
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 8

Artikel: Pestalozzis Botschaft an unsere Zeit

Autor: Hui, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzis Botschaft an unsere Zeit

Von Franz Hui, Basel

/V ls Europa vor kurzem an der Schwelle des Krieges stand, er-
*- *• schien in den Tagesblättern der Schweiz ein von prominenten

Persönlichkeiten unterzeichneter Aufruf, in welchem als

dringendstes Gebot der Zeit die moralische und geistige Aufrüstung
verlangt wurde und dies vor allem im Sinne des Erwachens und
Neu-Auflebens der Selbstlosigkeit, des Glaubens und der Liebe.

„Moralische Aufrüstung" — so hiess es in diesem Aufruf —
„fängt an mit einer radikalen Herzensänderung". — Es ist nicht
das erste Mal, dass in unserem Lande in gefahrvollen Zeiten
der Versuch gemacht wurde, dem Volke vor Augen zu führen,
dass äussere Kraftanstrengungen ohnmächtig sein müssen, wenn
sie nicht einer inneren Erneuerung entstammen. Ergreifender ist
das Schweizervolk nie angesprochen worden, als von Pestalozzi
in einem Augenblicke, da das Land von ähnlichen Gefahren
umbrandet war wie heute. Wäre es nicht an der Zeit, ernsthaft des

Mannes zu gedenken, dessen Bildnis zwar auf unseren Banknoten
glänzt, in unseren Herzen aber so sehr verblasst ist? Sein Wirken

von damals ist heute wieder wertvoller und wegleitender als

je, und lebendiger als je steht er heute mitten unter uns.
Pestalozzi hat die erschreckende Wahrnehmung — vor bereits

100 Jahren — gemacht, dass das menschliche Geschlecht immer
mehr den geistigen Gütern abhold und statt dessen immer mehr
den rein sinnlichen Interessen zugetan sei. Vor ihm haben schon

Goethe und Rousseau und nach ihm vor allem Fichte diesen

Mangel beklagt. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts klagt
Goethe, die Menschen kämen ihm vor wie Billardkugeln, die
auf einer grünen Decke blind durcheinanderlaufen ohne von
einander zu wissen und die, sobald sie sich berühren, nur desto
weiter auseinanderfahren. Der Sinn für das Wahre und Tüchtige
und dessen Verbreitung seien sehr seltene Erscheinungen, und
die Menschen versuchten, die hohen Erscheinungen ehrfurchtslos

zu betasten und in den Staub zu ziehen. Vor allem fehle es

an gleicher Richtung und an gemeinsamem Interesse unter den
Menschen, keiner nehme an den Bestrebungen der Andern teil.
— Fichte nennt in seinen Reden an die deutsche Nation einen

459



jeden noch so guten Staatsbürger einen innerlich schlechten

Menschen, solange er nur sein sinnliches Wohlsein liebe und

nur durch Furcht oder Hoffnung für dieses bewegt werden
könne. Und Hegel klagte: „Je mehr sich die Erkenntnis der
endlichen Dinge ausgebreitet hat, indem die Ausdehnung der
Wissenschaften fast grenzenlos geworden ist, umso mehr hat
sich der Kreis des Wissens von Gott verengert. Es hat eine Zeit
gegeben, wo alles Wissen Wissenschaft von Gott gewesen ist.
Unsere Zeit hat das Ausgezeichnete, von einer unendlichen
Menge von Gegenständen zu wissen, nur nichts von Gott!" Und
damit im Zusammenhang erkannte Goethe: „Die Menschen sind

nur solange produktiv als sie religiös sind."
Pestalozzi hat seine Wahrnehmungen und seine Kritik in

Bezug auf dieses Problem vor allem in seiner 1815 erschienenen

Schrift, betitelt: „An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut
meines Zeitalters und meines Vaterlandes" niedergelegt und ist
in diesem teils schwer anklagenden, teils beschwörend zur
Einsicht und Umkehr ermahnenden Buch zu der fundamentalen
und scharf formulierten Unterscheidung zwischen Kultur und
Zivilisation gelangt, von welcher prinzipiellen Unterscheidung

ausgehend er alle Schlüsse in Bezug auf die Entartung
der Zeit und der Möglichkeiten und Notwendigkeiten eines

neuen Aufbaus und einer neuen Lebensgestaltung zieht.
Nach Pestalozzi ist Kultur alles das, was sich auf das

seelische Leben der Menschen bezieht, Zivilisation
dagegen alles, was die rein körperlichen Interessen der
Menschen betrifft. In diesem Sinne sagt er: „Die richtige Erkenntnis

dessen, was die Bildung zur Menschlichkeit, die Menschenbildung,

die Volkskultur ist und sein muss, und hinwieder dessen,

was die Sache der sinnlichen, tierischen Entfaltung
unseres Geschlechts und insoweit der Zivilisation ist, ist eine

notwendige, eine Fundamentalerkenntnis eines jeden, der sich um
die Erziehung unseres Geschlechtes bekümmert." „Kultur ist
Entfaltung der Menschlichkeit, Zivilisation ist Steckenbleiben
im Tierischen, im Sinnlichen." Und gleich folgert er daraus
auch die Wirkung dieser verschiedenartigen Einstellung auf das

Wesen der Menschen: „Die Kraft der Kultur vereinigt die
Menschen als Individua in Selbständigkeit und Freiheit durch
Recht und Kunst. Die Kraft der kulturlosen Zivilisation
460



vereinigt sie ohne Rücksicht auf Selbständigkeit, Freiheit, Recht
und Kunst als Massa durch Gewalt." Der Mensch ,der die
Kraft der Kultur in sich trägt „verachtet jede Kraftäusserung,
die ihm im Wesen oder auch nur in Form und Gestalt irgend
einem tierischen Geschöpf gleichstellt; er ehret Gott in der
Menschennatur, er kennt ihren einzigen Wert in der Erhebung
ihres inneren Wesens über ihren äusseren tierischen Sinn.
Menschlichkeit ist ihm über alles, Liebe ist sein Gewand und
die Wahrheit ist sein Schild. Gutes tun ist sein Leben, aber er
treibt kein Geschäft der Welt, auch das Gutsein nicht um seines

äusseren Scheines willen. Die Bildung zur Menschlichkeit, die

Menschenbildung und alle ihre Mittel sind jedoch in ihrem
Ursprung und in ihrem Wesen ewig die Sache des Individuums
und solcher Einrichtungen, die sich eng und nahe an dasselbe,
an sein Herz und seinen Geist anschliessen. Sie sind ewig nie
die Sache der Menschenhaufen, sie sind ewig n i e die Sache der

Zivilisation." Wie weit Pestalozzi im Einzelnen die Kultur
der Masse in Frage stellt, wird weiter unten noch beleuchtet
werden.

Aus dieser fundamentalen Unterscheidung von Kultur und
Zivilisation leitet Pestalozzi zunächst sehr wichtige Grundsätze
für das Leben der einzelnen Menschen ab. Vor allem ist nur
der Mensch, der Kultur in sich trägt, der edle Mensch, fähig
zur Menschenbildung, der bloss zivilisierte Mensch dagegen
erweist sich als oberflächlich, verhärtet, unergriffen vom Wesen
der Dinge, unbekümmert um das Vergangene als Lehrmeister der

Gegenwart, aber auch unbekümmert um alles Zukünftige. Die
Gegenwart ist ihm alles. Er ist belebt für den Scheindienst,
niederträchtig im Menschendienst und heuchlerisch im Gottesdienst.

Er entbehrt des reinen Sinnes für Wahrheit und Recht
und verhöhnt in der Tiefe seines Herzens das innere Wesen
alles reinen menschlichen Fühlens. Rechtlosigkeit, Wahrheitslosig-
keit und Lieblosigkeit ist das Wesen seiner Natur. Pestalozzi
scheut sich nicht, den Wilden höher zu stellen als den
Zivilisationsmenschen, denn der Letztere weist nicht selten einen
Spottsinn gegen Recht und Wahrheit auf, welcher dem Wilden
unbekannt ist. Die Verspottung der Wahrheit öffnet aber die
Bahn zur Unterdrückung des Rechts, denn der gesellschaftliche

Tiersinn unterdrückt leicht, was er ungehindert verspot-

461



tet hat. Der Zivilisationsmensch hat aber auch Anderes mit
dem Tiere gleich; er ist im Glück übermütig, in der Gefahr
furchtsam, Schneider- und Schusterbildung geht ihm über
Menschenwürde, Gewinn über Verdienst, eitles Lebensspiel
über hohe Lebensruhe, Ehre über Weisheit und Tugend. Auf
geraden Wegen schreitet er zweifelnd und misstrauisch, auf den

krummen dagegen mit Kühnheit und Selbstvertrauen. Er hat
kein Gefühl für die Pflicht des Gebens, dagegen spricht sich in
ihm die Begierde des Nehmens umso bestimmter aus. Er ist
verschwenderisch im Grosstun, knickerisch im Almosen; lüstern
und gierig nach gesetzlicher Freiheit verhöhnt er die Freiheit
durch Recht und Gesetz. Und um diese Art von Menschen nochmals

mit dem Wilden zu vergleichen, betont Pestalozzi, dass der
Wilde immerhin der Glücklichere sei. Freilich erlebe er wie
der zivilisierte Schwächling ein unwürdiges, aber doch ein
weniger geplagtes, ein beruhigtes tierisches Leben. Er bemühe
sich nicht zu verbergen was er ist, er quäle sich nicht, zu
scheinen was er nicht ist. Glücklich in seiner einfachen Schlechtheit,

kenne er die Leiden der nicht einfachen und gesellschaftlichen

„Kunstschiechtheit" nicht.
Wie Rousseau und Goethe und später Jeremias Gotthelf sieht

Pestalozzi entsetzt und aufs äusserste um die Zukunft seines
Vaterlandes und nicht zuletzt Europas besorgt das immer stärkere

Anwachsen der „Zivilisationsverderbnis" : „Können wir uns
verhehlen, dass die Menschenleiden so vieler Jahre und so vieler

Staaten das höchste Zivilisationsverderben in seinen
verschiedenen Formen und Gestalten zu seiner Quelle und zu seiner

Ursache haben?" „Ich sage euch, das Volk ist schlecht!"
ruft er, der grosse und sonst so langmütige Menschenfreund,
wiederholt und verzweifelt aus; „das Volk ist schlecht! — Wo
das Zivilisationsverderben tief eingerissen ist und wo man es

tief hat einreissen lassen — wie kann es anders sein?" Denn
— „wir leben schon lange nicht mehr wie unsere Väter: diese
taten das Gute und träumten es nicht!"... „Es ist die
Gemeinschiechtheit, es ist die Allgemeinheit der Herzensverödung
und der Geistesverirrung unserer Zeitschwäche und
Zeitselbstsucht, der wir die sittliche, geistige und bürgerliche
Zeitfinsternis, in der wir leben, zuschreiben müssen." Und auf
den Einwand hin, den auch heute viele Menschen machen wür-

462



den und der etwa lautet: Es gab zu allen Zeiten schlechte
Menschen und durch die Unmenschlichkeit und Schlechtheit der
Menschen hervorgerufene Wirren, Kriege und Drangsale,
antwortet Pestalozzi: „Es war immer Licht und Finsternis in der
Welt, aber beide, das Licht und die Finsternis standen in den

meisten Tagen der Vorzeit, selbst in dunkeln Zeiten, reiner
und wahrhafter vor den Augen der Menschheit. Die
Finsternis war in ihrem vollen Dunkel dem sehenden Mann leicht
erkennbar. Jetzt aber scheint die Finsternis Licht und das

Licht ist zur Finsternis geworden. Wir erkennen die Finsternis
nicht mehr als ewigen unvereinbaren Gegensatz des Lichts, eben

wie wir das Licht nicht mehr als den ewigen unvereinbaren
Gegensatz der Finsternis unbedingt und unbeschränkt als Licht
erkennen. Wir glauben im Licht zu wandeln und merken nicht,
dass wir in der Finsternis gehen... Das Kriterium unserer Zeit
sagt Pestalozzi, ist eine „verhärtete und verwirrte Selbstsucht",

eine „millionenfache Selbstsucht", und es ist kein
Wille da als der nach Lebensgenuss und Geld. Die unmittelbare

Folge ist ein sinnlicher Schwachheitszustand, dem keine
sittliche Kraft entgegensteht, eine üble „Schlendriansschwäche",
die gegen alle gegen sie anstürmende tierisch-physische Kraft
wehrlos ist. Pestalozzi beweist dies vor allem am Beispiel
Napoleon. Ihm, den er aus kulturellen Gründen heftig ablehnt,
widmet er viele Seiten. Seiner Meinung nach warf Napoleon das

göttliche Recht der höheren Ansicht dem rohen Fusstritt
unheiliger Staatsgewalten vor, mit einer Kunst, wie sie vielleicht
so lange die Welt steht, noch nie solchermassen dem Fusstritt
einer bösen Gewalt vorgeworfen wurde. Hätte Napoleon eine
Kulturidee gehabt und wäre er, wie Pestalozzi sagt, der Held
gegen sich selbst gewesen, der er gegen die Welt war, er wäre
vielleicht die Krone aller europäischen Weisen und der Souverän

aller europäischen Herzen geworden. Aber er ist es nicht
geworden. Er hat sich nicht selbst überwunden, er hat sich in
keinem Stück seinen Brüdern, den Menschen, gleichstellen wollen.

In einer mit seiner Höhe unvereinbaren Selbstsucht wurde
er Selbstherr und damit Geissei der Welt. Weiter urteilt Pestalozzi:

„Er hat das Wort, das ewig wie eine Scheidewand
zwischen der Menschlichkeit und der Unmenschlichkeit unseres
Geschlechts feststeht, das Wort, das von jeher das Losungswort

463



aller, die in der tierischen Ansicht der kollektiven Existenz
unseres Geschlechts versunkenen Gewalthaber war, das Wort,
das Kain gegen Gott selber auszusprechen wagte, das Wort
„soll ich meines Bruders Hüter sein", auf seinem Thron mit
gleichem Glück und mit gleicher Kraft ausgesprochen, und es

ging lange, sehr lange, ehe er für dieses Wort der Lästerung
gegen die Menschennatur unstet und flüchtig werden musste
auf der ganzen Erde... Gott hat uns durch ihn das Verderben
des überwiegenden Einflusses der kollektiven Existenz unseres
Geschlechts über seine individuelle auf eine Weise fühlen
gemacht, wie das Menschengeschlecht in einer Reihe von
Jahrhunderten diesen Stein des Anstosses nicht gefühlt hat." Am
Beispiel Napoleons bringt Pestalozzi vor allem den von ihm
so sehr als Kulturfeind gehassten sogenannten kollektiven
Gesellschaftszustand im Gegensatz zum individuellen Zustand und
die Gefahren, denen der erstere machtgierigen Diktatoren
gegenüber unterworfen ist, zum Ausdruck. Auch dieser kollektive
Gesellschaftszustand (der „Massamensch") ist für Pestalozzi
ein Resultat des „Zivilisationsverderbens", mit dem schlimmen
Resultat, dass der Massenmensch eben die Individualveredelung
unseres Geschlechts verachtet. Die kollektive Existenz nimmt
jene Kräfte und Anlagen unserer Natur in Anspruch, „die wir
mit den Tieren des Feldes gemein haben", während die
„individuelle Existenz" die wahren Kulturkräfte erzeugt. Die
kollektive Existenz lässt die Menschen sich in ihrer Selbstsucht
kraftvoll fühlen und macht sie indiskret, zudringlich, anmassend
und nicht zuletzt niederträchtig; sie fördert den niedern, den

gemeinsamen Geist. Sie ist, bemerkt Pestalozzi nebenbei, in
Republiken noch verderblicher als in Monarchien.

Zu Napoleon zurückkehrend, spricht Pestalozzi noch folgendes
gewichtige Wort: „Die Art, wie er (Napoleon) sich seinen
Anhang vom niedersten Volksgesindel bis zu den ersten Häuptern
der Kirche und Staaten hinauf so schnell zu erwerben und so
lange zu erhalten vermochte, bleibt ewig ein Meisterstück der
höchsten menschlichen Kunst im höchsten menschlichen
Verderben." „Er sprach zur Ehre: sei nicht mehr Ehre — erhebe
auch den Bettler und den Schurken. Er gebot dem Mut:
achte das Recht nicht und sei im Unrecht verwegen wie ich;
und der Mut achtete das Recht nicht und war im Unrecht ver-

464



wegen wie er. Er sprach zur Wollust: steh mir zur Seite und
übertreffe dich selbst für mich. — Er sprach zu der Erleuchtung
und zu den Einsichten: verschwindet für die Völker, leuchtet
nur mir, nur durch mich, nur für mich — Er sprach zur Treu:
werde untreu für mich — Er sprach zum Fleiss: arbeite in
Ketten für mich, und der Fleiss arbeitete in Ketten für ihn...
Er sagte zum Menschengeschlecht wie zu einem einzigen Mann:
Geh hin, und es ging hin; komm' her, und es kam her. Er
sprach das Wort aus: tust du das, dann hast du, und die
Geschlechter der Menschen und selber ihre Führer verloren den

Abscheu vor dem Schändlichsten, vor dem Abscheulichsten, aus

Begierde nach seinem: dann hast du!" „Er ward die Seele, er

war der Hauch, er war der Atem, er war das Leben aller
Gewaltsgelüste seiner Tage."

In Napoleon kennzeichnet sich für ihn der Niedergang der
Kultur sowohl in Bezug auf das aktive Leben in Form des
brutalen Diktatorentums wie auch in Bezug auf das passive Wesen
der von jenem gepeitschten und versklavten, in kollektiver
Existenz gebundenen Masse. Es sind aber vor allem noch drei
Erscheinungsformen des menschlichen Geschlechts, bei denen
Pestalozzi die Entartung der Kultur feststellt. Einmal die Frauen:
Mit Schrecken bemerkt er, dass die Frau durch das „Zivilisationsverderben"

immer mehr ihrer eigentlichen, d. h. ihrer häuslichen
und mütterlichen Bestimmung entzogen wird. Zuerst durch
den Beruf (die ersten Fabriken waren damals aufgekommen)
und weiterhin durch den Drang nach sinnlicher Genussucht,
Oberflächlichkeit und Abwendung von geistigen und sittlichen
Interessen. Nicht genug kann er auf die Erscheinung des

„Zeitweibes" hinweisen: „Blick auf das Zeitweib, das also im
Zivilisationsverderben versunken ist"... „Sie weiss nicht, was
Muttersorge, was Mutterkraft, was Muttertreu ist!" „Ihre Sorge,
ihre Kraft und ihre Treu ist für das Spiel der Welt angesprochen,

von dem sie um ihres Kindes willen keinen Augenblick
eine Karte aus der Hand legt." Er klagt sie, wie auch den Mann,
der Herzensverödung und des Mangels an Menschenbildung
an und spricht erbittert über den „Wohnstubenraub", worunter
er die Verkümmerung des mütterlichen, familiären und häuslichen

Lebens durch die Zivilisationsverderbnis, vor allem im
mangelnden „Heiligtum der häuslichen Erziehung" versteht.

30 465



Die zweite Erscheinungsform des Zivilisationsverderbens
bilden nach Pestalozzi die Behörden. Ihnen rückt er mit Macht
auf den Leib: In schroffem Gegensatz sieht er die kollektiven
Ansprüche des Staates und seiner Behörden zu den Ansprüchen
der Individualexistenz der Bürger stehen. „Die Fehler der im
Zivilisationsverderben versunkenen Behördemenschen sind in
ihrem Wesen genau dieselben, denen unser Zeitweib und unser
Geschäftsmann unterliegen... Es fehlt ihnen an Grundansichten
und Grundkräften für das, was sie sollten und möchten"...
„Aus ihrem Kalt sinn gegen das Volk, von dem die äussersten
Uebel der Regierungsverhärtung ausgehen, entspringt bei der
ersten Veranlassung — Unwillen gegen das Volk. Der
Unwille gegen das Volk erzeugt Verachtung desselben, die

Verachtung des Volks Sorglosigkeit für dasselbe, die
Sorglosigkeit Ungerechtigkeit und die Ungerechtigkeit
Niederträchtigkeit." Auch bei den Behörden findet er Kains

Worte, der sagte „soll ich meines Bruders Hüter sein" ui d
ein völliges Schwinden jener väterlichen Gefühle, die in
Zeiten der Kultur noch dominierten; statt dessen ein
„menschlichkeitsleeres Regieren", das die Kraft Gottes nicht kennt,
sondern nur noch die Mittel des Gewaltbrauchens, das ungefähr
dasselbe ist, als wenn man mit der Axt die Stämme im Walde
umhaut. Aber „wo der zarte Faden des Vaterherzens zerrissen

ist, da ist für den Sohn, da ist für das Volk alles verloren."
Die dritte weitere Erscheinung des Zivilisationsverderbens

gipfelt im Mammonismus der kollektiv existierenden unteren

Klassen des Volkes. Pestalozzi, der sich sehr verurteilend

über die Französische Revolution ausgesprochen hat, geis-
selt hart die Geldgier und mammonistische Unzufriedenheit
des Volkes und hält ihm statt dessen als Exempel den Geist des

zu Unrecht geschmähten Mittelalters vor Augen, da noch

religiöse Ehrfurcht und ein fester Gemeinschaftssinn
die Menschen aller Klassen verband: „Die Fürsten und

Edeln erkannten das Recht Gottes über sich und dasjenige des

Gewissens in sich, durch gemeintätige Förderung alles Edeln,
Schönen und Guten alle Schwachheitsbarbarei unseres Zeitalters
überragend. Und so war vor allem auch der arme, der eigentumslose

Mann jener Zeit innerlich tausendfach befriedigter,
gebildeter als in unserer Zivilisationsverkünstelung. Es be-

466



standen die Individualrechte statt der Kollektivgemeinschaft, und
der Bürgerstand war kraftvoller Mittelstand des Staates und
fand den Weg zu häuslichem Wohlstand und zu Kultur durch
Fleiss und Wohlstand... Die Einfachheit jener Zeit fand die
obern und untern Stände durch ihr heiliges menschliches
Nahestehen näher zusammen. Im tiefsten Norden nannte der
Leibeigene den Herrn, der ihn töten konnte, Vater und dieser
musste ihm an Ostern den Bruderkuss geben und das Freuden-
Ei aus seiner Hand nehmen und ihm auf das Wort „Der Herr
ist erstanden" antworten „Er ist auch für dich auferstanden."

Der Diagnose folgt aber sogleich auch die Erkenntnis für das

richtige Heilverfahren. Pestalozzi sieht die einzige Rettung aus
der Zivilisationsverderbnis in der Erziehung zur
Menschenbildung und Menschlichkeit. Und dass dies

möglich ist, dafür verweist Pestalozzi auf die Natur des Kindes.

Das Kind trage in den ersten Jahren unwillkürlich und
rselbständig das Bedürfnis der Liebe in sich, aus der die

Sittlichkeit sich entfaltet. „Das Kind muss lieben, seine Natur
[ zwingt es, die Gegenstände seiner Liebe immer mehr

auszudehnen. Es liebt ausser der Mutter den Vater, den Bruder, die
Schwester, den ganzen Kreis der häuslichen Umgebung, das

Hündchen seiner Mutter, ihre Katze, das Kaninchen, den Vogel,
es liebt alles Lebendige, das auf irgend eine Art Anmut an sich

trägt. Seine Liebe ist teilnehmend, es sucht mit seiner Liebe
wohlzutun, zu erfreuen und zu erquicken." Das Kind besitzt aber
auch den Glauben an die, welche es liebt und damit das
Fundament aller Religion. Hier muss die Erziehung anknüpfen.
Es handelt sich um die Kunst Mensch zu sein, Mensch zu werden

und Mensch zu bleiben. (Eine Kunst, die allerdings, wie
Pestalozzi ausruft, von unserm „unsinnig verkehrten" Geschlecht
geleugnet wird). Wir müssen unsere Kinder besser und
kraftvoller erziehen, als es bisher geschah. Not tut eine „unserer
Natur gemässe sittliche, geistige und physische Individualbesor-
gung unseres Geschlechts" und wie diese ebenso einzig und
allein die Wiederherstellung der Reinheit, Würde und Kraft
des häuslichen Lebens. Und dies ist möglich, denn das mütterliche

hohe Streben vermag, aber „nur durch den heiligen Leib
des häuslichen Lebens" die Mittel zu finden, im Kinde die zum
Leben notwendigen Kulturfaktoren: die Keime der Weisheit, der

467



Liebe, der Tätigkeit, der Selbstüberwindung, der Frömmigkeit
und Gottesfurcht und alle höheren Kräfte des Menschen zu

entfalten. Parallel damit geht nicht zuletzt auch die politische
Erziehung. Das sich Berufen auf die Tatsache der Demokratie
und auf den Rütlischwur sowie auf das heldenhafte Schwert

genügt allein noch lange nicht zu unserer Rettung, und Pestalozzi

spricht das bedeutsame Wort aus: „Ohne eine höhere
Ansicht des Lebens veredelt sich die Menschennatur durch
keine Art von bürgerlicher Verfassung... Ohne höhere Ansicht
des Lebens mangelt jeder, auch der besten Verfassung die
heilige innere Schutzwehr gegen ihren Missbrauch." Ohne einen

Kulturgedanken im Pestalozzischen Sinn wird jedes patriotische
und jedes Partei-Wort zur leeren Phrase und „keine
Rechtsurkunde rettet uns vor den Folgen der Einseitigkeit, Schwäche
und leidenschaftlichen Selbstsucht, die in der Masse des Volks
und seiner Repräsentation in den öffentlichen Behörden das

allgemeine Denken, Fühlen und Handeln der Bürger bestimmt."
„Alles nur auf den äusseren Formen der Staatsverfassungen
ruhende Recht der Bürger ist ohne innere sittlich und geistig
gebildete Bürgerkraft in den Republiken wie in den Königreichen
nur Staub." Und damit zusammenhängend muss als erstes
Postulat eines gesunden Volksrechts ein Menschenrecht
gefordert werden. Macht über Recht bricht alle konstitutionellen

Verfassungen. Das einzige Gegenmittel ist eine Gesellschaft,
welche durch ordnende Kraft und Kultur gestählt ist und
Volksbeglückung, welche allein durch Volksbildung möglich ist.
Pestalozzi fordert Kulturmenschen zu Trägern der Volksregierung,
echte Aristokraten, und als Vorbild eines konstitutionell
gesicherten Staates, worin Volks- und Nationalkultur, höchste

Belebung aller Kräfte, heilige Achtung für die Selbständigkeit
des häuslichen Lebens, für die unverletzliche Heiligkeit der
Wohnstube eines Jeden gewahrt sind, preist er England. „Auf
zu den Waffen der Weisheit und Tugend!" schallt
sein beschwörender Ruf in die Nacht des Zivilisationsverderbens,
„Auf zu den Waffen der Unschuld und Liebe!"
Die Waffen Weisheit, Tugend, Unschuld und Liebe allein sind
zur Abwehr dieses immer mehr anwachsenden Verderbens
befähigt. Und die Herrscher und Fürsten, ruft Pestalozzi aus, mögen

das Wort der Engel der Weihnacht zu ihrer Richtlinie ma-

468



chen: „Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden und dem
Menschen ein mildes Gemüt!"

Nicht genug aber kann Pestalozzi seine Landsleute vor dem

Gespenst des Mammonismus warnen. Denn dieser vertrage
sich niemals weder mit Religion noch Kultur überhaupt. Er
beschwört sie, sich endlich aufzuraffen und dem anmassenden,
ehrgeizigen Hoffahrts- und Geldmenschentum ein Ende zu
bereiten. Das alte Freiheits- und Rechtsgefühl der Schweizer
müsse im Sinne der Kultur (in innerer Umformung des Fühlens
und Handelns seines Volkes) umgestaltet werden. Achtung vor
dem Mittelstand als festigende Grundlage des Volkes sowie vor
dem Volkswillen, nicht aber vor dem Willen des Gesindels, sei
unter anderm eines der dringendsten Gebote.

Aber Pestalozzi ist kein weitabgewandter Pessimist. So sehr

er sein Vaterland liebt, so sehr glaubt er auch an seine kulturelle

Auferstehung. Er hofft auf eine Vereinigung aller Guten
und Edeln zur Ausbildung aller sittlichen und geistigen Kräfte
der Menschennatur, ohne welche kein Widerstand gegen den

Zivilisationsgeist möglich ist. Er glaubt an die Güte der
Menschennatur, die sich einmal wieder durchsetzen muss, denn:
„Reiche und Staaten vergehen, aber die Menschennatur bleibt
und ihre Gesetze sind ewig."

Diese, wesentlichen Partien Pestalozzischer Kulturgedanken
entnommenen Betrachtungen mögen ein Bild von der umfassenden

Art geben, in der Pestalozzi ausser seinen pädagogischen
auch den kulturellen Problemen auf den Leib gerückt ist, und es

ist nur zu bedauern, dass diese Seite Pestalozzis selbst von
Pestalozzikennern und -Forschern viel zu wenig erkannt und
berücksichtigt wird. Wie sehr des grossen Denkers und
Propheten Maximen heute noch uns etwas zu sagen haben und wie
wirklichkeitsnahe sie heute noch sind, heute in der Zeit der
Weltkriege und des Schweigens aller „Waffen der Unschuld
und Liebe", möge der Leser selbst entscheiden.

469


	Pestalozzis Botschaft an unsere Zeit

