Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 8

Artikel: Pestalozzis Botschaft an unsere Zeit
Autor: Hui, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760244

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzis Botschaft an unsere Zeit

Von Franz Hui, Basel

Is Europa vor kurzem an der Schwelle des Krieges stand, er-
schien in den Tagesblittern der Schweiz ein von prominen-
ten Personlichkeiten unterzeichneter Aufruf, in welchem als drin-
gendstes Gebot der Zeit die moralische und geistige Aufriistung
verlangt wurde und dies vor allem im Sinne des Erwachens und
Neu-Auflebens der Selbstlosigkeit, des Glaubens und der Liebe.
,Moralische Aufriistung” — so hiess es in diesem Aufruf —
,fangt an mit einer radikalen Herzensinderung”. — Es ist nicht
das erste Mal, dass in unserem Lande in gefahrvollen Zeiten
der Versuch gemacht wurde, dem Volke vor Augen zu fiihren,
dass dussere Kraftanstrengungen ohnmichtig sein miissen, wenn
sie nicht einer inneren Erneuerung entstammen. Ergreifender ist
das Schweizervolk nie angesprochen worden, als von Pestalozzi
in einem Augenblicke, da das Land von dhnlichen Gefahren um-
brandet war wie heute. Wire es nicht an der Zeit, ernsthaft des
Mannes zu gedenken, dessen Bildnis zwar auf unseren Banknoten
glinzt, in unseren Herzen aber so sehr verblasst ist? Sein Wir-
ken von damals ist heute wieder wertvoller und wegleitender als
je, und lebendiger als je steht er heute mitten unter uns.
Pestalozzi hat die erschreckende Wahrnehmung — vor bereits
100 Jahren — gemacht, dass das menschliche Geschlecht immer
mehr den geistigen Giitern abhold und statt dessen immer mehr
den rein sinnlichen Interessen zugetan sei. Vor ihm haben schon
Goethe und Rousseau und nach ihm vor allem Fichte diesen
Mangel beklagt. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts klagt
Goethe, die Menschen kimen ihm vor wie Billardkugeln, die
auf einer griinen Decke blind durcheinanderlaufen ohne von ein-
ander zu wissen und die, sobald sie sich berithren, nur desto
weiter auseinanderfahren. Der Sinn fiir das Wahre und Tiichtige
und dessen Verbreitung seien sehr seltene Erscheinungen, und
die Menschen versuchten, die hohen Erscheinungen ehrfurchts-
los zu betasten und in den Staub zu ziehen. Vor allem fehle es
an gleicher Richtung und an gemeinsamem Interesse unter den
Menschen, keiner nehme an den Bestrebungen der Andern teil.
— Fichte nennt in seinen Reden an die deutsche Nation einen

459



jeden noch so guten Staatsbiirger einen innerlich schlechten
Menschen, solange er nur sein sinnliches Wohlsein liebe und
nur durch Furcht oder Hoffnung fiir dieses bewegt werden
konne. Und Hegel klagte: ,,Je mehr sich die Erkenntnis der
endlichen Dinge ausgebreitet hat, indem die Ausdehnung der
Wissenschaften fast grenzenlos geworden ist, umso mehr hat
sich der Kreis des Wissens von Gott verengert. Es hat eine Zeit
gegeben, wo alles Wissen Wissenschaft von Gott gewesen ist.
Unsere Zeit hat das Ausgezeichnete, von einer unendlichen
Menge von Gegenstanden zu wissen, nur nichts von Gott!” Und
damit im Zusammenhang erkannte Goethe: ,,Die Menschen sind
nur solange produktiv als sie religios sind.”

Pestalozzi hat seine Wahrnehmungen und seine Kritik in Be-
zug auf dieses Problem vor allem in seiner 1815 erschienenen
Schrift, betitelt: ,An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut
meines Zeitalters und meines Vaterlandes” niedergelegt und ist
in diesem teils schwer anklagenden, teils beschworend zur Ein-
sicht und Umkehr ermahnenden Buch zu der fundamentalen
und scharf formulierten Unterscheidung zwischen Kultur und
Zivilisation gelangt, von welcher prinzipiellen Unterschei-
dung ausgehend er alle Schliisse in Bezug auf die Entartung
der Zeit und der Moglichkeiten und Notwendigkeiten eines
neuen Aufbaus und einer neuen Lebensgestaltung zieht.

Nach Pestalozzi ist Kultur alles das, was sich auf das
seelische Leben der Menschen bezieht, Zivilisation da-
gegen alles, was die rein korperlichen Interessen der Men-
schen betrifft. In diesem Sinne sagt er: ,Die richtige Erkennt-
nis dessen, was die Bildung zur Menschlichkeit, die Menschen-
bildung, die Volkskultur ist und sein muss, und hinwieder des-
sen, was die Sache der sinnlichen, tierischen Entfaltung un-
seres (Geschlechts und insoweit der Zivilisation ist, ist eine not-
wendige, eine Fundamentalerkenntnis eines jeden, der sich um
die Erziehung unseres Geschlechtes bekiimmert.” ,Kultur ist
Entfaltung der Menschlichkeit, Zivilisation ist Steckenbleiben
im Tierischen, im Sinnlichen.” Und gleich folgert er daraus
auch die Wirkung dieser verschiedenartigen Einstellung auf das
Wesen der Menschen: ,Die Kraft der Kultur vereinigt die
Menschen als Individua in Selbstindigkeit und Freiheit durch
Recht und Kunst. Die Kraft der kulturlosen Zivilisation

460



vereinigt sie ohne Riicksicht auf Selbstindigkeit, Freiheit, Recht
und Kunst als Massa durch Gewalt”” Der Mensch ,der die
Kraft der Kultur in sich tragt ,verachtet jede Kraftiusserung,
die ihm im Wesen oder auch nur in Form und Gestalt irgend
einem tierischen Geschopf gleichstellt; er ehret Gott in der
Menschennatur, er kennt ihren einzigen Wert in der Erhebung
ihres inneren Wesens ftiber ihren Aausseren tierischen Sinn,
Menschlichkeit ist ihm iiber alles, Liebe ist sein Gewand und
die Wahrheit ist sein Schild. Gutes tun ist sein Leben, aber er
treibt kein Geschift der Welt, auch das Gutsein nicht um seines
dusseren Scheines willen. Die Bildung zur Menschlichkeit, die
Menschenbildung und alle ihre Mittel sind jedoch in ihrem
Ursprung und in ihrem Wesen ewig die Sache des Individuums
und solcher Einrichtungen, die sich eng und nahe an dasselbe,
an sein Herz und seinen Geist anschliessen. Sie sind ewig nie
die Sache der Menschenhaufen, sie sind ewig nie die Sache der
Zivilisation’ Wie weit Pestalozzi im Einzelnen die Kultur
der Masse in Frage stellt, wird weiter unten noch beleuchtet
werden.

Aus dieser fundamentalen Unterscheidung von Kultur und
Zivilisation leitet Pestalozzi zunichst sehr wichtige Grundsitze
fiir das Leben der einzelnen Menschen ab. Vor allem ist nur
der Mensch, der Kultur in sich tragt, der edle Mensch, fihig
zur Menschenbildung, der bloss zivilisierte Mensch dagegen
erweist sich als oberflachlich, verhirtet, unergriffen vom Wesen
der Dinge, unbekiimmert um das Vergangene als Lehrmeister der
Gegenwart, aber auch unbekiimmert um alles Zukiinftige. Die
Gegenwart ist ihm alles. Er ist belebt fiir den Scheindienst,
niedertrachtig im Menschendienst und heuchlerisch im Gottes-
dienst. Er entbehrt des reinen Sinnes fiir Wahrheit und Recht
und verhohnt in der Tiefe seines Herzens das innere Wesen al-
les reinen menschlichen Fiihlens. Rechtlosigkeit, Wahrheitslosig-
keit und Lieblosigkeit ist das Wesen seiner Natur. Pestalozzi
scheut sich nicht, den Wilden hoher zu stellen als den Zivi-
lisationsmenschen, denn der Letztere weist nicht selten einen
Spottsinn gegen Recht und Wahrheit auf, welcher dem Wilden
unbekannt ist. Die Verspottung der Wahrheit 6ffnet aber die
Bahn zur Unterdriicckung des Rechts, denn der gesellschaft-
liche Tiersinn unterdriickt leicht, was er ungehindert verspot-

461



tet hat. Der Zivilisationsmensch hat aber auch Anderes mit
dem Tiere gleich; er ist im Gliick iibermiitig, in der Gefahr
furchtsam, Schneider- und Schusterbildung geht ihm {iber
Menschenwiirde, Gewinn iiber Verdienst, eitles Lebensspiel
iiber hohe Lebensruhe, Ehre iiber Weisheit und Tugend. Auf
geraden Wegen schreitet er zweifelnd und misstrauisch, auf den
krummen dagegen mit Kithnheit und Selbstvertrauen. Er hat
kein Gefithl fiir die Pflicht des Gebens, dagegen spricht sich in
ihm die Begierde des Nehmens umso bestimmter aus. Er ist ver-
schwenderisch im Grosstun, knickerisch im Almosen; liistern
und gierig nach gesetzlicher Freiheit verhohnt er die Freiheit
durch Recht und Gesetz. Und um diese Art von Menschen noch-
mals mit dem Wilden zu vergleichen, betont Pestalozzi, dass der
Wilde immerhin der Gliicklichere sei. Freilich erlebe er wie
der zivilisierte Schwiichling ein unwiirdiges, aber doch ein we-
niger geplagtes, ein beruhigtes tierisches Leben. Er bemiihe
sich nicht zu verbergen was er ist, er quile sich nicht, zu
scheinen was er nicht ist. Gliicklich in seiner einfachen Schlecht-
heit, kenne er die Leiden der nicht einfachen und gesellschaftli-
chen , Kunstschlechtheit’’ nicht.

Wie Rousseau und Goethe und spater Jeremias Gotthelf sieht
Pestalozzi entsetzt und auf’s ausserste um die Zukunft seines
Vaterlandes und nicht zuletzt Europas besorgt das immer stir-
kere Anwachsen der ,Zivilisationsverderbnis’: ,,Kénnen wir uns
verhehlen, dass die Menschenleiden so vieler Jahre und so vie-
ler Staaten das hochste Zivilisationsverderben in seinen ver-
schiedenen Formen und Gestalten zu seinér Quelle und zu sei-
ner Ursache haben?” ,Ich sage euch, das Volk ist schlecht!’
ruft er, der grosse und sonst so langmiitige Menschenfreund,
wiederholt und verzweifelt aus; ,,das Volk ist schlecht! — Wo
das Zivilisationsverderben tief eingerissen ist und wo man es
tief hat einreissen lassen — wie kann es anders sein?”’ Denn
— ,,wir leben schon lange nicht mehr wie unsere Viter: diese
taten das Gute und traumten es nicht!”... | Es ist die Gemein-
schlechtheit, es ist die Allgemeinheit der Herzensverédung
und der Geistesverirrung unserer Zeitschwiche und Zeit-
selbstsucht, der wir die sittliche, geistige und biirgerliche Zeit-
finsternis, in der wir leben, zuschreiben miissen.”” Und auf
den Einwand hin, den auch heute viele Menschen machen wiir-

462



den und der etwa lautet: Es gab zu allen Zeiten schlechte Men-
schen und durch die Unmenschlichkeit und Schlechtheit der
Menschen hervorgerufene Wirren, Kriege und Drangsale, ant-
wortet Pestalozzi: ,,Es war immer Licht und Finsternis in der
Welt, aber beide, das Licht und die Finsternis standen in den
meisten Tagen der Vorzeit, selbst in dunkeln Zeiten, reiner
und wahrhafter vor den Augen der Menschheit. Die Fin-
sternis war in ihrem vollen Dunkel dem sehenden Mann leicht
erkennbar. Jetzt aber scheint die Finsternis Licht und das
Licht ist zur Finsternis geworden. Wir erkennen die Finsternis
nicht mehr als ewigen unvereinbaren Gegensatz des Lichts, eben
wie wir das Licht nicht mehr als den ewigen unvereinbaren
Gegensatz der Finsternis unbedingt und unbeschrinkt als Licht
erkennen. Wir glauben im Licht zu wandeln und merken nicht,
dass wir in der Finsternis gehen... Das Kriterium unserer Zeit
sagt Pestalozzi, ist eine ,verhirtete und verwirrte Selbst-
sucht”, eine ,millionenfache Selbstsucht’”’, und es ist kein
Wille da als der nach Lebensgenuss und Geld. Die unmittel-
bare Folge ist ein sinnlicher Schwachheitszustand, dem keine
sittliche Kraft entgegensteht, eine iible ,,Schlendriansschwiche”’,
die gegen alle gegen sie anstiirmende tierisch-physische Kraft
wehrlos ist. Pestalozzi beweist dies vor allem am Beispiel Na-
poleon. Ihm, den er aus kulturellen Griinden heftig ablehnt,
widmet er viele Seiten. Seiner Meinung nach warf Napoleon das
gottliche Recht der hoheren Ansicht dem rohen Fusstritt un-
heiliger Staatsgewalten vor, mit einer Kunst, wie sie vielleicht
so lange die Welt steht, noch nie solchermassen dem Fusstritt
einer bosen Gewalt vorgeworfen wurde. Hitte Napoleon eine
Kulturidee gehabt und wire er, wie Pestalozzi sagt, der Held
gegen sich selbst gewesen, der er gegen die Welt war, er wire
vielleicht die Krone aller europiischen Weisen und der Souve-
rin aller europdischen Herzen geworden. Aber er ist es nicht
geworden. Er hat sich nicht selbst iiberwunden, er hat sich in
keinem Stiick seinen Briidern, den Menschen, gleichstellen wol-
len. In einer mit seiner Hohe unvereinbaren Selbstsucht wurde
er Selbstherr und damit Geissel der Welt, Weiter urteilt Pesta-
lozzi: ,Er hat das Wort, das ewig wie eine Scheidewand zwi-
schen der Menschlichkeit und der Unmenschlichkeit unseres
Geschlechts feststeht, das Wort, das von jeher das Losungswort

463



aller, die in der tierischen Ansicht der kollektiven Existenz un-
seres (eschlechts versunkenen Gewalthaber war, das Wort,
das Kain gegen Gott selber auszusprechen wagte, das Wort
,»Soll ich meines Bruders Hiiter sein”’, auf seinem Thron mit glei-
chem Gliick und mit gleicher Kraft ausgesprochen, und es
ging lange, sehr lange, ehe er fiir dieses Wort der Listerung
gegen die Menschennatur unstet und fliichtig werden musste
auf der ganzen Erde... Gott hat uns durch ihn das Verderben
des iiberwiegenden Einflusses der kollektiven Existenz unseres
Geschlechts iiber seine individuelle auf eine Weise fithlen ge-
macht, wie das Menschengeschlecht in einer Reihe von Jahr-
hunderten diesen Stein des Anstosses nicht gefiihlt hat”” Am
Beispiel Napoleons bringt Pestalozzi vor allem den von ihm
so sehr als Kulturfeind gehassten sogenannten kollektiven Ge-
sellschaftszustand im Gegensatz zum individuellen Zustand und
die Gefahren, denen der erstere machtgierigen Diktatoren ge-
geniiber unterworfen ist, zum Ausdruck. Auch dieser kollektive
Gesellschaftszustand (der ,,Massamensch’) ist fiir Pestalozzi
ein Resultat des ,,Zivilisationsverderbens”, mit dem schlimmen
Resultat, dass der Massenmensch eben die Individualveredelung
unseres Geschlechts verachtet. Die kollektive Existenz nimmt
jene Krifte und Anlagen unserer Natur in Anspruch, ,,die wir
mit den Tieren des Feldes gemein haben’, wihrend die ,indi-
viduelle Existenz”’ die wahren Kulturkrifte erzeugt. Die
kollektive Existenz lasst die Menschen sich in ihrer Selbstsucht
kraftvoll fithlen und macht sie indiskret, zudringlich, anmassend
und nicht zuletzt niedertrichtig; sie foérdert den niedern, den
gemeinsamen Geist. Sie ist, bemerkt Pestalozzi nebenbei, in Re-
publiken noch verderblicher als in Monarchien.

Zu Napoleon zuriickkehrend, spricht Pestalozzi noch folgendes
gewichtige Wort: ,,Die Art, wie er (Napoleon) sich seinen An-
hang vom niedersten Volksgesindel bis zu den ersten Hauptern
der Kirche und Staaten hinauf so schnell zu erwerben und so
lange zu erhalten vermochte, bleibt ewig ein Meisterstiick der
hochsten menschlichen Kunst im hochsten menschlichen Ver-
derben.” |Er sprach zur Ehre: sei nicht mehr Ehre — erhebe
auch den Bettler und den Schurken. Er gebot dem Mut:
achte das Recht nicht und sei im Unrecht verwegen wie ich;
und der Mut achtete das Recht nicht und war im Unrecht ver-

464



wegen wie er. Er sprach zur Wollust: steh mir zur Seite und
iibertreffe dich selbst fiir mich. — Er sprach zu der Erleuchtung
und zu den Einsichten: verschwindet fiir die Volker, leuchtet
nur mir, nur durch mich, nur fiir mich — Er sprach zur Treu:
werde untreu fiir mich — Er sprach zum Fleiss: arbeite in
Ketten fiir mich, und der Fleiss arbeitete in Ketten fiir ihn...
Er sagte zum Menschengeschlecht wie zu einem einzigen Mann:
Geh hin, und es ging hin; komm’ her, und es kam her. Er
sprach das Wort aus: tust du das, dann hast du, und die Ge-
schlechter der Menschen und selber ihre Fiihrer verloren den
Abscheu vor dem Schindlichsten, vor dem Abscheulichsten, aus
Begierde nach seinem: dann hast du!” ,,Er ward die Seele, er
war der Hauch, er war der Atem, er war das Leben aller Ge-
waltsgeliiste seiner Tage.”

In Napoleon kennzeichnet sich fiir ihn der Niedergang der
Kultur sowohl in Bezug auf das aktive Leben in Form des bru-
talen Diktatorentums wie auch in Bezug auf das passive Wesen
der von jenem gepeitschten und versklavten, in kollektiver Exi-
stenz gebundenen Masse. Es sind aber vor allem noch drei Er-
scheinungsformen des menschlichen Geschlechts, bei denen Pe-
stalozzi die Entartung der Kultur feststellt. Einmal die Frauen:
Mit Schrecken bemerkt er, dass die Frau durch das ,,Zivilisations-
verderben” immer mehr ihrer eigentlichen, d. h. ihrer hiuslichen
und miitterlichen Bestimmung entzogen wird. Zuerst durch
den Beruf (die ersten Fabriken waren damals aufgekommen)
und weiterhin durch den Drang nach sinnlicher Genussucht,
Oberflachlichkeit und Abwendung von geistigen und sittlichen
Interessen. Nicht genug kann er auf die Erscheinung des ,Zeit-
weibes”” hinweisen: ,,Blick auf das Zeitweib, das also im Zivi-
lisationsverderben versunken ist”... ,Sie weiss nicht, was
Muttersorge, was Mutterkraft, was Muttertreu ist!”” /Ihre Sorge,
ihre Kraft und ihre Treu ist fiir das Spiel der Welt angespro-
chen, von dem sie um ihres Kindes willen keinen Augenblick
eine Karte aus der Hand legt.”” Er klagt sie, wie auch den Mann,
der Herzensver6dung und des Mangels an Menschenbildung
an und spricht erbittert iiber den ,,Wohnstubenraub”, worunter
er die Verkiimmerung des miitterlichen, familiiren und hiusli-
chen Lebens durch die Zivilisationsverderbnis, vor allem im man-
gelnden ,Heiligtum der héuslichen Erziehung’” versteht.

b ' 465



Die zweite Erscheinungsform des Zivilisationsverderbens bil-
den nach Pestalozzi die Behorden. Thnen riickt er mit Macht
auf den Leib: In schroffem Gegensatz sieht er die kollektiven
Anspriiche des Staates und seiner Behoérden zu den Anspriichen
der Individualexistenz der Biirger stehen. ,,Die Fehler der im
Zivilisationsverderben versunkenen Behordemenschen sind in
ihrem Wesen genau dieselben, denen unser Zeitweib und unser
Geschaftsmann unterliegen... Es fehlt ihnen an Grundansichten
und Grundkraften fiir das, was sie sollten und mochten”. ..
»Aus ihrem Kaltsinn gegen das Volk, von dem die dussersten
Uebel der Regierungsverhirtung ausgehen, entspringt bei der
ersten Veranlassung — Unwillen gegen das Volk. Der Un-
wille gegen das Volk erzeugt Verachtung desselben, die
Verachtung des Volks Sorglosigkeit fiir dasselbe, die Sorg-
losigkeit Ungerechtigkeit und die Ungerechtigkeit Nie-
dertrdachtigkeit”” Auch bei den Behorden findet er Kains
Worte, der sagte ,soll ich meines Bruders Hiiter sein” und
ein volliges Schwinden jener viaterlichen Gefiihle, die in
Zeiten der Kultur noch dominierten; statt dessen ein ,mensch-
lichkeitsleeres Regieren’, das die Kraft Gottes nicht kennt, son-
dern nur noch die Mittel des Gewaltbrauchens, das ungefihr
dasselbe ist, als wenn man mit der Axt die Stimme im Walde
umhaut. Aber ,,wo der zarte Faden des Vaterherzens zerrissen
ist, da ist fiir den Sohn, da ist fiir das Volk alles verloren.”

Die dritte weitere Erscheinung des Zivilisationsverderbens
gipfelt im Mammonismus der kollektiv existierenden unte-
ren Klassen des Volkes. Pestalozzi, der sich sehr verurtei-
lend iiber die Franzosische Revolution ausgesprochen hat, geis-
selt hart die Geldgier und mammonistische Unzufriedenheit
des Volkes und hilt ihm statt dessen als Exempel den Geist des
zu Unrecht geschmihten Mittelalters vor Augen, da noch
religiose Ehrfurcht und ein fester Gemeinschafts-
sinn die Menschen aller Klassen verband: ,,Die Fiirsten und
Edeln erkannten das Recht Gottes iiber sich und dasjenige des
Gewissens in sich, durch gemeintitige Forderung alles Edeln,
Schonen und Guten alle Schwachheitsbarbarei unseres Zeitalters
iiberragend. Und so war vor allem auch der arme, der eigentums-
lose Mann jener Zeit innerlich tausendfach befriedig-
ter, gebildeter als in unserer Zivilisationsverkiinstelung. Es be-

466



standen die Individualrechte statt der Kollektivgemeinschaft, und
der Biirgerstand war kraftvoller Mittelstand des Staates und
fand den Weg zu hiuslichem Wohlstand und zu Kultur durch
Fleiss und Wohlstand... Die Einfachheit jener Zeit fand die
obern und untern Stinde durch ihr heiliges menschliches Nahe-
stehen ndher zusammen. Im tiefsten Norden nannte der Leib-
eigene den Herrn, der ihn téten konnte, Vater und dieser
musste ihm an Ostern den Bruderkuss geben und das Freuden-
Ei aus seiner Hand nehmen und ihm auf das Wort ,,Der Herr
ist erstanden’” antworten ,,Er ist auch fiir dich auferstanden.”
Der Diagnose folgt aber sogleich auch die -Erkenntnis fiir das
richtige Heilverfahren. Pestalozzi sieht die einzige Rettung aus
der Zivilisationsverderbnis in der Erziehung zur Men-
schenbildung und Menschlichkeit. Und dass dies
moglich ist, dafiir verweist Pestalozzi auf die Natur des Kin-
des. Das Kind trage in den ersten Jahren unwillkiirlich und
rselbstindig das Bediirfnis der Liebe in sich, aus der die Sitt-
lichkeit sich entfaltet. ,,Das Kind muss lieben, seine Natur
1 zwingt es, die Gegenstinde seiner Liebe immer mehr auszu-
dehnen. Es liebt ausser der Mutter den Vater, den Bruder, die
Schwester, den ganzen Kreis der hiuslichen Umgebung, das
Hiindchen seiner Mutter, ihre Katze, das Kaninchen, den Vogel,
es liebt alles Lebendige, das auf irgend eine Art Anmut an sich
trigt. Seine Liebe ist teilnehmend, es sucht mit seiner Liebe
wohlzutun, zu erfreuen und zu erquicken.” Das Kind besitzt aber
auch den Glauben an die, welche es liebt und damit das Fun-
dament aller Religion. Hier muss die Erziehung ankniipfen.
Es handelt sich um die Kunst Mensch zu sein, Mensch zu wer-
den und Mensch zu bleiben. (Eine Kunst, die allerdings, wie
Pestalozzi ausruft, von unserm ,,unsinnig verkehrten” Geschlecht
geleugnet wird). Wir miissen unsere Kinder besser und kraft-
voller erziehen, als es bisher geschah. Not tut eine ,unserer
Natur gemisse sittliche, geistige und physische Individualbesor-
gung unseres Geschlechts” und wie diese ebenso einzig und
allein die Wiederherstellung der Reinheit, Wiirde und Kraft
des hauslichen Lebens. Und dies ist moglich, denn das miitter-
liche hohe Streben vermag, aber ,nur durch den heiligen Leib
des hduslichen Lebens’” die Mittel zu finden, im Kinde die zum
Leben notwendigen Kulturfaktoren: die Keime der Weisheit, der

467



Liebe, der Tatigkeit, der Selbstiiberwindung, der Frommigkeit
und Gottesfurcht und alle hoheren Kriafte des Menschen zu
entfalten. Parallel damit geht nicht zuletzt auch die politische
Erziehung. Das sich Berufen auf die Tatsache der Demokratie
und auf den Riitlischwur sowie auf das heldenhafte Schwert
geniigt allein noch lange nicht zu unserer Rettung, und Pestalozzi
spricht das bedeutsame Wort aus: ,Ohne eine hohere An-
sicht des Lebens veredelt sich die Menschennatur durch
keine Art von biirgerlicher Verfassung... Ohne hohere Ansicht
des Lebens mangelt jeder, auch der besten Verfassung die hei-
lige innere Schutzwehr gegen ihren Missbrauch.” Ohne einen
Kulturgedanken im Pestalozzischen Sinn wird jedes patriotische
und jedes Partei-Wort zur leeren Phrase und ,keine Rechts-
urkunde rettet uns vor den Folgen der Einseitigkeit, Schwiche
und leidenschaftlichen Selbstsucht, die in der Masse des Volks
und seiner Reprisentation in den offentlichen Behdrden das
allgemeine Denken, Fiithlen und Handeln der Biirger bestimmt.”
»Alles nur auf den dusseren Formen der Staatsverfassungen ru-
hende Recht der Biirger ist ohne innere sittlich und geistig ge-
bildete Biirgerkraft in den Republiken wie in den Konigreichen
nur Staub.”” Und damit zusammenhidngend muss als erstes
Postulat eines gesunden Volksrechts ein Menschenrecht
gefordert werden. Macht iiber Recht bricht alle konstitutionel-
len Verfassungen. Das einzige Gegenmittel ist eine Gesellschaft,
welche durch ordnende Kraft und Kultur gestihlt ist und Volks-
begliickung, welche allein durch Volksbildung méglich ist. Pe-
stalozzi fordert Kulturmenschen zu Trigern der Volksregierung,
echte Aristokraten, und als Vorbild eines konstitutionell
gesicherten Staates, worin Volks- und Nationalkultur, hochste
Belebung aller Krifte, heilige Achtung fiir die Selbstindigkeit
des hauslichen Lebens, fiir die unverletzliche Heiligkeit der
Wohnstube eines -Jeden gewahrt sind, preist er England. ,Auf
zu den Waffen der Weisheit und Tugend!’ schallt
sein beschworender Ruf in die Nacht des Zivilisationsverderbens,
HJAuf zu den Waffen der Unschuld und Liebe!”
Die Waffen Weisheit, Tugend, Unschuld und Liebe allein sind
zur Abwehr dieses immer mehr anwachsenden Verderbens be-
fahigt. Und die Herrscher und Fiirsten, ruft Pestalozzi aus, mo-
gen das Wort der Engel der Weihnacht zu ihrer Richtlinie ma-

468



chen: ,,Ehre sei Gott in der Hoéhe, Friede auf Erden und dem
Menschen ein mildes Gemiit!”

Nicht genug aber kann Pestalozzi seine Landsleute vor dem
Gespenst des Mammonismus warnen. Denn dieser vertrage
sich niemals weder mit Religion noch Kultur iiberhaupt. Er
beschwort sie, sich endlich aufzuraffen und dem anmassenden,
ehrgeizigen Hoffahrts- und Geldmenschentum ein Ende zu be-
reiten. Das alte Freiheits- und Rechtsgefithl der Schweizer
miisse im Sinne der Kultur (in innerer Umformung des Fiihlens
und Handelns seines Volkes) umgestaltet werden. Achtung vor
dem Mittelstand als festigende Grundlage des Volkes sowie vor
dem Volkswillen, nicht aber vor dem Willen des Gesindels, sei
unter anderm eines der dringendsten Gebote.

Aber Pestalozzi ist kein weltabgewandter Pessimist. So sehr
er sein Vaterland liebt, so sehr glaubt er auch an seine kultu-
relle Auferstehung. Er hofft auf eine Vereinigung aller Guten
und Edeln zur Ausbildung aller sittlichen und geistigen Krifte
der Menschennatur, ohne welche kein Widerstand gegen den
Zivilisationsgeist moglich ist. Er glaubt an die Giite der
Menschennatur, die sich einmal wieder durchsetzen muss, denn:
»Reiche und Staaten vergehen, aber die Menschennatur bleibt
und ihre Gesetze sind ewig.”

Diese, wesentlichen Partien Pestalozzischer Kulturgedanken
entnommenen Betrachtungen moégen ein Bild von der umfassen-
den Art geben, in der Pestalozzi ausser seinen péddagogischen
auch den kulturellen Problemen auf den Leib geriickt ist, und es
ist nur zu bedauern, dass diese Seite Pestalozzis selbst von
Pestalozzikennern und -Forschern viel zu wenig erkannt und
beriicksichtigt wird. Wie sehr des grossen Denkers und Pro-
pheten Maximen heute noch uns etwas zu sagen haben und wie
wirklichkeitsnahe sie heute noch sind, heute in der Zeit der
Weltkriege und des Schweigens aller ,Waffen der Unschuld
und Liebe”’, mdége der Leser selbst entscheiden.

469



	Pestalozzis Botschaft an unsere Zeit

