
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 7

Artikel: Der Typus des Kleinstaates im europäischen Denken [Fortsetzung]

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Typus des Kleinstaates
im europäischen Denken

Von Werner Kaegi.

III.

Als Karl Ludwig von Haller die Republik eine künstliche
Staatsform nannte, da ahnte er nicht, dass blosse zwei
Generationen nach seinem Tod ein europäischer Friedenskongress,
ähnlich demjenigen von Wien, tagen werde, der gerade diejenige

Staatsform als künstliche auffassen würde, die für Haller die
einzig natürliche, von Gott geordnete war: die Erbmonarchie;
jener Kongress, der seiner Neuordnung Europas als natürliche
Einheit politischen Lebens eine Grösse zugrunde legte, die noch
für den Wienerkongress eine blosse Chimäre gewesen war: die
Nation. Die zwanzig Jahre, die uns heute von den Anfängen
jener jüngsten europäischen Tagung trennen, haben der Welt in

grausamen Experimenten demonstriert, dass die Diplomaten von
1815 vielleicht nicht ganz unrecht hatten. Die Nation, als primäre
Einheit der Natur und der Geschichte aufgefasst, ist eine Chimäre.

Nirgends ist es möglich gewesen, einen jener in Versailles
dekretierten Nationalstaaten ohne schwere Reibungen, ohne harte

Vergewaltigung von Minoritäten zu errichten und aufrechtzuerhalten.

Wenn wir von unsern bisherigen Ueberlegungen herkommend

die zahlreichen neuen Mittel- und Kleinstaaten, die der
Versailler Kongress geschaffen hat, nach den Kriterien der
älteren Staatsdenker prüfen, so sind wir wohl geneigt, einige von
diesen Neuschöpfungen, die auf Grund des prätendierten
Naturelementes Nation entstanden sind, als etwas künstliche Gebilde
zu bezeichnen, die ihre politische Lebenskraft erst in der
Zukunft zu beweisen haben werden.34) Die Jugend des gegenwärtigen

Europa hat nach all dem unverkennbare Lust, als einzig natürliche

Grundlage der Staaten die Gewalt aufzufassen. Möchte sie

beifügen: und als einzig dauerhafte die Verständigung und das

Recht.

3i) An diesen im Juli geschriebenen Sätzen habe ich im Oktober nichts
zu ändern.

414



Die Idee der Nation, die noch im Geiste Sismondis, Cattaneos,
Mosers, Adam Müllers, Friedrich Schlegels und hundert anderer

die Verbündete des autonomen Kleinstaates mittelalterlicher
Provenienz gewesen war, ist um die Mitte des 19. Jahrhunderts
die Ehe mit dem Grosstaat eingegangen, eine Ehe, der in den

Jahren zwischen 1848 und 1870 ein bald freiwillig friedliches,
bald gewaltsam blutiges Opfer einiger Dutzend uralter klein-
staatlicher Gebilde dargebracht worden ist. Diese letzte, dritte
Hauptkrise des Kleinstaates, die Epoche der nationalstaatlichen
Neugründungen in Italien und Deutschland möchte ich nur von
einem sehr einseitigen Standpunkt, von demjenigen der Schweiz

aus, beleuchten und die Frage stellen, was unsere schweizerischen

antiqui uomini, die Männer jener Generation von 1850,

zum Problem des Kleinstaates gedacht haben. Bevor ich mich
indessen an Bluntschli, an Segesser, an Jacob Burckhardt wende,
möchte ich einen Gedanken aus französischer Quelle schöpfen,
nicht nur damit wir nach den Italienern und Deutschen auch
einen Franzosen des 19. Jahrhunderts hören, nicht nur weil der
zu Befragende die Schweiz besonders gut gekannt und bedeutende

Urteile über ihre Krise im letzten Jahrhundert geäussert
hat, sondern weil er zum Gesamtbegriff des Kleinstaates einen
Gedanken hinzugetragen hat, der wohl der bedeutendste ist, der
in diesem Problemkreis seit Montesquieu geäussert worden ist.
Alexis de Tocqueville hat ihn in Amerika entdeckt. Er, der unter
den Historikern des 19. Jahrhunderts den Typus des

uninteressierten, wahrhaft theoretischen, geistvollen Betrachters in
seltener Reinheit verkörpert, hat bei seinem Aufenthalt in den

nordamerikanischen Staaten, der das Studium des Gefängniswesens

zum Zweck hatte, bemerkt, dass die Urzelle der nord-
amerikanischen Freiheit die Gemeinde sei. Hier, wo kein
Absolutismus je das politische Leben zentralisiert, wo kein napoleonischer

Revolutionsstaat die alten Ordnungen zerstört hatte, war
die Selbständigkeit und Selbstregierung der einzelnen Gemeinde
erhalten geblieben, und mit ihnen auch jener Freiheitsbegriff,
den Tocqueville nach einem amerikanischen Historiker zitiert
und der an die Formel Montesquieus anklingt: La liberté de
faire sans crainte tout ce qui est juste et bon. Tocqueville hat
auch bemerkt, dass die nordamerikanische Gemeinde zwei Wurzeln

habe: die Tradition der uralten englischen Gemeinde-

415



freiheit und zweitens die Ordnung der calvinistischen kirchlichen
Gemeinde. So kommt Tocqueville zu dem überraschenden Satz:

grosse Königreiche und grosse Republiken seien gleichermassen
Menschenwerk. Die Gemeinde aber sei göttlichen Ursprungs. Auf
ihr beruhe die Kraft der freien Völker. Sie sei die Elementarschule

der Freiheit. In ihr ordne sich der Einzelne der Gesellschaft

unter. Nur in einer freien Gemeinde fühle sich der Bürger

als lebendiges und freies Glied eines Staates; in ihr empfinde
er Lust, an den Arbeiten des Ganzen mitzutun, an seinen Lasten

mitzutragen. Man nehme die Freiheit der Gemeinde weg und

man werde nur noch Verwaltungsobjekte, aber keine Bürger
mehr finden.

Schon in dem Jugendwerk Tocquevilles über die amerikanische

Demokratie, das die Frucht jener Studienreise darstellt, werden
ständig Vergleiche mit europäischen und besonders französischen
Verhältnissen gezogen. Die Gedanken über Gemeindefreiheit und
die Beziehung von Einzelstaat und Bundesgewalt in Amerika
sind die unmittelbaren Voraussetzungen für jene Erkenntnisse
über den Gang der französischen Geschichte, die den Ruhm von
Tocquevilles fragmentarischem zweitem Werk, dem Ancien
Régime et la Révolution, ausgemacht haben. Wenn schon die
Zerstörung der Freiheit nicht im Wesen der Monarchie, sondern
im Wesen des Zentralismus lag, so hatte ja auch die jakobinische
Revolution in Frankreich die Freiheit nur auf dem Papier, nicht
in Wirklichkeit wiederhergestellt. Das innere Verhältnis von
Ancien Régime und Revolutionsstaat kehrte sich vor dem Geiste

Tocquevilles und den erstaunten Augen seiner Leser völlig um.
Nicht eine Zerstörung des alten Frankreich hatte die Revolution
gebracht, — wie man allgemein geglaubt hatte, — sondern eine

Vollendung des Absolutismus im Sinn der politischen
Zentralisation. Das alte Frankreich mittelalterlich-feudaler Tradition
war im Grunde schon vom Königtum selbst vernichtet worden.
Die Revolution setzte nur den letzten Schlusstein des Gebäudes,
als sie das Königtum selbst und die entwurzelte Aristokratie
beseitigte. So war diese erstaunliche Entdeckung in der
Geschichtschreibung der französischen Revolution eine mittelbare Konse-

sequenz aus Tocquevilles Erlebnis der amerikanischen Gemeinde
und der amerikanischen Bundesorganisation.

416



Dieser grosse Internist des politischen Lebens, der Tocque-
ville gewesen ist, hat nun der Schweiz mehr als einmal den Puls
gefühlt. Im Sommer 1836, vier Jahre nach seiner Rückkehr aus
Amerika, hat er drei Monate in der Schweiz gelebt und in einigen

Briefen seine Eindrücke und Reflexionen niedergelegt. Ein
zweites Mal äusserte er sich über die Schweiz in einem Augenblick,

als jedermann gespannt war, welchen Ausgang die schwere
Krise von 1847/48 für die Schweiz nehmen werde. Schliesslich
bleiben uns aus späterer Zeit ein paar — leider allzu spärliche —
Briefe über schweizerische Verhältnisse an seinen jüngeren
Freund, den Qesandtschaftssekretär in Bern, an Gobineau35).

Bei der ersten Beobachtung schweizerischen Lebens, um 1836,
kommt Tocqueville, der Darsteller des amerikanischen Föderalismus,

zur Ueberzeugung, der Schweiz gebreche es entschieden
an Einheit. Il y a des cantons, mais il n'y a pas de Suisse, hiess
sein Schlussurteil. Dabei hatte ihn die Schweiz gerade um ihrer
föderativen Mannigfaltigkeit willen gefesselt. Er glaubte drei
Staatstypen im Bunde unterscheiden zu müssen: die
bäuerlichländlichen Alpendemokratien, die Handels- und Zunftstädte wie
Zürich und Basel und die patrizischen Militärstaaten wie Bern.
Was er in der Schweiz zuerst gesucht haben wird, die Gemeindefreiheit,

fand er in geringem Mass entwickelt. Vielleicht mag er
den absolutistischen Charakter des schweizerischen Ancien
Régime überschätzt und zu eilig dem französischen Absolutismus
gleichgesetzt haben, jedenfalls täuschte er sich nicht, wenn er
damals feststellte, die politische Erziehung der Landbevölkerung

sei noch jungen Datums, gering vorangeschritten und es

fehle an dauernder Uebung in der Selbstverwaltung. In
Nordamerika und England habe er den Eindruck gehabt, die Freiheit
liege mehr in den Sitten als in den Gesetzen, in der Schweiz
liege sie noch mehr in den Gesetzen als in den Sitten.

Wenn solchen Bedenken gegenüber Tocqueville einiges
Vertrauen hatte, dass sich die Uebung in der Selbstverwaltung mit
der Zeit gewinnen lasse, so hielt er den Mangel an einer star-

85)Zura Folgenden verweise ich auf die beiden Aufsätze von Emil Dürr,
Die Demokratie in der Schweiz nach der Auffassung von Alexis de

Tocqueville, Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde
Bd. 23, p. 225—279 und derselbe, Arthur de Gobineau und die
Schweiz in den Jahren 1850—1854, ebenda, Bd. 25, p. 137—271.

27 417



ken zentralen Exekutive für einen konstitutiven gefährlichen Fehler

der Schweiz von 1836. Gerade weil er den föderativ organisierten

Bund von Kleinstaaten politisch hoch wertete, übersah
er nicht die von Montesquieu formulierte Forderung einer
einheitlichen, militärisch und aussenpolitisch allein kompetenten
Zentralgewalt. Sie dürfe nicht zu oft wechseln, dürfe in ihren
wichtigsten Entscheidungen über Krieg und Frieden und über
ausländische Verträge nicht an die Exekutive der einzelnen
Teilstaatregierungen gebunden sein. An einer festen Exekutive aber
fehle es in der Schweiz durchaus. Es gebe nicht eine, sondern
24 Tagsatzungen. Indessen sei nun eine Volksbewegung im
Gange, die, nicht an kantonale Grenzen gebunden, geradezu
zur Nivellierung dieser Grenzen tendiere und möglicherweise
die fehlende Bundesgewalt schaffen werde.' Noch bleibt Tocque-
ville im Zweifel, ob es gelingen werde; denn der Lokalpatriotismus

der Schweizer komme einer gewaltigen, jahrhundertealten
Leidenschaft gleich, und in ihm liege tatsächlich die Kraft dieses

Staates. Auf zwei Arten könne das Vaterland zum Menschen

sprechen: durch Grösse, Macht und Ruhm, oder aber durch
jenen Lokalgeist, der im allgemeinen noch aktiver, noch zäher
sei. Er verschmelze beinah völlig mit dem Individualinteresse,
er vermische sich mit allen Erinnerungen, mit allen Akten des

Lebens, er werde ein Teil des persönlichen Stolzes.
Als nun zwölf Jahre später Tocqueville in der Académie des

sciences morales et politiques über das Werk eines Genfers, das

einem Plaidoyer für extremen Föderalismus gleichkam, zu
referieren hatte, da nahm er Partei für die Unionsidee. Die Schweiz
stand eben im Begriff, die Vorarbeiten für die Verfassung von
1848 zu vollenden, als Tocqueville am 15. Januar 1848 über das
Buch A. E. Cherbuliez', La démocratie en Suisse, seinen Vortrag

hielt, und er fand die Formel, in den eben überstandenen
Wirren sei in der Schweiz ein neuer Staat entstanden. Aus einem
lockeren Staatenbund sei eine Nation geworden. Die Schweizer
hätten damit eine schwierigere, spannungsreichere, aber grössere

Lebensform gefunden.
Wenn ich nach diesem „Aspekt von aussen gesehen" einige

Stimmen aus dem Innern der Schweiz sprechen lassen möchte,
so wähle ich mit Bluntschli, mit Segesser, mit Burckhardt gewiss
Männer, die alle den konservativen Gruppen näher standen als

418



den revolutionären. Aber keiner von ihnen ist selbst wirklich
Partei. Auch Segesser gehörte zu jener Mittelgruppe, die sich
von einem Extrem ebenso sehr distanzierte wie vom andern.
Ich wähle diese Figuren, weil sich in ihrem Geist nicht nur der
schweizerische Vorgang spiegelt, sondern hinter ihm und über
ihn hinaus der europäische, jener allgemeine Untergang der
deutschen und italienischen Kleinstaatenwelt.

Einen merkwürdigen Fall möglicher schweizerischer Entwicklung

repräsentiert Johann Caspar Bluntschli. Vielleicht mag er
an das Urteil Goethes über Moser gedacht haben, als er von sich
schrieb: „Ich bin von Jahr zu Jahr ins Weite gewachsen; aus
der Stadt Zürich heraus, die mich anfangs vorzüglich beschäftigte,

in den Kanton Zürich hinein, dann in die Schweiz. Aber
auch die Schweiz war mir zu enge geworden, und ich wendete
mich den weiteren deutschen Dingen zu. Auch Bayern ist mir
zu klein und zu beschränkt, um mich hinzugeben. Mehr zieht mich
Deutschland an"86). Tatsächlich resümieren diese Sätze Bluntsch-
lis äusseren Lebenslauf. Als Gerichtsschreiber und Notar, dann
als Rechtskonsulent der Stadt und Professor an der Universität
hat Bluntschli begonnen, ist dann Mitglied und Präsident des

grossen Rates, Regierungsrat und Tagsatzungsgesandter geworden:

bis dahin mag die Parallele zu Moser stimmen, dann aber

folgt doch wohl ein leiser Bruch. Seit 1848 lebt Bluntschli in
München als Professor, arbeitet erst jetzt das zürcherische
Gesetzbuch aus, geht dann als Professor nach Heidelberg, wird
Mitglied der ersten badischen Kammer, Mitarbeiter im deutschen

Zollparlament; endlich, um 1873, Mitbegründer des Instituts für
internationales Recht in Gent. Bluntschli selbst hat sein Leben
als ein natürliches Wachstum vom Engen ins Weite verstehen
wollen. Ob die Wurzeln dabei fest im Erdreich haften blieben,
wagen wir nicht zu entscheiden. Einigen Zweifel scheint in
diesem Punkt die Königin von Holland gehegt zu haben. Sie, die
geborene Württembergerin und Gegnerin des preussischen
Unitarismus, glaubte in Bluntschli einen Verbündeten zu finden und
war enttäuscht, in ihm einen Gegner zu entdecken. Als er seine
Begeisterung über den deutschen Nationalstaat im Gespräch
geäussert hatte, entgegnete sie ihm mit spürbarem Vorwurf:
36)Denkwürdiges aus meinem Leben von J. C. Bluntschli, II, 303, (Nörd-

lingen 1884).

419



„Sie sprechen nicht als Deutscher, Sie sind geborener Schweizer",

und Bluntschli rechtfertigte sich: „Eben deshalb urteile ich

unbefangen. Ich kenne die partikularistischen Gefühle aus
Erfahrung. Die Schweizer sind Partikularisten. Das hindert mich

nicht, die nationalen Gefühle zu verstehen"37).
Bluntschli verstand nicht nur die nationalen Gefühle, sondern

er teilte sie. Er bejahte die Entwicklung zum nationalen Grossstaat,

nicht aus Bedürfnis nach erhöhtem Machtgenuss, sondern

aus einer geschichtsphilosophischen Ueberzeugung. Er war so
sehr Jurist, dass er den Kampf mehrerer Einzelstaaten gegeneinander

nur als einen vorübergehenden Zustand anerkennen konnte.
Sein dauerndes Ziel war der Weltstaat des Rechts. Wie eine
universale Kirche die Menschheit im Geistlichen umfassen werde, so

solle ein universaler Staat alle weltlichen Dinge der menschlichen

Familie einheitlich ordnen. Da Bluntschli sich nicht
verhehlte, dass sein Ideal mindestens ein Traum der Zukunft bleibe,
glaubte er in der Gegenwart wenigstens die Beseitigung des

kleinstaatlichen Partikularismus als einen Schritt auf dem guten
Weg bejahen zu müssen. So wird denn sein „Allgemeines Staatsrecht"

von 1863 zu einer Waffe im Kampf um die Verwirklichung
des deutschen Nationalstaates. Kleinstaaten mittelalterlicher
Herkunft erscheinen darin wie niedere Tiergattungen, undifferenziert,

ohne rechte Unterscheidung von Rumpf und Kopf, in
denen die Funktionen des Kopfes über den ganzen Leib ausgebreitet

sind. Dass es die schweizerischen Landsgemeindekantone

waren, die ihm diesen Vergleich eingaben, ist kaum zu verkennen.

Wird die Demokratie repräsentativ, so ist für Bluntschli
bereits eine höhere -Stufe der Differenzierung erreicht. Ob es in
der staatlichen Entwickjung auch eine Stufe der Dinosaurier
gebe, bleibt eine Frage, die meines Wissens Bluntschli nicht
gestellt hat.

Es spricht nichts deutlicher für die unwiderstehliche Gewalt,
mit der die Nationalidee über die Völker gekommen ist, als die

37)Ebenda III, 385. Das Gespräch, das im Jahr 1875 geführt wurde,
beginnt: Sie: „Wie geht es Ihnen?" Ich: „Ich fühle mich glücklich, diese

grosse Zeit gelebt zu haben." Sie: „Sie nennen die Zeit gross? Ich
finde nichts Grosses darin. Jede frühere war besser..." Ich: „Ich
denke die Zeit ist auch gross in idealen Werken." Sie: „Das bestreite
ich. Wir haben nur noch Soldaten, da jeder für die Waffen erzogen
wird. Was finden Sie gross?"

420



Tatsache, dass ihr einige der bedeutendsten Schweizer wenigstens

vorübergehend geistig erlegen sind. Lange verteidigt sich
Bluntschli als Schweizer mit dem Vorrang der Republik vor der
Monarchie. Für den Fall, dass Deutschland und Frankreich aber
wirkliche Republiken würden, streckt auch Bluntschli einen
Augenblick die Waffen: „Die französisch-schweizerischen
Republikaner würden sich naturgemäss an die französische Republik,
die deutschen Schweizer an die deutsche Republik anschliessen,
und in der Verbindung mit der stammverwandten und nun auch

politisch gleichgearteten Nation eine vollere Befriedigung
suchen, als in dem Zusammenhalte mit den in anderer Sprache
redenden Eidgenossen. Die historischen Erinnerungen und
Beziehungen der deutschen und der welschen Schweiz wären dann
ein zu schwaches Band, das durch die lebendige und täglich
verstärkte Anziehungskraft der Nationalität leicht
zerrissenwürde."38)

Seit Bluntschli diese Worte schrieb, ist tatsächlich ein Augenblick

eingetreten, da Deutschland und Frankreich der Form nach
wirkliche Republiken wurden, — und Bluntschlis Voraussicht
hat sich nicht verwirklicht. Der Zusammenhang der welschen
mit den deutschen Eidgenossen, die historische Erinnerung, der
Primat der Politik haben sich als stärker erwiesen als die angeblich

natürlichen, in Wirklichkeit mehr oder weniger fiktiven
Bande der Nation. In jenen kritischen Jahren von 1914—18 hat
man sogar Bluntschlis eigene Stimme zum Zeugen aufrufen können

gegen seine früheren, unter dem Bann des Nationalgedankens

geschriebenen Prophezeiungen von 1848. Die kleine Schrift
„Die Schweizerische Nationalität", die Bluntschli in der Entspannung

nach dem Sieg des deutschen Nationalgedankens, in der
weisen Selbstbesinnung des Alters um 1875 geschrieben hat und
die man um 1915 neu druckte, ist ein wertvolles Dokument in der
Geschichte des schweizerischen Selbstbewusstseins. Wir können
sie nur mit Dankbarkeit erwähnen.

Tiefsinniger, scharfsichtiger, reicher an menschlicher Reife
als Bluntschli erscheint uns Anton Philipp von Segesser. Mehr
als irgendein Schweizer ist wohl Segesser wahrhaft dem west-

S8)Geschichte des schweizerischen Bundesrechtes von den ersten ewigen
Bünden bis auf die Gegenwart, von Dr. Bluntschli, Zürich, 1846,
p. 544 f.

421



fälischen Moser zu vergleichen. Als Jurist und Historiker ein

Denker von grossen Horizonten, bleibt er doch bis zum Tod dem
Dienst an der Vaterstadt treu, trotz der schwersten Erlebnisse
nie sich über die Enge der Heimat beklagend. Ein wirklicher
Schüler der grossen deutschen Historiker der romantischen Zeit,
ein Schüler Savignys und Rankes, wird er zum Geschichtschreiber
Luzerns. Er fand den Gegenstand der Luzerner Rechtsgeschichte
nicht zu gering, um ihm die Forscherarbeit eines Lebens zu
widmen, denn „nicht die Grösse des Gebiets," so sagt er auf ihrem
letzten Blatt, „noch die Zahl des Volkes, noch der Glanz
einzelner Taten entscheidet über das tiefere Interesse der
Geschichte eines Staates und seiner Institutionen, sondern seine

eigene Weltstellung und ihr Jahrhunderte hindurch gepflegtes
Verständnis."39) Tatsächlich gelingt es ihm, die Stellung der
Eidgenossenschaft im europäischen System in einer Weise zu

deuten, die wir als die Anwendung Rankescher Erkenntnis auf
die schweizerische Situation auffassen dürfen'. Jener Gedanke

vom Gleichgewichtssystem der Mächte, den Heeren zuerst als

Historiker einer europäischen Geschichte zugrundegelegt und
Ranke ausgebildet hatte, wird von Segesser auf die Schweiz

bezogen. „Nicht die Universalherrschaft, sondern allein das
Gleichgewicht der Mächte in jeder Weltlage entspricht der europäischen

Zivilisation, in ihm allein liegt die Garantie der Freiheit
der Völker, der Selbständigkeit der Nationen, und ihrer normalen

Entwicklung."40) Freilich sieht Segesser dann als Konsequenz
für die Haltung der kleinen Staaten zwischen den grossen die
Pflicht eines strengen Dienstes am Frieden und einer strikten
internationalen Neutralität. Was das innere Leben dieser kleinen
Staaten, die im Lauf des 19. Jahrhunderts noch kleiner geworden
seien, betrifft, so hänge die internationale Achtung, die sie

geniessen, von dem Rechtsgefühl ab, das sie in ihrem eigenen
Leben beweisen. Sein Recht müsse der Kleinstaat wahren im
internationalen Leben, denn „nur das Recht macht kleine Staaten

mächtig und fängt ein kleiner Staat an nachzugeben, statt sich
im Gefühl des Rechts zu stärken, so ist's um ihn geschehen."41)

89)Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Luzern IV, 764 (1858).
40)Sammlung kleiner Schriften, I, 662 (Bern 1877).

41)Brief an die Mutter vom Herbst 1838, vgl. K. Müller, Philipp Anton
von Segesser, Luzern 1917, I, 47.

422



Sein Rechtsgefühl aber müsse der kleine Staat vor allem beweisen

in seinen eigenen inneren Entscheidungen. Segesser ist
nicht müde geworden, von diesem Standpunkt aus die Souveränität

der Kantone vor grossen eidgenössischen Majoritätsbeschlüssen

zu verteidigen. Ich kann es mir nicht versagen, hier
eine grössere Stelle aus einer seiner politischen Reden zu
zitieren: „Ohne Zweifel ist es den Grossen möglich, die
Selbständigkeit der Kleinern zu unterdrücken. Es ist möglich auf
dem Wege der Gewalt, aber auch auf dem anständigen Wege
der Abstimmung über etwas, das einem nicht gehört... Was
sind die Kantone? Historische Tatsachen, sagt man, nichts weiter.

Was ist die Schweiz? Eine historische Tatsache, nichts weiter

Wir sind in der Mitte dreier grosser, einheitlich gewordener

Nationen, wir sprechen ihre Sprachen; sie zählen Teile
unsres Volks zu ihrer Nationalität. Die Italiener haben kraft des

Nationalwillens gefunden, dass ihnen Rom gehöre, durch
Plebiszite haben sie alle selbständigen Staaten der Halbinsel ihrem
einheitlichen Reiche einverleibt. Lasst sie abstimmen, lasst sie
ihren Nationalwillen erklären, ob die italienische Schweiz nicht
auch in die Einheit Italiens aufgehen soll? — In dem einheitlichen

Deutschland ist es der Mund eines Mannes, der jetzt
verkündet, was der Nationalwille sei; was wollt ihr ihm entgegnen,
wenn er die angeblichen Rechte des deutschen Volkes und
Reichs auf unsre deutschen Kantone geltend machen will, wie er
sie auf Elsass und Lothringen geltend gemacht hat? Und wenn
dann am Ende auch das französische Volk seine Nationalitätsgrenze

fordert bis zur Aare, was wollt ihr allen diesen Nationalwillen,

diesen Volksmehrheiten entgegenhalten? Das Recht eigener

Existenz, die fünfhundertjährige Selbständigkeit unseres Landes,

die Verträge, unsern Willen, für uns und selbständig zu
bleiben? Gut, aber wenn ihr die Souveränität der Kantone, die
auf gleichem Recht beruht wie unsere gemeinsame Existenz, durch
die Stimme der Mehrheit des Schweizervolkes erdrückt, so
werden jene ausrufen: Es ist euer eigenes Recht, das wir an
euch üben, das Recht der Mehrheit einer Nation, ihre Einheit,
ihre Gleichheit, ihre Gesamtsouveränität herzustellen! Lassen
Sie uns also in unserem eigenen Verhalten gegen die Kleineren
dafür sorgen, dass, wenn wir je von Grössern bedroht werden,

423



wir nicht uns gestehen müssen, selbst das Beispiel der
Vergewaltigung gegeben zu haben."12)

Wenige Schweizer haben mit gleich wachem Sinn den
Zusammenbruch der deutschen und der italienischen Klein- und
Mittelstaaten miterlebt wie Segesser. Im kritischen Augenblick hat er
einmal zu jenem theoretischen Mittel gegriffen, das Montesquieu
empfahl: dem Plan einer Confoederation der Gefährdeten. Ein
Bund deutscher katholischer Staaten mit Bayern an der Spitze
schien ihm die Rettung vor der preussischen Uebermacht. Ein
Bund mittel- und oberitalienischer Staaten unter der Führung
Piemonts schien ihm eine für das europäische Gleichgewicht
erfreuliche analoge Lösung im Süden. All das sind Theorien
geblieben. Und wenn Segesser in seiner Heimat bis zum Ende
der bedeutende Sprecher einer zwar unterlegenen, aber nicht
zerstörten Kantonalsouveränität bleiben durfte, so war er doch
innerhalb Europas der Liebhaber einer vergangenen Welt.

Innerhalb der Schweiz war es nicht nur die Souveränität der
Kantone, die Segesser durch das brutale Mehrheitsprinzip der
Unitarier gefährdet sah, sondern auch die Souveränität des

einzelnen Bürgers. Auch die Sphäre der Individualrechte war ja
eines jener Dinge, die der Majorität nicht gehören und über
die sie doch so gern verfügt. Segesser war nicht nur ein Konservativer,

sondern er war auch ein grosser Freund der Liberalen
älterer Prägung. Auf diesem Boden fand er sich mit seinen
(Freunden aus Zürich und Basel, mit Bluntschli und Andreas
Heusler. Von diesem Standpunkt aus hatten sie in den Kampfjahren

der Regeneration geglaubt zwischen den Extremen
vermitteln zu können. Das Organ, das diesem Zweck diente, war die
Basler Zeitung. Der Redaktor dieses Blattes war während neunzehn

Monaten Jacob Burckhardt.
Mit der Frage, wie sich in seinem Geiste nicht der Kampf

schweizerischer Parteien, aber die Krise des europäischen
Kleinstaates gespiegelt habe, möchte ich schliessen. Man stelle sich
einen Augenblick vor, wie intensiv die Basler des 19. Jahrhunderts

das Versinken der älteren Ordnungen erlebt haben. Noch
die Generation der Eltern Burckhardts war aufgewachsen in
einer Stadt, die zwar seit bald 300 Jahren mit der Eidgenossen-

12)Rede im Nationalrat vom 23. Januar 1872, Sammlung kleiner Schriften

III, 329 f.

424



Schaft verbündet war, die aber inmitten einer ausserschweizeri-
schen Nachbarschaft lebte, die nicht viel anders als die
schweizerische Welt in einer Vielzahl kleiner Republiken und Fürstentümer

aufging. Diese Staatswesen, wie die Markgrafschaft
Baden, die Grafschaft Mümpelgard, das Bistum Basel, der
vorderösterreichische Breisgau, waren wohl locker mit einem grösseren
Verband, dem römischen Reich deutscher Nation verbunden, der
Breisgau stark an Oesterreich, Mümpelgard an Württemberg
gekettet. Zuerst aber fühlte man sich in diesen Nachbargebieten
selbständig im lokalen Bereich und in mancher Beziehung
vielleicht politisch schwächer als das mit der Eidgenossenschaft
verbundene Basel. Blickte der Basler am Ende des 18.
Jahrhunderts der nördlichen Grenze der Eidgenossenschaft entlang
rheinaufwärts, so sah er dieselben Verhältnisse, die ihn selbst
umgaben: mit dem Besitz der reichsunmittelbaren Fürsten von
Fürstenberg wechselten am Bodensee die freien Reichsstädte
Ueberlingen, Buchhorn, Lindau und das Gebiet des Bischofs von
Konstanz. Wohl stand im Westen übermächtig Frankreich. Als
Jacob Burckhardts Vater geboren wurde, war es noch keine 120

Jahre her, seit der französische König im westfälischen Frieden
das Elsass gewonnen hatte und damit zum ersten Mal als Nachbar

in die unmittelbare Nähe der Stadt gerückt war. Aber auch
nachdem Napoleon die kleinen deutschen Staaten zertreten und
der Wiener Kongress an die Nordgrenze der Schweiz nur noch
die Dreizahl von Nachbarn: das Grossherzogtum Baden und die
beiden Königreiche von Württemberg und Bayern gesetzt hatte,
war keiner dieser nördlichen Nachbarn der Eidgenossenschaft
so absolut überlegen, dass sie sich als Ganzes nicht an
Machtmitteln und Ansehen hätte mit ihm vergleichen dürfen.

Als Jacob Burckhardt starb, hatte sich das bunte Bild der
baslerischen und schweizerischen Nachbarschaft unerhört
vereinfacht. Frankreich war im Norden zurückgewichen, im Süden
etwas vorgestossen, Oesterreich im ganzen ungeschwächt geblieben;

an die Nordgrenze wie an die Südgrenze der Eidgenossenschaft

stiessen nun aber neuartige gewaltige Machtgebilde, die
umso stärker waren, als sie in ihrem Aufbau das dynastische
Prinzip Oesterreichs mit dem demokratischen Frankreichs
vereinigten: der deutsche und der italienische Nationalstaat. Die
Schweiz war zwischen eine Vierergruppe von Grosstaaten gera-

425



ten, von denen jeder ihr an Bevölkerungszahl, Bodenfläche und
Machtmitteln gewaltig überlegen war.

Denkt man nun hinzu, dass die innerschweizerischen Erlebnisse

Basels alles andere als freudige waren: die schwere
offene Niederlage von 1833, die verdeckte, aber nicht weniger
bedeutsame von 1848, man könnte glauben, Jacob Burckhardt wäre
in politicis von Anfang an den Weg der Resignation gegangen.
Dazu war er ein zu starkes Temperament. Den deutschen
Nationalgedanken hat er nicht abgelehnt, sondern als Schüler
Jakob Grimms, als Dichter im Kreis Bettina von Arnims in
überströmender Begeisterung sich zu eigen gemacht. „Ich möchte oft
vor dieser heiligen deutschen Erde auf die Knie sinken und Gott
danken, dass ich deutsche Sprache rede! Ich danke Deutschland

alles! Meine besten Lehrer sind Deutsche gewesen, an der
Mutterbrust deutscher Kultur und Wissenschaft bin ich aufgenährt;

von diesem Boden werde ich stets meine besten Kräfte
ziehen... Meine Liebe mein Leben lang,... des Himmels Segen
über Deutschland"43).

Das war 1841. Das Land, das er so liebte, schien ihm die
Heimat aller ungebrochenen, freien historischen Entwicklung. In
der Mannigfaltigkeit seiner Staaten und Stämme sah er wie
Jakob Grimm seinen schönsten Ruhm. Und als er heimkehrte, um
den Schweizern zu zeigen, dass sie Deutsche seien, da war es
mit diesem Nationalgedanken älterer Prägung wohl vereinbar,
dass Burckhardt seinen Beweis mit einer Geschichte seiner Heimat,

einer Geschichte des schweizerischen Staates zu führen
gedachte. Geschichte des alemannischen Stammes, Geschichte der
schweizerischen Gegenreformation, Basler Stadtgeschichte, das

sind Themen, deren ausgeführte Fragmente uns erhalten sind.
Jacob Burckhardt ist kein Geschichtschreiber der Schweiz

geworden. Daran hinderten ihn die schweren Stürme der 40er Jahre
in der Schweiz selbst und überdies die Entwicklung in Deutschland.

Zwei Monate nach der Uebernahme der Basler Redaktion,
nach dem Verrauschen des wilden Schützenfestes von 1844, nach
dem Attentat auf Friedrich Wilhelm IV., schreibt er an seinen
liebsten deutschen Freund: „Es ist anders geworden in Deutschland."

Und etwas später: „Gestehe mir zu, dass in den jetzigen
deutschen Zuständen keine Natur mehr sich harmonisch ent-

43)an seine Schwester Louise, 5. April 1841.

426



wickeln kann"*4). Was die romantische Generation organische
Entwicklung, nationalen Charakter genannt hatte, das wird nun
von Burckhardt von allem Politischen gelöst, es heisst nun
Harmonie und ist nur noch mit dem idealen Bild Griechenlands und
des alten Italien verbunden.

Gerade an diesen Werten aber wollte man auch in Deutschland
festhalten. Sie lebten weiter im Unterton des nationalen
Gedankens und es kam die Zeit, da Kreise, die sich gerade in dieser
Position durch die Entwicklung zum Einheitsstaat bedroht fühlten,

Jacob Burckhardt als geistigen Verbündeten zu Hülfe riefen.
Kurz vor dem Krieg von 1866 suchte man ihn nach Göttingen
zu ziehen. Unmittelbar nach den preussischen Annexionen berief
man ihn nach Tübingen. Burckhardt verharrte bei seiner Ablehnung.

Fünf Jahre später, nach dem grossen Sieg Bismarcks, trat
die Frage noch einmal an ihn heran, nun in der ruhmvollsten
Form einer Berufung nach Berlin auf den Lehrstuhl Rankes.
Auch jetzt blieb Burckhardt fest, erntete den Dank seiner
Mitbürger und nach Berlin ging Treitschke.

Burckhardt hatte in diesen Jahren einen Gedankengang
vollzogen, der in der Geschichte der politischen Theorie denkwürdig
bleibt. Er hatte hinter der Ideologie des liberalen oder
demokratischen Nationalstaates die kommende Realität der
Massendespotie erkannt, jener grossräumigen Staatsform, in der die
Verhältnisse uniformiert, das politische Leben auf das Niveau
der Massen herabgedrückt, innerlich entleert und schliesslich im
Namen dieser Massen und einer nationalen Fiktion die Despotie
einer mehr oder weniger militärähnlichen Kaste errichtet wird.

Dieser neuen Herrschaftsform gegenüber bekam für Burckhardt

der Kleinstaat eine neue ideale Bedeutung. Es wurde eine
seiner tiefsten Ueberzeugungen, dass der Kleinstaat das, was
er an Machtmitteln seinen grossen zentralisierten Rivalen
gegenüber entbehre, hundertfach wieder gewinne auf dem Feld
menschlicher, kultureller und echt politischer Werte. Deutschland

hat er geliebt, solange es ein Land von Kleinstaaten war,
und nur so lange. Italien war ihm von früher Jugend an das
klassische Land der städtischen Republiken. Schon in seinen Jugendbriefen

von der ersten Italienreise zittert eine besondere Erre-

i4)an Eduard Schauenburg, 31. Juli 1844 und an Gottfried Kinkel, 9.
Dezember 1846.

427



gung im Augenblick, wo er das Vaterland Dantes, nicht Italien,
sondern das florentinische Territorium der Toscana betritt, und
er spricht von den Spuren altrepublikanischer Herrlichkeit, die
er in den Gebäuden der lombardischen Städte gesehen habe.

Man kann den Gedanken vom Kleinstaat wie ein rotes Band
durch das Lebenswerk Burckhardts verfolgen, und beinah möchte

man glauben, dass in dieser Idee etwas vom Persönlichsten dieses

Geschichtsdenkers uns begegne. In gewissem Sinn liegt der
Gedanke von der kleinstaatlichen und städtischen Eigenart
eingebettet in Burckhardts Kulturbegriff. Dieser Begriff ist
abgegrenzt vom Misstrauen gegen alle Organisation. Staatliche
und kirchliche Verfügungen grossen Stils vermögen wohl kulturelle

Werte zu erhalten, schaffen können sie sie nicht. Mutter
aller Kultur ist für Burckhardt Freiheit und Spontaneität.
Vielartigkeit und Buntheit ist ihr Kennzeichen. Nur wo Staat und
Kirche diese Möglichkeiten gewähren, kann Kultur entstehen
und gedeihen. Ueberblickt man den Kranz kultureller Blüten, die
Burckhardt geschildert hat, so findet man, dass es alles Pflanzen

sind, die auf städtischem, republikanischem, freiheitlichem
Boden gewachsen sind. Der ländlichen Kultur des Rittertums
in der Provence und im europäischen Norden, der höfischen
Ludwigs XIV., hat Burckhardt wenig Interesse entgegengebracht. Die
Höhepunkte seiner Anteilnahme sind bezeichnet von den Ideen:
griechische Polis, römische Civitas, italienisches Comune,
deutsche und holländische Stadt. In den Weltgeschichtlichen
Betrachtungen, deren erste Manuskripte im Jahr nach der
abgeschlagenen Berufung nach Tübingen entstanden sind, spricht er
seinen Gedanken in endgültiger Formulierung aus: „Der Kleinstaat

ist vorhanden, damit ein Fleck auf der Welt sei, wo die
grösstmögliche Quote der Staatsangehörigen Bürger im vollen
Sinn sind... Der Kleinstaat hat überhaupt nichts als die wirkliche

tatsächliche Freiheit, wodurch er die gewaltigen Vorteile
des Grosstaates, selbst dessen Macht, ideal völlig aufwiegt; jede
Ausartung in Despotie entzieht ihm seinen Boden, auch die in
die Despotie von unten

Bei Burckhardt wie bei Montesquieu findet der Gedanke vom
Kleinstaat sein Schulbeispiel in den Perserkriegen, im Gegensatz

asiatischer Despotie und europäischer Kultur. Europa und
Asien — diesen Kontrast sieht Burckhardt „wie lauter Geist ge-

428



genüber der Materie, oder wie lauter freier Geist gegenüber von
rassenhaft oder despotisch gebundenem Geist." In dem Augenblick,

wo ein Volk sich zum ersten Mal gegenüber der asiatischen

Despotie behauptet, entsteht nicht ein neuer Einheits- oder
Nationalstaat, sondern eine Fülle von Poleis, von kleinstaatlichen

Gebilden, eine Menge neuer Mittelpunkte des Lebens, wie
es in der griechischen Kulturgeschichte heisst. In dieser Luft
der Vielartigkeit gedeiht das Element, das Burckhardt neben der
Freiheit als das Entscheidende der griechischen Kultur ansah:
der Wettstreit, „das Agonale". Und voll Hohn gegen die Wünsche

und Mahnreden der Droysenschen Schule an die tote
Adresse der Geschichte fügt Burckhardt bei: „Was endlich beim
Bankrott der Poleis an Glaube und Hoffnung nach neuerem
Geschmack der einzig mögliche Ersatz gewesen wäre: dass sich

aus Gräueln vieler Kleinstaaten durch Usurpation eines genialen
Frevlers, an welchen kein Mangel war, wenigstens eine Grossmacht

— etwa von der Art des jetzigen Regno d'Italia —
gebildet hätte, wurde den Griechen nicht zuteil"45).

Der einzige Grosstaat, dessen kulturellen Wert Burckhardt
anerkennt und zu preisen nicht müde wird, ist das
römische Imperium — und seine Erneuerung durch Karl d. Gr.
Wie Niebuhr, wie Michelet, wie Cattaneo, sieht er im Kern
des römischen Reichs eine Polis und als seine weltgeschichtliche

Mission die Aufgabe, die Kontinuität der griechischen
Bildung und des Christentums dem Mittelalter d. h. den
Germanen zu vermitteln. Im Gegensatz zum modernen Staat ist es

ihm ein Ruhm des römischen Imperiums, dass es nichts wusste
von jener „peinlichen Aufsicht über alle Kleinigkeiten", dem

„;Hineinregieren in alles und jedes", „dem Diktieren und
Kontrollieren geistiger Richtungen"46).

Die moderne Kultur, die aus den Trümmern der römischen
entsteht, ist für Burckhardt — nach dem Misserfolg der karo-
lingischen Erneuerung — wiederum eine städtische Schöpfung,
„da lauter einzelne Kleinstaaten, nämlich die Kommunen, die
allseitige Kultur vertraten"47). Es ist die Kultur der Renaissance
in Italien.

45)Oriechische Kulturgeschichte (Oesanitausgabe) IV, 11 und 286.
46)Zeit Konstantins des Grossen (Gesamtausgabe) 58.

47)Weltgeschichtliche Betrachtungen (Gesamtausgabe) 69.

429



Was die modernen Völker aus dem italienischen Erbe, das

ihnen allen gemeinsam war, gemacht haben, das scheint Burck-
hardt nicht Fortsetzung und Vollendung, sondern Zerstörung
und Preisgabe. Vor sich sieht er am Ende seines Lebens die
Wirklichkeit der modernen Militär- und • Massenstaaten, deren
Stimmung er in einem Brief schildert: „Alle Wolken des Himmels

über halb Europa hängen dick voll künftiger Gewalttat.
Dem Philister ist überall öd und bang, wenn er nicht zu einem

enormen Staat gehört, der ihm ausser der Sicherheit auch noch

durchgehende Nachtzüge und andere Bequemlichkeiten
verspricht'48). Die Massen, die eigentlichen Schöpfer des modernen
Grosstaates, sieht er bereits als seine geduldigen Opfer: „Am
merkwürdigsten wird es den Arbeitern gehen", schreibt er in
den 70er Jahren, „ich habe eine Ahnung, die vorderhand noch

völlig wie Torheit lautet und die mich doch durchaus nicht
loslassen will: der Militärstaat muss Grossfabrikant werden. Jene

Menschenanhäufungen in den grossen Werkstätten dürfen nicht
in Ewigkeit ihrer Not und ihrer Gier überlassen bleiben, ein
bestimmtes und überwachtes Mass von Misère mit Avancement
und in Uniform, täglich unter Trommelwirbel begonnen und
beschlossen, das ists, was logisch kommen müsste"49).

An einem Dezemberabend des Jahres 1870 hatte Burckhardt
mit einem seiner früheren Schüler auf seinem Zimmer gespeist,
dann, durch Erzählungen aus Tübingen veranlasst, einen Band

Mörike ergriffen und daraus vorgelesen. Mörike war ihm einer
der liebsten Dichter Deutschlands und einer der bedeutendsten
der neueren Zeit. „So etwas wird nun in Deutschland unmöglich
werden —" mit diesen Worten legte er das Buch beiseite, „man
kann nicht ein kulturell bedeutendes Volk sein wollen und
zugleich politisch bedeutend. Deutschland hat jetzt die Politik zu
seinem Prinzip gemacht, es wirds nun tragen müssen"50).

Wenn Burckhardt am politischen Leben des' schweizerischen
Staates kaum mitschaffend Anteil genommen hat und sein Leben

48)an Friedrich Theodor Vischer, publiziert von Georg Leyh, Corona
VII, 508.

49)an Friedrich von Preen 28. April 1872.

50)Arnold von Salis, zum hundertsten Geburtstag Jacob Burokhairdts,
Basler Jahrbuch 1918, p. 285.

61)an Eduard Schauenburg, 3. Dezember 1869.

430



lang unter den Kritikern geblieben ist, so bleibt doch die Treue,
mit der er seinem kleinen, gefährdeten und geschlagenen Staat
Basel gedient hat, wahrhaft schweizerisch, wahrhaft vorbildlich.
„Meine ganze Nervenkraft gehört einzig diesem Grund und
Boden", entschuldigte er sich einmal bei einer Einladung zu
einem Vortrag ins Ausland, „Du siehst, dass hier jeder Atemzug
seine Verwendung finden kann."

Der Tessiner Soldat
Militärgeschichtliche Betrachtungen und Episoden

Von Oberstlt. Guglielmo Vegezzi.

II
Die Tessiner in den Kriegen der Eidgenossen.

Schon vor Giornico, vor allem aber nach Giornico, nahmen
die Tessiner an allen helvetischen Kriegen teil. Luzernische
Dokumente erwähnen sie in den Schlachten von Grandson und Mur-
ten gegen Karl den Kühnen. 1490 kämpften im Appenzeller-
Krieg 200 Leventiner. In den schwäbischen Kriegen um die

Unabhängigkeit vom Reich waren die tessinischen Hochtäler

und das Misox stark vertreten. Wohl tausend Tessiner
kämpften in den verschiedenen Schlachten. In der Leventina,
im Bleniotal und im Misox wurde die Massen-Aushebung
angeordnet. In den Misoxertruppen am Calven dienten Jünglinge, die
kaum dem Knabenalter entwachsen waren. Benedetto Fontana
fiel als Held. Der Misoxer Scannagatta ergriff blitzschnell das
Kommando und siegte. Dem Herzog von Mailand wird
geschrieben: „Wäre nicht Gabriello Scannagatta, Kommissär Trivul-
zios gewesen, den Bünden wäre es übel ergangen und sie hätten
sich nicht zu retten vermocht".19)

Ausser .der Massenaushebung erlitten die tessinischen Hochtäler

und das Misox die wirtschaftliche Belagerung, da Lodo-
vico Moro, der Onkel Maximilians, die Grenze für Brot, Wein
und Salz sperrte. Zu Frastenz, auf dem Bruderholz, an der Calven

19) Vieli F. D. Storia della Mesolcina, Beltinzona 1930; 109.

431


	Der Typus des Kleinstaates im europäischen Denken [Fortsetzung]

