Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)
Heft: 6
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

Sir Austen Chamberlain
Erinnerungen aus fiinfzig Jahren englischer Politik.

(Sir Austen Chamberlain, Englische Politik, Erinnerungen aus
fiinfzig Jahren, mit einem Vorwort von Neville Chamberlain, Erst-
minister von Grossbritannien, einzige autorisierte deutsche Aus-
gabe: Essener Verlagsanstalt 1038).

»Austen Chamberlain war immer das, was wir einen ,klubhaften”
Menschen nennen, das heisst er war von Natur aus gesellig und freute
sich an dieser Geselligkeit. Er war ein dusserst fesselnder und angeneh-
mer Unterhalter, weil er in seinem von Natur aus guten Gedichtnis
eine Menge von Erinnerungen aufgespeichert hatte und ein ausgezeich-
neter Erzihler war. In London gibt es eine Menge Essklubs, die kein
eigenes Heim besitzen, deren Mitglieder aber in regelmissigen Abstin-
den zum Essen und Erzihlen zusammenkommen. Austen Chamberlain
war Mitglied mehrerer dieser Klubs, zu denen Soldaten und Seeleute,
Richter und Wissenschaftler, Schriftsteller und Literaturkritiker, Kirchen-
méinner und Politiker aller Parteien gehéren.”

In seinem Geleitwort zu der deutschen Ausgabe des vorliegenden Er-
innerungsbuches gibt der derzeitige britische Premierminister Neville
Chamberlain diese Schilderung seines Bruders, der er beifiigt, dass er
,wenig von der englischen Neigung zum Sport besass, und dass seine
Augen, die von Kindheit an schlecht waren, ihn auch daran gehindert
haben wiirden, viel Erfolg bei Dingen zu erlangen, die eine genaue Zu-
sammenarbeit von Hand und Auge erfordern. Zu Blumen dagegen hatte
er eine tiefe Neigung. Nichts machte ihm mehr Freude, als im Friihling
durch Wilder und Felder zu streifen und Himmelsschliissel und Aurikeln
zu pfilicken; und als er einen Steingarten in Sussex anlegen konnte, ver-
brachte er Stunden mit der Pflege seiner geliebten Alpenblumen, in deren
Kenntnis er zu einer richtigen Fachgrésse wurde.” Die Art des guten Er-
zihlers, als den der Kreis der Klubfreunde Sir Austen zu schitzen wusste,
kommt in manchen Stellen des Erinnerungsbuches zur Darstellung, wie
z. B. in dem Bericht iiber ein Auftreten Bismarcks im Preussischen Land-
tag; wihrend einer etwas professoralen Rede eines Abgeordneten ,,6ffnete
sich die Tiir des Ministerzimmers langsam und Bismarck erschien in sei-
ner dunkelblauen Generalsuniform mit gelbem Kragen. Alle seine Kolle-
gen erhoben sich und begriissten ihn, und es gab, wie die Zeitungen
sagen wiirden, eine Sensation auf den Tribiinen.” Auf Windthorst, den
kimpferischen Katholikenfiihrer, ,,der Thiers &hnelte”, kam wihrend der
Anwesenheit Bismarcks der freisinnige Fithrer Eugen Richter zu Wort;
Chamberlain findet eine Aehnlichkeit dieses mit Gambetta ,,den gleichen
untersetzten Korper, den Kopf eng zwischen den Schultern ohne einen

373



irgendwie erwihnenswerten Hals, das lange schwarze Haar aus der
Stirne gebiirstet,.. Er sprach etwa eine dreiviertel Stunde, griff Bis-
marck scharf an, bestiirmte ihn mit Beweisgriinden, mit Hohn und Ge-
lichter. Unterdessen machte der Kanzler, der seine Notizen durch-
gegangen hatte — sie waren in grosser Handschrift auf Aktenbogen ge-
schrieben —, unruhige Bewegungen hin und her. Man sagt, dass er ge-
gen Angriffe sehr empfindlich ist, und dass er, obwohl er scharfe Dinge
gegen andere sagt, sie selbst nicht ertragen kann. Er rutschte auf seinem
Stuhl hin und her und schrieb nervés mit einem dicken Zimmermanns-
bleistift. Endlich schloss Richter, und Bismarck erhob sich. Seine Reden
lesen sich gut, aber die Worte kommen ihm nicht leicht, wenn er spricht.
Er gebraucht immer das richtige Wort, aber manchmal braucht er lange
es zu finden. Und seine Sitze sind durch ein kurzes, unangenechmes Hu-
sten unterbrochen, das vielleicht den Hérern unangenehmer als ihm
selbst ist. Auch seine Gebarden, oder sollte ich vielleicht seine Bewegun-
gen sagen, da er keine Gebirden gebraucht, sind linkisch; er schwankt
von einem Fuss auf den andern, seine Hinde zucken stindig hin und
her, jetzt mit dem Taschentuch, dann sind sie am Schnurrbart, und alle
Augenblicke macht er einen kurzen Ruck, als ob ihm der Rock schlecht
sitze und ihn unter dem Arm kneife. Aber man horte ihm mit gespann-
ter Aufmerksamkeit zu, denn seine Reden sind inhaltsreich: Beispiele aus
der Geschichte oder Tatsachen von heute aus anderen Lindern, gesunde
Beweisfithrung, erhellt durch Scherze auf Kosten seiner Gegner... (es
ist die Zeit des preussischen Kulturkampfes)... wenn die Lage Kkritisch
und eine Mehrheit fiir die Regierung unsicher ist, wie bei den Kirchen-
gesetzen, kommt der Hohepunkt der Rede, die Drohung mit dem Riick-
tritt... wenn die Abgeordneten kein Vertrauen in ihn hitten, so wolle
er den Konig bitten, ihn vom Amt zu entbinden — was, beiliufig, der
Koénig nicht tun wird. Aber die Mehrheit ist gesichert, das Ziel ist er-
reicht, trotz den héhnenden Zurufen der Opposition, die sich erinnert,
all das schon vorher gehdrt zu haben.” Chamberlain unterstreicht mehr-
fach den Unterschied zwischen dem Preussischen Landtag oder dem
Deutschen Reichstag und dem englischen Unterhaus und erwihnt mit
sichtlicher Genugtuung, dass Bismarck ,mindestens bei einer Gelegenheit
dem englischen Parlament seine Achtung bezeigt habe. ,Ich beneide Euch
englische Staatsminner um die Aufregung im Unterhaus’, sagte er zu
Goschen in den frithen achtziger Jahren. Jlhr habt die Freude, einen Mann
einen verdammten ausgekochten Lumpen nennen zu kénnen. Nun, das
kann ich in der Diplomatie nicht” Hatte Bismarck vielleicht die Form
der englischen Parlamentsreden nicht genau ermessen, so hatte er doch
mit seinem gewohnten Scharfsinn ihr Wesen erfasst.”

Chamberlain lisst sich angelegen sein die besondere Bedeutung des
englischen Unterhauses hervorzuheben, an der Gestalt des Speakers
Arthur Wellesley Peel, der von 1884 bis 1805 das Unterhaus prisidierte,
macht er dessen ganz eigenartige politisch-moralische Stellung im engli-
schen Volk sichtbar, eine Stellung, die kein Parlament einer anderen Na-
tion innehat. Nach jeder Neuwahl des Unterhauses begibt sich gemiss

374



dem Herkommen dessen neu- oder wiedergewihlter Vorsitzender, der
Speaker, ins Oberhaus um dort die Amtsbestitigung durch den Kénig zu
erhalten. Die Mischung von Traditionsgebundenheit und Freiheit, die das
Wesentliche  des englischen politischen Lebens ausmachen, kommt in
dieser traditionellen Szene im Oberhaus zur Darstellung; Chamberlain
schildert einen solchen Vorgang, die Bitte um Amtsbestitigung des
Speakers Peel: ,,Die wiirdige Demut, mit der er mit den durch die Zeit
ehrwiirdig gemachten Formen, ,sich selbst den gnidigen Befehlen Seiner
Majestit unterwarf’” und mit der er, nachdem diese Befehle gekennzeich-
net worden waren, erbat, ,dass, sollte irgend ein Fehler begangen wer-
den, dieser nur mir allein und micht den Seiner Majestit getreuen Ge-
meinen zugeschrieben werden mdge’, wobei er sich jedesmal tief ver-
beugte — diese Demut stand in schénem Gegensatz zu dem erhabenen
Ton, mit dem er, jetzt zu seiner vollen Grosse aufgerichtet, die Vorrechte
der Gemeinen laut aufstellte: ,Freiheit der Rede, Freiheit vor Verhaftung
und Freiheit des Zugangs zu Seiner Majestit zu jeder Zeit’” — ein
Gegensatz, der die geschichtliche Entwicklung im Ausschnitt zu zeigen
schien.” Eine andere Szene zeigt die moralische Macht des Unterhauses.
Im Jahre 1892 hatte ein Parlamentsausschuss die Zahl der Arbeitsstunrden
der Eisenbahnangestellten untersucht, unter den Vernommenen befand
sich der Vorsteher eines kleinen Bahnhofes, die betreffende Eisenbahn-
gesellschaft entliess unter durchsichtigem Vorwand diesen Mann; der
Generaldirektor dieser Gesellschaft war selbst Unterhausmitglied, er
und drei seiner Mitdirektoren wurden ins Unterhaus geladen und der
Erstgenannte sprach alsbald sein Bedauern iiber den Vorfall aus, eine Ent-
schidigung des Entlassenen lehnten sie aber hartnickig ab, sie mussten
hierauf den Sitzungssaal verlassen und das Unterhaus beschloss, ,,dass
sie einen Bruch der Vorrechte des Hauses begangen haben, und dass
sie hereingerufen und vom Speaker verwarnt werden sollen.” ,Das schien
ein ziemlich lahmer Schluss” fiigt Chamberlain hinzu, die vier Direktoren
wurden wieder hereingerufen, der Generaldirektor, der Unterhausmitglied
war, ,fithlte seine missliche Lage sehr deutlich, aber die andern drei
erschienen fast herausfordernd vor der Schranke, so, als ob michts vor-
lige... sie sollten also einen ,Riiffel’ vom Speaker bekommen; das war
alles, was das Unterhaus ihnen anhaben konnte... Speaker Peel redete
nicht einmal zehn Minuten... Der blosse Wortlaut, wie ihn der Parla-
mentsbericht wiedergibt, vermittelt keine Vorstellung von der vernich-
tenden Wirkung jener kurzen Ansprache, Die Minner, die vor nur we-
nigen Minuten so herausfordernd vor die Schranke getreten waren, wur-
den unter seiner Riige ganz klein; Schweisstropfen traten auf ihre Stirn,
und als er sie entliess, verkrochen sie sich wie verpriigelte Hunde, wih-
rend wir anderen uns wie die Hunde schiittelten, die aus dem Wasser
kommen, und dem Himmel dankten, dass wir nicht an deren Stelle ge-
wesen waren.‘

Aus den obigen Schilderungen kann man zwei Momente entnehmen,
welche die Politik Austen Chamberlains bestimmten, nimlich eine starke
verstandes- und gefithlsmissige Bindung an die britische Ueberliefe-

375



rung und eine minutiése aber distanzierte Beobachtung des Auslandes.
Im Gegensatz zu Sir Edward Grey hat er eine ausgesprochene Neigung
zur Politik, ,Ich mache mir gar nichts aus Politik! — schreibt er im
Jahre 1913 an einem Ferientag, aber sofort fiigt er hinzu — Das heisst,
das ist nicht wahr, Ich mache mir sehr viel daraus, aber ich suche eben
nach Worten, Dir zu beschreiben, wie gottlich gliicklich ich heute Abend
bin.” Er beschiftigt sich umfangreich mit der Kunst der Rede als einem
Mittel der politischen Beeinflussung. Die politische Richtung, die Austen
sein ganzes Leben einhilt, ist von dem iiberragenden Vater ,Joseph
Chamberlain, dem Kolonialminister wihrend des Burenkrieges und Gross-
industriellen aus Birmingham, bestimmt, in der britischen Reichspolitik
tritt er den Bestrebungen zu einer Lockerung des Reichsverbandes ent-
gegen und bekidmpft aus dieser Haltung heraus z. B. die Regierung
Asquith scharf und mit bitteren Worten, aber mit englischer Grossmut
stellt er im Alter selbst frithere Aeusserungen gegeniiber politischen
Gegnern richtig. Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang ein von
ihm iiberliefertes Wort des siidafrikanischen Generals Botha wihrend
der Versailler Verhandlungen im Jahre 1919: , ... Es macht sich bezahlt,
wenn man hochherzig ist... selbst ein kleines Land kann, wenn man es
zur Verzweiflung treibt, sehr viel Unannehmlichkeiten bereiten...” Dem
britischen Imperialisten Chamberlain war nach dem Weltkriege Gele-
genheit gegeben diese Hochherzigkeit als der englische Aussenminister
der Locarno-Tage zu iiben und er selbst scheint diese Zeit als die Hoéhe
seiner politischen Laufbahn zu betrachten, als er mit Briand und Strese-
mann an der Befriedigung Europas arbeitete; diesem franzdsischen und
diesem deutschen Staatsmann widmet er Erinnerungsblitter, die von be-
sonderer Hochachtung und Wirme fiir seine Verhandlungspartner zeugen.

Fiir den schweizerischen Leser interessant sind die Mitteilungen aus
dem Jahre 1011 iiber Unterredungen mit dem britischen Generalkonsul
Sir Henry Angst in Ziirich, dieser scheint wie Sir Austen selbst einem
starken Pessimismus verfallen gewesen zu sein: ,,Angst sagte damals,
dass die Deutschen in den deutschsprechenden Kantonen ganz ihren
eigenen Willen durchsetzten. Die Zeitungen seien in den Nachrichten wie
bei deren Beurteilung véllig von den deutschen abhingig — die Schwei-
zer Blitter schrieben weitgehend aus den deutschen ab, sodass die Leser
nur die deutsche Ansicht sihen. Deutsches Geld sei in das Land ein-
gestromt und habe seine industrielle Entwicklung weitgehend geschai-
fen. Aber neben dieser rechtmissigen Verwendung deutschen Kapitals
sei auch der ,Reptilienfonds’ benutzt worden, um die offentliche Mei-
nung zu beeinflussen... Die deutsche Schweiz wiirde vom Deutschen
Reich (beim Ausbruch eines Krieges) geschluckt werden. — Eine dii-
stere Weissagung ,fiigt Chamberlain bei, die aber gliicklicherweise, wie
das Ergebnis zeigt, ganz unbegriindet war.”

Das vorliegende Buch hat der Herausgeber und Uebersetzer Fritz
Pick mit Ermichtigung Austen Chamberlains aus dessen beiden Bii-
chern ,Down the Years” und ,Politics from Inside’” zusammenfiigt.

376



Es enthilt auf 742 Textseiten grosses und sehr vielseitiges politisches
und biographisches Material, das sich der Historiker nicht wird ent-
gehen lassen. Die Uebersetzung ist getreu und fliissig.

: Paul Schmitt.

Ueber Hugo von Hofmannsthal anlésslich einer Studie iiber ihn

,Der berithmte Autor lebt nur in einer anderen Form der
Ungekanntheit, als der Autor, von dem niemand redet.”
(Hofmannsthal)

Als Hugo von Hofmannsthal vor neun Jahren starb, waren die kla-
genden Freunde in dem Gefithle einig: Ein Beriihmter ist von uns ge-
gangen, aber ein Ungekannter, ein Hochgefeierter, aber doch Verborgener,
ein Erzieher der Nation, dessen lebendigste Spur gleichwohl im Ge-
heimen verlief. :

Dem Zeugnis der Liebe und der bewundernden Ehrfurcht firr den Dich-
ter verband sich die Anklage gegen den stumpfen Geist der Zeit, gegen
die Literarhistoriker, welche das Werk des Mannes hinter das des Jiing-
lings setzten, gegen den gemeinen Kunstverstand, der in dem Problem
der Form nur eine miissige Spielerei erkennt, gegen das unruhige, sozial
fiebernde Geschlecht der jungen Dichter, denen Hofmannsthal die biin-
dige Antwort auf die Frage versagte: Was sollen wir denn tun? Es
waren Bekenntnisse einer streitbaren Liebe, aber der Streit ist lange
abgetan, und die Liebe, als gemeinsame Sorge um das Gut der deut-
schen Dichtung, verbindet die ehemals Entzweiten. Es ist dem Ruhm
mit den Biichern und den Ideen gemeinsam, dass er Epochen des Her-
vortretens und der Verborgenheit kennt, und wieder ist die Einsicht
erworben, dass Ruhm und nationale Wirkung zweierlei sind, ja mitunter
sogar im Verhiltnis der Gegenliufigkeit stehen. Keineswegs dirfen wir
ihn mit Erfolg und Beifall verwechseln; das lehrt uns ein einziger Blick
auf das Spiatwerk Goethes und die Beurteilung, die es bei den Deutschen
erfuhr. Der Ruhm ist die geistige Macht, die ein einzelner Mensch sei-
nem Zeitalter und der Nation-abgerungen hat, also ein entrissener, kein
zugestandener Besitz und enthilt eben darum, als Sieg iiber einen Wider-
stand, das dauernde Element des Furchtbaren in sich, furchtbar den
Rithmenden selbst.

I.

Leichtigkeit und Gliick kennzeichnen den Beginn von Hofmannsthals
schriftstellerischer Laufbahn. Er hat ,,Welt” als Inbegriff von nobler
Abkunft, Besitz, Bildung, wechselnden Lebensschauplitzen, glinzender
Kollegenschaft, publizistischen und theatralischen Hilfsmitteln jeder Art.
Er hat diese Welt, sie umspielt ihn, er atmet sie aus wie die Luft- bevor
er noch eine eigene nur aus der moralischen Kraft seiner Kunst sich
erworben hat. )

3717



Sein Werk ruht in der Herkunft. Das Gliick, das er besass, scheint
selber ein Bestandteil seiner Kunst und ist wie ein geheimes Zeichen
gottlicher Zustimmung seinen Liedern, ihrer nachdenklichen Anmut, auf-
geprigt. Seine Briefe stromen eine entziickende Lebensluft aus, in der
sich Gliick, Unschuld und ein gewisser edelminnischer Dandysmus durch-
dringen. Mit zwanzig Jahren, aus seinem Freiwilligen-Jahr, schreibt er
an den Vater: ,,Und wie diese Frau Andreas Salomé in Wien war, die
mit einigen sehr hochstehenden Menschen lange zusammengelebt hat,
hat sie auch gesagt, dass wir, ich also, einen sehr merkwiirdig gliick-
lichen Eindruck machen.” Und einige Zeilen spiter: ,,...nur habe ich
ein merkwiirdiges Erbteil von der Mama, eine Spur von der erschreck-
ten und unfreien Art des Grosspapa Laurenz: midmlich manchmal ge-
winnen dussere widrige Umstinde eine unbegrenzte Macht iiber mich...
es geht dann wie im Traum, wo man weiss, dass etwas ein Nachtkastl ist,
und doch eine unaussprechliche Angst davor hat, die einen immer mehr
und mehr unterwirft und martert”” Die Lebensangst iiberfillt ihn in-
mitten des Besitzes und macht sein Gliick nach innen zweideutig. Er hat
um diese Zeit, 1885, schon eine Reihe lyrischer Dramen geschrieben,
darunter ,Der Tod des Tizian”” und ,Der Tor und der Tod”, er hat
unter dem Decknamen ,Loris” mit unbegreiflich sicherem Urteil in den
Kunstdialog der Zeit eingegriffen, er steht mit Stefan George im Brief-
wechsel und hat selbst die biirgerliche Berufsfrage positiv entschieden,
denn er ist eingetragener Student der romanmischen Philologie.

Um den reinen Gegensatz zu diesem kampflos spielenden Welt-
verhalten aufzufinden, greifen wir fiir einen Augenblick auf die Briefe
Kleists zuriick. Welche Armut! Welcher erdriickende Mangel an Welt!
Keine Uebereinstimmung des Dichters mit den Verhiltnissen; jeder
Schritt in die Oeffentlichkeit geschieht in der Ausfallsstellung. Der Tra-
giker bildet sich am Widerstand, in der Selbstbehauptung gegen eine
Welt, die ihm ans Leben will. Kleist ohne Theater, ohne nennenswerte
Freundschaften, ohne Ermunterungen (die geisterhafte Patriarchenstimme
Wieland ausgenommen), schuf die deutsche Tragddie, die einzige, welche
der alten attischen ebenbiirtig ist. Kleists Berufsgeschichte gleicht einem
Prozess gegen das Zeitalter, sein Drama bildete sich im Gegenzug zu
den Verhiltnissen und wurde ihnen stiickweise entrissen, in einer Reihe
dusserer Niederlagen, die dem Dichter das Leben gekostet haben.

Dagegen Hofmannsthal: Nach den ersten herrlichen Proben seiner
Lyrik ist er berithmt. Er sieht sich sofort umringt von Verlegern,
Biihnendirektoren, einflussreichen Minnern, deren Talente und technische
Mittel auf ihn vorbereitet sind. Das Gesetz der Mirkte als Widersacher
des Schoépferischen hat ihn nie gelihmt; den Diinkel der Kunstbeamten
hat er nie an sich erfahren. Er hat das ,Gliick” in der Art, wie es
die Renaissance verstand: als Eigenschaft. Eine fraglose Heiterkeit liegt
in seinem Verhiltnis zum dichterischen Beruf und zur Oeffentlichkeit.
Mit zweiunddreissig Jahren ist er der nachgeborene Mitbewerber des
Sophokles und bittet einen Freund, ,,...den Reinhart sofort wissen zu
lassen, dass er ja nicht den Kénig Oedipus auffithrt, weil ich ihm si-

378



cher einen ,Oedipus und die Sphinx”’ und wahrscheinlich auch einen
einaktigen Oedipus-Greis mache, so dass es eine Trilogie, an zwei Aben-
den zu spielen, wird.” Spiter wird ihm das unfertige Manuskript aus
den Hinden gerissen, man beginnt zu proben, bevor das Manuskript
beendigt ist. So der Ton, das Tempo, der Bithnenoptimismus dieser gliick-
lichen Tage. Es ist wie ein verliebtes Einverstindnis zwischen dem Dich-
ter und seiner Epoche. Der lyrische Ruhm war der dramatischen Lei-
stung vorausgeeilt, und es scheint fiir einen Augenblick, als gelinge es
Hofmannsthal, sich Publikum, Theater und Kritik nur mit der spielenden
Kraft des Wortes zu unterjochen.

I1.

Die Phiolsophen der Renaissance haben das menschliche Geschick un-
ter dem Bilde eines Gegeneinanderspiels von fortuna (Gliick) und virtl
(Charakter, Tugend) gefasst. Hofmannsthals moralisch empfindliche In-
telligenz war niemals unkritisch gegen sich. So finden wir als psychi-
sches Erganzungsstiick zu der hohen Begiinstigung, zu dem ,,Gliick”,
das ihm wiederfuhr, die Perioden des Zweifels an sich, der Nieder-
geschlagenheit, der stindig sich steigernden Lebensangst. Was war das
Element, aus dem seine frithen Werke hervorgegangen waren, diese wun-
derbare sieghafte Kraft, welche die Zeitgenossen an charismatische Be-
gnadung, an eingeborene Magie denken liess? In dem herrlichen ,Brief
des Lord Chandos”, der in Wahrheit ein Rechenschaftsbericht des Dich-
ters ist, wird dariiber gesagt: ,Mir erschien damals in einer Art von an-
dauernder Trunkenheit das ganze Dasein als eine grosse Einheit: gei-
stige und korperliche Welt schien mir keinen Gegensatz zu bilden, eben-
sowenig hofisches und tierisches Wesen, Kunst und Unkunst, Einsamkeit
und Gesellschaft; in allem fiihlte ich Natur, in den Verirrungen des Wahn-
sinns ebenso wie in den dussersten Verfeinerungen eines spanischen Zle-
remoniells. ..”” Der ,,Brief des Lord Chandos’ bezeichnet eine Wende im
Leben Hofmannsthals. Der Dichter, im vermeintlichen, naiven, bloss zuge-
spielten Besitz der Welt, denkt nun daran, sich der eigenen Wortmacht
zu entiussern, weil sie ihn allzulange vom Besitze der wirklichen Welt
getrennt hat.

In jiingster Zeit hat Karl J. Naef in einer umfassenden Studie, ,Hugo
von Hofmannsthals Wesen und Werk” (Max Niehans Verlag, Ziirich)
auf die moralisch-seelengeschichtlichen Beziige im Werk des Dichters
aufmerksam gemacht, Er fasst die Dichtung Hofmannsthals als einen
Prozess der Selbstgestaltung auf und wendet sich mit grossem Recht
gegen das bekannte Vorurteil, in den Hofmannsthal als der unverbind-
liche Artist und ,arbiter elegantiarum’” des Osterreichischen fin de siecle
erscheint. Er sieht klar, dass es sich in der Befreiung Hofmannsthals
von der Form seiner frithen Dichtung um die Preisgabe eines ,magi-
schen Weltbesitzes” handelt und nennt darum die Unternehmung des
gesamten Spitwerkes: ,Eine Welteroberung ohnegleichen. Was bisher
unverdiente Gnade, zufilliges Erbe war, soll durch personliche Willens-
leistung erworben werden.” In welchen konkreten Anlissen manifestiert

379



sich aber diese ,Eroberung der Wirklichkeit”? Diese Frage ist not-
wendig. Konnen wir wirklich sagen, dass die Wendung zur griechischen
Tragddie, die hochrhetorische ,Elektra” etwa, einen Schritt zur nicht-
magischen Kunstiibung bedeutet? Ein Prozess der Selbstgestaltung? Ge-
wiss, aber er hat sich in einer Reihe von Situationen abgewickelt, die
durch wirkliche Kampfe und Namen, wie Richard Strauss, Reinhardt
us.w. gekennzeichnet sind. Wenn gelegentlich der Begriff der ,,Pri-
existenz” als das ,Vorindividuelle, Vorbewusste und seinsmissige Un-
verinderliche des Menschen” umschrieben wird, ,worin er in die grosse
Ruhe eines Ueber-Ich oder eines iibermichtigen Du einbezogen und auf-
gegangen ist”, so darf fiiglich gefragt werden, ob solche Erliuterungen
ihren Gegenstand nicht eher verdunkeln als erhellen. Aber scheint es
nicht der Dichter selber zu sein, der hier den Biographen ermuntert?
Hat er sich nicht mit Vorliebe der begrifflich unbestimmten, der sakralen
und apokryphen Worte bedient? Wenn wir richtig sehen, liegt hier ein
Problem der deutenden Biographie i{iberhaupt verborgen. Soll sie dem
Dichter Gefolgschaft leisten oder einen Uebersetzungsversuch seiner Ab-
sichten geben? Die Anhidnger einer ,immanenten” literarischen Deutung
vergessen zu leicht, dass jede Interpretaion eines Werkes Darstellung
und mithin Verinderung ist. Die zwanghafte Nachfolge, in der Naefs
Buch zu den eigenen Formulierungen Hofmannsthals steht, nimmt ihm
an plastischem Wert, was es ihm an dokumentarischem eintrigt.

II1.

Auf das Werk Hofmannsthals fillt heute ein welthistorischer Schatten:
Es ist der Untergang des alten Oesterreich. Hofmannsthal ist sein vor-
ausahnender Allegoriker gewesen, so gut wie er seine letzte grosse
Kulturerscheinung war. Das Vergehende, Hinfillige allen Geschehens,
Stimmungen, die in Verse geflossen sind, die sich wie Zauberrunen ein-
prigen, hat sich in den grossen Mysterienspielen zur endgiiltigen For-
mel verdichtet. In ihnen hatte sich der magische Weltbesitz zum univer-
salen, eschatologisch durchwalteten Weltverzicht gewandelt.

Unter einer grausigen Verkehrung der Mittel und der Vorzeichen
scheint heute eingelést, was Hofmannsthal in den ersten Kriegsjahren
zur Frage der oOsterreichischen Staatsidee niedergeschrieben hat: ,Sieht
man Oesterreich so, als den einen Teil des alten deutschen Imperiums,
worin alle Krifte der deutschen Geschichte lebendig und wirkend sind,
so ergibt es sich fiir die Deutschen: Oesterreich ist kein schlechthin Be-
stehendes, sondern eine ungeloste Aufgabe. Vieles, was in dem 1870
begriindeten neuen Reich seine Losung nicht finden konnte, und doch
deutsche Aufgabe war, inneres deutsches Leben, ein Wirkendes, von der
Schickung gewollt, soll und wird hier gelést werden. Oesterreich ist die
besondere Aufgabe, die dem deutschen Geist in Europa gestellt wurde.
Es ist das vom Geschick zugewiesene Feld eines rein geistigen Imperia-
lismus.” Er hatte vorher an den dreissigjahrigen Krieg als an das ent-
scheidende Osterreichische Erlebnis erinnert: Die Abwehr der Tiirken,
,die grosse Tat gegen Osten’”, habe in einer grandiosen Zusammenfassung

380



aller mitteleuropiischen Krafte gegen den asiatischen Feind die Struktur
der Nation bestimmt. In dem Bilde, das er auf immer verschiedenen
Stufen von Oesterreich entwarf, findet eine fortwihrende Uebersetzung
der rein politischen Sachverhalte ins Geistige und Kulturelle statt.

Das Leben der Geschichte war ihm ein Spiel geistiger Krifte. Sein be-
wahrender, auf Mass und Mitte gerichteter Sinn hitte dem Gedanken
nicht ertragen, dass sich im historischen Geschehen nur ein Kampf um
die Macht abspiele, blind gegen alle héheren Ziele der Kultur, Anarchie,
die zum Gesetz erhoben ist. Wo Macht war, da sollte sie einem Ausgleich
dienen. Bezeichnend sind die Sitze: ,Es bedarf nicht der Einmischung
der deutschen politischen Gewalt, wohl aber der stindigen Beeinflussung
durch den deutschen Geist” und: ,,Oesterreich bedarf ohne Unterlass des
Einstromens deutschen Geistes: Deutschland ist ihm Europa.” Seine Be-
handlung der Geschichte zeigt platonische Ziige. Das historische Ereig-
nis ist gleichsam nur das unterste Faktische im Stufenbau der Idee, es
kann nicht fiir sich bestehen, sondern weist bestindig iiber sich hinaus,
auf den grossen ideellen Zusammenhang, an dem es teilhat und der ihm
allein die Wiirde gibt. So sucht Hofmannsthal in Deutschland das deutsche
Wesen und in diesem die europiische Idee. So feiert er die osterrei-
chische Geschichtstat gegen Asien als die Herstellung einer geistigen
Ordnung, um den polymorphen Osten zu fassen”. So verwandelt sich
ihm selbst der trige, ablosungsbediirftige Expansionsgeist der Habsbur-
ger in eine leuchtende Metapher, in die Forderung, mach einem ,rein
geistigen Imperialismus”. In dem Grade, als Hofmannsthal das Hinfal-
lige und Schwindende der alten Michte spiirte, war er bemiiht, ihr Sym-
bolisches unter den Sternhimmel der Idee zu versetzen. Die Schauer
der Verginglichkeit sind das urtiumliche Erlebnis des Dichters, aber es
war jhm auch die Form gegeben, die das Fliichtige bewahrt, und die
sittliche Verantwortung, die es hiniiberrettet in die Dauergestalt der
grossen Gleichnisse. Armin Kesser.

Mathematik und Wirklichkeit

Les mathématiques et la réalité, Essai sur la méthode
axiomatique par Ferdinand Gonseth, prof. @ 'Ecole Polytechnique
de Zurich. Paris, Alcan, 1936; in 8. p. XI, 386.

Ein Werk iiber Logik. Werden wohl, durch dieses Wort erschreckt,
sich alle diejenigen abwenden, die nicht von. berufswegen philosophische
Erorterungen verfolgen miissen? Kann ich sie durch die Versicherung
festhalten, das Werk habe nichts Schulmissig-Langweiliges an sich? —
Ja, aber ist Logik denn nicht an sich eine widerborstige Wissenschaft? —
Dieses Buch ist aber geradezu beredt!

Noch mehr: Es verkiindet leidenschaftlich eine kiihne Synthese. Der
Verfasser weiss den Leser zu iiberzeugen, einen neuen Standpunkt ein-
zunehmen, nicht nur, um die Stellung der Mathematik innerhalb unseres
Wissens zu verstehen, sondern, um das Streben des menschlichen Geistes
an sich zu beurteilen, dessen Ursprung und Sinn zu erfassen, und dessen

381



Richtung vorauszusehen. Dies wird wohl geniigen, um die Aufmerk-
samkeit jedes Gebildeten zu fesseln.

Das Thema der Diskussion: Es werden uns drei Personen
im Gesprich vorgestellt: ein Mathematiker, welcher nur in seiner- Wis-
senschaft Gewissheiten sieht und sich daher nicht in philosophische Er-
orterungen einlassen will, deren Sinn ihm entgeht; ein ,Platoniker”,
der seine Gewissheit auf das Vorhandensein einer von unserem Willen
unabhingigen Wirklichkeit griindet; ein Geometer endlich, den die
Grundlagen der Mathematik lebhaft beschiftigen.

Der dritte Gespriachspartner, Idoine genannt, legt die Ansichten des
Autors dar. Er entdeckt in den Auffassungen der zwei andern eine ge-
meinsame Basis: die praktische Haltung, welche darin besteht, anzuneh-
men, dass auf diesem oder jenem Seitenweg unsere Erkenntnis zu einer
abstrakten oder konkreten Wirklichkeit dringe, welche vollkommen und
endgiiltig bestimmt, ja vorbestimmt sei.

Der Mathematiker kann am erkenntniskritischen
Problem nicht vorbeigehen. Als erster hat Kant begriffen,
dass unsere Wissenschaft eine der Struktur des erkenntnissuchenden Gei-
stes innewohnende Funktion ist. Aber erst seit der Entdeckung der nicht-
euklidischen Geometrien dringt sich dem Mathematiker das Problem
der Erkenntnis auf. Vor dieser Entdeckung war die Frage einfach zu
losen: Wie die andern Axiome schien der Grundsatz der Parallelen von
einer schlagenden, nicht zu beweisenden Evidenz. Seitdem hingegen
Lobatschefski dem euklidischen Grundsatz den folgenden entgegen-
stellt: ,,Es koénnen durch einen Punkt ausserhalb einer Geraden zwei
Parallelen zu einer gegebenen Gerade gezogen werden’”, und seitdem
dieses neue Postulat erlaubt hat, eine neue Geometrie aufzubauen, die
ebenso wahr ist, wie diejenige Euklids, erscheint die Frage nach der
Natur der Axiome und ihrer Angleichung an das, was wir Wirklichkeit
nennen, unabweisbar. Das Problem der Autonomie der Mathematik
und ihrer Adaequation an die Realitit steht im Zentrum der Aus-
einandersetzung, die sich durch das Buch Prof. Gonseths zieht.

Als nun die Mathematiker eine Axiomatik entwerfen wollten, sind
sie auf Antinomien gestossen, die noch ungeldst sind. Wie erklirt sich
das, und welche Folgerungen sind daraus zu ziehen? Die Werke von
Poincaré beweisen, dass diese Frage die Mathematiker seit langem be-
schiftigt. Um sie vollkommen zu losen, zieht Herr Gonseth den Kreis
der Diskussion weiter, indem er sich bemiiht, von unseren instinktivsten
Schritten auszugehen, um uns Zug um Zug zu den reinsten Folgerungen
der Logik zu bringen, die heute gezogen werden kdénnen.

Das Konkrete ist nie an.und fiir sich gegeben. Das Stu-
dium unserer Farbempfindungen zeigt, wie dieselben bereits das Re-
sultat einer ersten groben Analyse des Lichtphdnomens sind. Der Seh-
apparat und der dazugehdrige Teil unseres Bewusstseins sind in glei-
cher Weise daran beteiligt, nicht nur, um eine dussere Invariante oder
Variante auf eine innere Invariante oder Variante abzustimmen, sondern
um Abstraktionen aufrechtzuerhalten, die den Notwendigkeiten des Tuns

382



entsprechen, wie etwa die Identitit des Objektes innerhalb der Schwan-
kungen der Beleuchtung. Die intuitiven Formen und summari-
schen, stets unvollendeten Schemas, die wir so schaffen, liegen einer
Art Physik der Qualitdten zugrunde, welche die noch véllig ge-
fithlsméssigen Begriffe des Objekts, des Attributs, der Zahl, des Raums
und der geometrischen Figur, der Ursache, usw. umfasst.

Die ,,zwei Gesichter” des Abstrakten. Die Logik wire
urspriinglich nichts Anderes als eine Physik des beliebigen Objekts,
welche iiber dessen Vorhandensein oder Nichtvorhandensein empirisch
Regeln aufstellt. Herr Prof. Gonseth legt dar, durch welchen Kunst-
griff sui generis das Abstrakte entsteht, von dem ein Antlitz
dem Konkreten zugewandt bleibt, wihrend sich das andere den logi-
schen Relationen zuwendet.

Die grundlegenden Begriffe des Objektes, des Seins oder Nichtseins,
der Qualitit und der Klasse, wie auch die logischen Operationen wie:
ound”, oder” enthiillen sich als ebenso wirkungsvolle wie unfertige
Schematisierungen, die unserem geistigen Gefiige entsprechen und uns
durch die Wirklichkeit eingegeben sind, sodass der zum Abstrakten stre-
bende Geist seine ersten Schritte nicht verleugnet. Selbst das letzte in
der Reihe der abstrakten Konzepte ersetzt niemals vollstindig die dem
Konkreten nihergeriickten vorangegangenen. Diese leben unterbewusst
weiter; das letzte kann nicht ins Auge gefasst werden, ohne dass alle
vorangegangenen zugleich und miteinander auftreten.

Die ,,Autonomie” der rationalen Ordnung. Es ist mir
in diesen wenigen Zeilen nicht moéglich, den Ausfithrungen Prof. Gon-
seths zu folgen, welche Geometrie und Arithmetik betreffen. Es ist auch
da derselbe Schematisierungsvorgang feststellbar, welcher die wahre
Natur der Axiome begreiflich macht. Dieser ersten Stufe der Axiomati-
sierung folgt eine zweite, welche den logischen Aufbau dieser Wissen-
schaften betrifft. In einer Reihe von Kapiteln iiber die axiomatische
Methode, die Antinomien, die Strukturen, die Begriffe ,erkliren’” und
,umschreiben”, ,folgern’”’ und ,beweisen’, treten die Vorteile einer
Methode, die nichts vernachlissigt, um im Leben selbst die Wege un-
seres Geistes festzustellen, frappant zutage. In diesen Kapiteln werden
die Antinomien, an die sich die klassische Axiomatik stdsst, studiert,
erklirt, und geldst; endlich wird dem Brouwer’schen Intuitionismus
ein Platz angewiesen. So wird eine und dieselbe Linie der Axiomatisie-
rung iiber die ganze Front menschlicher Erkenntnis gezogen, innerhalb
welcher die Mathematik lediglich ein Sektor darstellt. Aber auf jedem
Punkt ist diese Front gestiitzt durch die Permanenz des Konkreten und
durch die Fiille der Vorhaben, die jeglichen Versuch der Erkenntnis be-
gleiten. Nichts jedoch fordert, dass das Ideal einer absoluten Wahrheit
am FEnde unseres Strebens stehe, sodass die Antinomie des Abstrakten
zugleich bejaht und verneint werden muss: verneint in seiner Entstehung
und bejaht in seinem Werden.

Der Druck des Realen. Das letzte Kapitel kehrt, als Abschluss,
zum Gespriich der drei Personen zuriick. Nur erhillt dieses eine schir-

383



fere und leidenschaftlichere Note, als ob der Verfasser die Abgriinde er-
messe, die die Geister trennen und sie iiberbriicken wolle. Das Feuer
der Diskussion hindert ihn nicht, zu iiberlegen. Einmal mehr begeistert
ihn das meisterhafte Gebdude der Mathematik, einmal mehr ergreift ihn
das Gefiihl, dass darin etwas steckt, das den Entdeckungen der mikro-
skopischen Welt und der stets im Fluss begriffenen Entwicklung unserer
Erkenntnis unerschiitterlich standhilt. Dies erklirt er sich aus dem
Parallelismus zwischen Geist und Erscheinungswelt, zwischen der ra-
tionalen Ordnung und gewissen tiefen Gesetzmissigkeiten der Wirklich-
keit, wobei sich ersterer auf ideelle Beziehungen zuriickfithren lisst,
die gewissen konkreten Bindungen nachgebildet sind. Wenn auch das
Wort ,,Realitat’” nicht gebraucht werden soll, als ob ,etwas so Genann-
tes” vorhanden sei, kann man doch nicht so weit gehen, den Druck,
den das, was wir weiterhin Wirklichkeit nennen konnen, auf unser
ganzes Sein ausiibt, zu verneinen.

Bedeutung des Werkes. Unvermeidlicherweise wird ein so
summarischer Ueberblick dem Gedankenflug des Verfassers untreu. Ich
muss es mir v. a. versagen, den neuen Ideen die Entwicklung zu ge-
ben, die den Etappen dieser Gedankenginge zukiamen. Auch lassen sich
hier die hohe Autoritit und Prizision der gelehrten Darlegungen des
Autors nicht wiedergeben. Ich hoffe jedoch, von der Wichtigkeit des Wer-
kes einen Begriff gegeben zu haben, das sich iibrigens nicht schwerer
liest als die Schriften Poincarés, welche so manche Auflage erlebten.
Dieser, von Herrn Prof. Gonseth mit Vorliebe zitierte Name kommt zum
Schluss nicht von ungefihr in meine Feder. Die Gedanken des grossen
Geometers liegen auf der Linie der Darlegungen unseres Autors. Wir
glauben, weder dem einen, noch dem andern zu schaden, wenn wir er-
kliren, dass Les mathématiques et la réalité eine Synthese
darstellen, in der viele Ideen Poincarés genauer gefasst, und ihre philo-
sophischen Weiterungen ins volle Licht geriickt werden. Damit sollen die
Originalitit und wirkliche Neuheit des schonen Werkes Prof. Gonseths
nicht im geringsten herabgemindert werden. S. Gagnebin.

Bezugsbedingungen:
Einzelheft Fr. 150, im Abonnement Fr. 15.— fiir 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.
Erscheint jeweilen anfangs des Monats.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Ziirich, Akazienstr. 8
Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akkazienstr. 8, Ziirich
Druck: Jak. Villiger & Cie., Widenswil Tel. 956.060

384



	Kleine Rundschau

