
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 6

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Sir Austen Chamberlain

Erinnerungen aus fünfzig Jahren englischer Politik.

(Sir Austen Chamberlain, Englische Politik, Erinnerungen aus

fünfzig Jahren, mit einem Vorwort von Neville Chamberlain,
Erstminister von Orossbritannien, einzige autorisierte deutsche
Ausgabe: Essener Verlagsanstalt 1938).

„Austen Chamberlain war immer das, was wir einen „klubhaften"
Menschen nennen, das heisst er war von Natur aus gesellig und freute
sich an dieser Oeseiligkeit. Er war ein äusserst fesselnder und angenehmer

Unterhalter, weil er in seinem von Natur aus gutem Gedächtnis
eine Menge von Erinnerungen aufgespeichert hatte und ein ausgezeichneter

Erzähler war. In London gibt es eine Menge Essklubs, die kein
eigenes Heim besitzen, deren Mitglieder aber in regelmässigen Abständen

zum Essen und Erzählen zusammenkommen. Austen Chamberlain
war Mitglied mehrerer dieser Klubs, zu denen Soldaten und Seeleute,
Richter und Wissenschaftler, Schriftsteller und Literaturkritiker, Kirchenmänner

und Politiker aller Parteien gehören."
In seinem Geleitwort zu der deutschen Ausgabe des vorliegenden

Erinnerungsbuches gibt der derzeitige britische Premierminister Neville
Chamberlain diese Schilderung seines Bruders, der er beifügt, dass er

„wenig von der englischen Neigung zum Sport besass, und dass seine

Augen, die von Kindheit an schlecht waren, ihn auch daran gehindert
haben würden, viel Erfolg bei Dingen zu erlangen, die eine genaue
Zusammenarbeit von Hand und Auge erfordern. Zu Blumen dagegen hatte

er eine tiefe Neigung. Nichts machte ihm mehr Freude, als im Frühling
durch Wälder und Felder zu streifen und Himmelsschlüssel und Aurikelm

zu pflücken; und als er einen Steingarten in Sussex anlegen konnte,
verbrachte er Stunden mit der Pflege seiner geliebten Alpenblumen, in deren
Kenntnis er zu einer richtigen Fachgrösse wurde." Die Art des guten
Erzählers, als den der Kreis der Klubfreunde Sir Austen zu schätzen wusste,
kommt in manchen Stellen des Erinnerungsbuches zur Darstellung, wie
z. B. in dem Bericht über ein Auftreten Bismarcks im Preussischen Landtag;

während einer etwas professoralen Rede eines Abgeordneten „öffnete
sich die Tür des Ministerzimmers langsam und Bismarck erschien in seiner

dunkelblauen Generalsuniform mit gelbem Kragen. Alle seine Kollegen

erhoben sich und begrüssten ihn, und es gab, wie die Zeitungen
sagen würden, eine Sensation auf den Tribünen." Auf Windthorst, den

kämpferischen Katholikenfühirer, „der Thiers ähnelte", kam während der
Anwesenheit Bismarcks der freisinnige Führer Eugen Richter zu Wort;
Chamberlain findet eine Aehnlichkeit dieses mit Gambetta „den gleichen
untersetzten Körper, den Kopf eng zwischen den Schultern ohne einen

373



irgendwie erwähnenswerten Hals, das lange schwarze Haar aus der
Stirne gebürstet... Er sprach etwa eine dreiviertel Stunde, griff
Bismarck scharf an, bestürmte ihn mit Beweisgründen, mit Hohn und
Gelächter. Unterdessen machte der Kanzler, der seine Notizen
durchgegangen hatte — sie waren in grosser Handschrift auf Aktenbogen
geschrieben —, unruhige Bewegungen hin und her. Man sagt, dass er
gegen Angriffe sehr empfindlich ist, und dass er, obwohl er scharfe Dinge
gegen andere sagt, sie selbst nicht ertragen kann. Er rutschte auf seinem
Stuhl hin und her und schrieb nervös mit einem dicken Zimmermannsbleistift.

Endlich schloss Richter, und Bismarck erhob sich. Seine Reden
lesen sich gut, aber die Worte kommen ihm nicht leicht, wenn er spricht.
Er gebraucht immer das richtige Wort, aber manchmal braucht or lange
es zu finden. Und seine Sätze sind durch ein kurzes, unangenehmes
Husten unterbrochen, das vielleicht den Hörern unangenehmer als ihm
selbst ist. Auch seine Gebärden, oder sollte ich vielleicht seine Bewegungen

sagen, da er keine Gebärden gebraucht, sind linkisch ; er schwankt
von einem Fuss auf den andern, seine Hände zucken ständig hin und
her, jetzt mit dem Taschentuch, dann sind sie am Schnurrbart, und alle
Augenblicke macht er einen kurzen Ruck, als ob ihm der Rock schlecht
sitze und ihn unter dem Arm kneife. Aber man hörte ihm mit gespannter

Aufmerksamkeit zu, denn seine Reden sind inhaltsreich: Beispiele aus

der Geschichte oder Tatsachen von heute aus anderen Ländern, gesunde
Beweisführung, erhellt durch Scherze auf Kosten seiner Gegner... (es
ist die Zeit des preussischen Kulturkampfes) wenn die Lage kritisch
und eine Mehrheit für die Regierung unsicher ist, wie bei den
Kirchengesetzen, kommt der Höhepunkt der Rede, die Drohung mit dem Rücktritt

wenn die Abgeordneten kein Vertrauen in ihn hätten, so wolle
er den König bitten, ihn vom Amt zu entbinden — was, beiläufig, der
König nicht tun wird. Aber die Mehrheit ist gesichert, das Ziel ist
erreicht, trotz den höhnenden Zurufen der Opposition, die sich erinnert,
all das schon vorher gehört zu haben." Chamberlain unterstreicht mehrfach

den Unterschied zwischen dem Preussischen Landtag oder dein
Deutschen Reichstag und dem englischen Unterhaus und erwähnt mit
sichtlicher Genugtuung, dass Bismarck „mindestens bei einer Gelegenheit
dem englischen Parlament seine Achtung bezeigt habe. ,Ich beneide Euch

englische Staatsmänner um die Aufregung im Unterhaus', sagte er zu
Goschen in den frühen achtziger Jahren. ,lhr habt die Freude, einen Mann
einen verdammten ausgekochten Lumpen nennen zu können. Nun, das
kann ich in der Diplomatie nicht.' Hatte Bismarck vielleicht die Form
der englischen Parlamentsreden nicht genau ermessen, so hatte er doch
mit seinem gewohnten Scharfsinn ihr Wesen erfasst."

Chamberlain lässt sich angelegen sein die besondere Bedeutung des

englischen Unterhauses hervorzuheben, an der Gestalt des Speakers
Arthur Wellesley Peel, der von 1884 bis 1895 das Unterhaus präsidierte,
macht er dessen ganz eigenartige politisch-moralische Stellung im
englischen Volk sichtbar, eine Stellung, die kein Parlament einer anderen
Nation innehat. Nach jeder Neuwahl des Unterhauses begibt sich gemäss

374



dem Herkommen dessen neu- oder wiedergewählter Vorsitzender, der
Speaker, ins Oberhaus um dort die Amtsbestätigung durch den König zu
erhalten. Die Mischung von Traditionsgebundenheit und Freiheit, die das
Wesentliche des englischen politischen Lebens ausmachen, kommt in
dieser traditionellen Szene im Oberhaus zur Darstellung; Chamberlain
schildert einen solchen Vorgang, die Bitte um Amtsbestätigung des

Speakers Peel: „Die würdige Demut, mit der er mit den durch die Zeit
ehrwürdig gemachten Formen, ,sich selbst den gnädigen Befehlen Seiner
Majestät unterwarf' und mit der er, nachdem diese Befehle gekennzeichnet

worden waren, erbat, ,dass, sollte irgend ein Fehler begangen werden,

dieser nur mir allein und nicht den Seiner Majestät getreuen
Gemeinen zugeschrieben werden möge', wobei er sich jedesmal tief
verbeugte — diese Demut stand in schönem Gegensatz zu dem erhabenen
Ton, mit dem er, jetzt zu seiner vollen Grösse aufgerichtet, die Vorrechte
der Gemeinen laut aufstellte: ,Freiheit der Rede, Freiheit vor Verhaftung
und Freiheit des Zugangs zu Seiner Majestät zu jeder Zeit' — ein

Gegensatz, der die geschichtliche Entwicklung im Ausschnitt zu zeigen
schien." Eine andere Szene zeigt die moralische Macht des Unterhauses.
Im Jahre 1892 hatte ein Parlamentsausschuss die Zahl der Arbeitsstunden
der Eisenbahnangestellten untersucht, unter den Vernommenen befand
sich der Vorsteher eines kleinen Bahnhofes, die betreffende
Eisenbahngesellschaft entliess unter durchsichtigem Vorwand diesen Mann; der
Generaldirektor dieser Gesellschaft war selbst Unterhausmitglied, er
und drei seiner Mitdirektoren wurden ins Unterhaus geladen und der
Erstgenannte sprach alsbald sein Bedauern über den Vorfall aus, eine

Entschädigung des Entlassenen lehnten sie aber hartnäckig ab, sie mussten
hierauf den Sitzungssaal verlassen und das Unterhaus beschloss, „dass
sie einen Bruch der Vorrechte des Hauses begangen haben, und dass

sie hereingerufen und vom Speaker verwarnt werden sollen." „Das schien
ein ziemlich lahmer Schluss" fügt Chamberlain hinzu, die vier Direktoren
wurden wieder hereingerufen, der Generaldirektor, der Unterhausmitglied
war, „fühlte seine missliche Lage sehr deutlich, aber die andern drei
erschienen fast herausfordernd vor der Schranke, so, als ob nichts
vorläge... sie sollten also einen ,Rüffel' vom Speaker bekommen; das war
alles, was das Unterhaus ihnen anhaben konnte... Speaker Peel redete
nicht einmal zehn Minuten... Der blosse Wortlaut, wie ihn der
Parlamentsbericht wiedergibt, vermittelt keine Vorstellung von der vernichtenden

Wirkung jener kurzen Ansprache. Die Männer, die vor nur
wenigen Minuten so herausfordernd vor die Schranke getreten waren, wurden

unter seiner Rüge ganz klein; Schweisstropfen traten auf ihre Stirn,
und als er sie entliess, verkrochen sie sich wie verprügelte Hunde, während

wir anderen uns wie die Hunde schüttelten, die aus dem Wasser
kommen, und dem Himmel dankten, dass wir nicht an deren Stelle
gewesen waren."

Aus den obigen Schilderungen kann man zwei Momente entnehmen,
welche die Politik Austen Chamberlains bestimmten, nämlich eine starke
Verstandes- und gefühlsmässige Bindung an die britische Ueberliefe-

375



rung und eine minutiöse aber distanzierte Beobachtung des Auslandes.
Im Gegensatz zu Sir Edward Grey hat er eine ausgesprochene Neigung
zur Politik. „Ich mache mir gar nichts aus Politik! — schreibt er im
Jahre 1913 an einem Ferientag, aber sofort fügt er hinzu — Das heisst,
das ist nicht wahr. Ich mache mir sehr viel daraus, aber ich suche eben
nach Worten, Dir zu beschreiben, wie göttlich glücklich ich heute Abend
bin." Er beschäftigt sich umfangreich mit der Kunst der Rede als einem
Mittel der politischen Beeinflussung. Die politische Richtung, die Austen
sein ganzes Leben einhält, ist von dem überragenden Vater Joseph
Chamberlain, dem Kolonialminister während des Burenkrieges und Gross-
industriellen aus Birmingham, bestimmt, in der britischen Reichspolitik
tritt er den Bestrebungen zu einer Lockerung des Reichsverbandes
entgegen und bekämpft aus dieser Haltung heraus z. B. die Regierung
Asquith scharf und mit bitteren Worten, aber mit englischer Grossmut
stellt er im Alter selbst frühere Aeusserungen gegenüber politischen
Gegnern richtig. Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang ein von
ihm überliefertes Wort des südafrikanischen Generals Botha während
der Versailler Verhandlungen im Jahre 1919: „...Es macht sich bezahlt,
wenn man hochherzig ist... selbst ein kleines Land kann, wenn man es

zur Verzweiflung treibt, sehr viel Unannehmlichkeiten bereiten..." Dem
britischen Imperialisten Chamberlain war nach dem Weltkriege
Gelegenheit gegeben diese Hochherzigkeit als der englische Aussenmimister
der Locarno-Tage zu üben und er selbst scheint diese Zeit als die Höhe
seiner politischen Laufbahn zu betrachten, als er mit Briand und Strese-

mann an der Befriedigung Europas arbeitete; diesem französischen und
diesem deutschen Staatsmann widmet er Erinnerungsblätter, die von
besonderer Hochachtung und Wärme für seine Verhandlungspartner zeugen.

Für den schweizerischen Leser interessant sind die Mitteilungen aus

dem Jahre 1911 über Unterredungen mit dem britischen Generalkonsul
Sir Henry Angst in Zürich, dieser scheint wie Sir Austen selbst einem

starken Pessimismus verfallen gewesen zu sein: „Angst sagte damals,
dass die Deutschen in den deutschsprechenden Kantonen ganz ihren
eigenen Willen durchsetzten. Die Zeitungen seien in den Nachrichten wie
bei deren Beurteilung völlig von den deutschen abhängig — die Schweizer

Blätter schrieben weitgehend aus den deutschen ab, sodass die Leser
nur die deutsche Ansicht sähen. Deutsches Geld sei in das Land
eingeströmt und habe seine industrielle Entwicklung weitgehend geschaffen.

Aber neben dieser rechtmässigen Verwendung deutschen Kapitals
sei auch der ,Reptilienfonds' benutzt worden, um die öffentliche
Meinung zu beeinflussen... Die deutsche Schweiz würde vom Deutschen
Reich (beim Ausbruch eines Krieges) geschluckt werden. — Eine
düstere Weissagung ,fügt Chamberlain bei, die aber glücklicherweise, wie
das Ergebnis zeigt, ganz unbegründet war."

Das vorliegende Buch hat der Herausgeber und Uebersetzer Fritz
Pick mit Ermächtigung Austen Chamberlains aus dessen beiden
Büchern „Down the Years" und „Politics from Inside" zusammenfügt.

376



Es enthält auf 742 Textseiten grosses und sehr vielseitiges politisches
und biographisches Material, das sich der Historiker nicht wird
entgehen lassen. Die Uebersetzung ist getreu und flüssig.

Paul Schmitt.

Ueber Hugo von Hofmannsthal anlSsslich einer Studie über ihn

„Der berühmte Autor lebt nur in einer anderen Form der
Ungekanntheit, als der Autor, von dem niemand redet."

(Hofmannsthal)

Als Hugo von Hofmannsthal vor neun Jahren starb, waren die
klagenden Freunde in dem Gefühle einig: Ein Berühmter ist von uns
gegangen, aber ein Ungékannter, ein Hochigefeierter, aber doch Verborgener,
ein Erzieher der Nation, dessen lebendigste Spur gleichwohl im
Geheimen verlief.

Dem Zeugnis der Liebe und der bewundernden Ehrfurcht für den Dichter

verband sich die Anklage gegen den stumpfen Geist der Zeit, gegen
die Literarhistoriker, welche das Werk des Mannes hinter das des Jünglings

setzten, gegen den gemeinen Kunstverstand, der in dem Problem
der Form nur eine müssige Spielerei erkennt, gegen das unruhige, sozial
fiebernde Geschlecht der jungen Dichter, denen Hofmannsthal die bündige

Antwort auf die Frage versagte: Was sollen wir denn tun? Es

waren Bekenntnisse einer streitbaren Liebe, aber der Streit ist lange
abgetan, und die Liebe, als gemeinsame Sorge um das Gut der
deutschen Dichtung, verbindet die ehemals Entzweiten. Es ist dem Ruhm
mit den Büchern und den Ideen gemeinsam, dass er Epochen des

Hervortretens und der Verborgenheit kennt, und wieder ist die Einsicht
erworben, dass Ruhm und nationale Wirkung zweierlei sind, ja mitunter

sogar im Verhältnis der Gegenläufigkeit stehen. Keineswegs dürfen wir
ihn mit Erfolg und Beifall verwechseln; das lehrt uns ein einziger Blick
auf das Spätwerk Goethes und die Beurteilung, die es bei den Deutschen
erfuhr. Der Ruhm ist die geistige Macht, die ein einzelner Mensch
seinem Zeitalter und der Nation abgerungen hat, also ein entrissener, kein

zugestandener Besitz und enthält eben darum, als Sieg über einen Widerstand,

das dauernde Element des Furchtbaren iin sich, furchtbar den

Rühmenden selbst.

I.

Leichtigkeit und Glück kennzeichnen den Beginn von Hofmannsthals
schriftstellerischer Laufbahn. Er hat „Welt" als Inbegriff von nobler
Abkunft, Besitz, Bildung, wechselnden Lebensschauplätzen, glänzender
Kollegenschaft, publizistischen und theatralischen, Hilfsmitteln jeder Art.
Er hat diese Welt, sie umspielt ihn, er atmet sie aus wie die Luft- bevor
er noch eine eigene nur aus der moralischen Kraft seiner Kunst sich
erworben hat.

377



Sein Werk ruht in der Herkunft. Das Glück, das er besass, scheint
selber ein Bestandteil seiner Kunst und ist wie ein geheimes Zeichen
göttlicher Zustimmung seinen Liedern, ihrer nachdenklichen Anmut,
aufgeprägt. Seine Briefe strömen eine entzückende Lebensluft aus, in der
sich Glück, Unschuld und ein gewisser edelmännischer Dandysmus
durchdringen. Mit zwanzig Jahren, aus seinem Freiwilligen-Jahr, schreibt er
an den Vater: „Und wie diese Frau Andreas Salome in Wien war, die
mit einigen sehr hochstehenden Menschen lange zusammengelebt hat,
hat sie auch gesagt, dass wir, ich also, einen sehr merkwürdig glücklichen

Eindruck machen." Und einige Zeilen später: „...nur habe ich
ein merkwürdiges Erbteil von der Mama, eine Spur von der erschreckten

und unfreien Art des Grosspapa Laurenz: nämlich manchmal
gewinnen äussere widrige Umstände eine unbegrenzte Macht über mich...
es geht dann wie im Traum, wo man weiss, dass: etwas ein Nachtkastl ist,
und doch eine unaussprechliche Angst davor hat, die einen immer mehr
und mehr unterwirft und martert." Die Lebensangst überfällt ihn
inmitten des Besitzes und macht sein Glück nach innen zweideutig. Er hat
um diese Zeit, 1885, schon eine Reihe lyrischer Dramen geschrieben,
darunter „Der Tod des Tizian" und „Der Tor und der Tod", er hat
unter dem Decknamen „Loris" mit unbegreiflich sicherem Urteil in den

Kunstdialog der Zeit eingegriffen, er steht mit Stefan George im
Briefwechsel und hat selbst die bürgerliche Berufsfrage positiv entschieden,
denn er ist eingetragener Student der romanischen Philologie.

Um den reinen Gegensatz zu diesem kampflos spielenden
Weltverhalten aufzufinden, greifen wir für einen Augenblick auf die Briefe
Kleists zurück. Welche Armut! Welcher erdrückende Mangel an Welt!
Keine Uebereinstimmung des Dichters mit den Verhältnissen; jeder'
Schritt in die Oeffentlichkeit geschieht in der Ausfallsstellung. Der
Tragiker bildet sich am Widerstand, in der Selbstbehauptung gegen eine

Welt, die ihm ans Leben will. Kleist ohne Theater, ohne nennenswerte

Freundschaften, ohne Ermunterungen (die geisterhafte Patriarchenstimme
Wieland ausgenommen), schuf die deutsche Tragödie, die einzige, welche

der alten attischen ebenbürtig ist. Kleists Berufsgeschichte gleicht einem

Prozess gegen das Zeitalter, sein Drama bildete sich im Gegenzug zu
den Verhältnissen und wurde ihnen stückweise entrissen, in einer Reihe

äusserer Niederlagen, die dem Dichter das Leben gekostet haben.

Dagegen Hofmannsthal: Nach den ersten herrlichen Proben seiner

Lyrik ist er berühmt. Er sieht sich sofort umringt von Verlegern,
Bühnendirektoren, einflussreichen Männern, deren Talente und technische
Mittel auf ihn vorbereitet sind. Das Gesetz der Märkte als Widersacher
des Schöpferischen hat ihn nie gelähmt; den Dünkel der Kunstbeamten
hat er nie an sich erfahren. Er hat das „Glück" in der Art, wie es

die Renaissance verstand: als Eigenschaft. Eine fraglose Heiterkeit liegt
in seinem Verhältnis zum dichterischen Beruf und zur Oeffentlichkeit.
Mit zweiunddreissig Jahren ist er der nachgeborene Mitbewerber des

Sophokles und bittet einen Freund, „... den Reinhart sofort wissen zu

lassen, dass er ja nicht den König Oedipus aufführt, weil ich ihm si-

378



cher einen „Oedipus und die Sphinx" und wahrscheinlich auch einen
einaktigen Oedipus-Qreis mache, so dass es eine Trilogie, an zwei Abenden

zu spielen, wird." Später wird ihm das unfertige Manuskript aus
den Händen gerissen, man beginnt zu proben, bevor das Manuskript
beendigt ist. So der Ton, das Tempo, der Bühnenoptimismus dieser glücklichen

Tage. Es ist wie ein verliebtes Einverständnis zwischen dem Dichter

und seiner Epoche. Der lyrische Ruhm war der dramatischen
Leistung vorausgeeilt, und es scheint für einen Augenblick, als gelänge es
Hofmannsthal, sich Publikum, Theater und Kritik nur mit der spielenden
Kraft des Wortes zu unterjochen.

II.
Die Phiolsophen der Renaissance haben das menschliche Geschick unter

dem Bilde eines Gegeneinanderspiels von fortuna (Glück) und virtü
(Charakter, Tugend) gefasst. HofmannsthaLs moralisch empfindliche
Intelligenz war niemals unkritisch gegen sich. So finden wir als psychisches

Ergänzungsstück zu der hohen Begünstigung, zu dem „Glück",
das ihm wiederfuhr, die Perioden des Zweifels an sich, der
Niedergeschlagenheit, der ständig sich steigernden Lebensangst. Wasi war das

Element, aus dem seine frühen Werke hervorgegangen waren, diese
wunderbare sieghafte Kraft, welche die Zeitgenossen an charismatische
Begnadung, an eingeborene Magie denken liess? In dem herrlichen „Brief
des Lord Chandos", der in Wahrheit ein Rechenschaftsbericht des Dichters

ist, wird darüber gesagt: „Mir erschien damals in einer Art von
andauernder Trunkenheit das ganze Dasein als eine grosse Einheit:
geistige und körperliche Welt schien mir keinen Gegensatz zu bilden,
ebensowenig höfisches und tierisches Wesen, Kunst und Unkunst, Einsamkeit
und Gesellschaft; in allem fühlte ich Natur, in den Verirrungen des Wahnsinns

ebenso wie in den äussersten Verfeinerungen eines spanischen Z(e-

remoniells..." Der „Brief des Lord Chandos" bezeichnet eine Wende im
Leben Hofmannsthals. Der Dichter, im vermeintlichen, naiven, bloss
zugespielten Besitz der Welt, denkt nun daran, sich der eigenen Wortmacht
zu entäussern, weil sie ihn allzulange vom Besitze der wirklichen Welt
getrennt hat.

In jüngster Zeit hat Karl J. Naef in einer umfassenden Studie, „Hugo
von Hofmannsthals Wesen und Werk" (Max Niehans Verlag, Zürich)
auf die moralisch-seelengeschichtlichen Bezüge im Werk des Dichters
aufmerksam gemacht. Er fasst die Dichtung Hofmannsthals als einen
Prozess der Selbstgestaltung auf und wendet sich mit grossem Recht

gegen das bekannte Vorurteil, in den Hofmannsthal als der unverbindliche

Artist und „arbiter elegantiarum" des österreichischen fin de siècle
erscheint. Er sieht klar, dass es sich in der Befreiung Hofmannsthals
von der Form seiner frühen Dichtung um die Preisgabe eines „magischen

Weltbesitzes" handelt und nennt darum die Unternehmung des

gesamten Spätwerkes: „Eine Welteroberung ohnegleichen. Was bisher
unverdiente Gnade, zufälliges Erbe war, soll durch persönliche Willens-
leistung erworben werden." In welchen konkreten Anlässen manifestiert

379



sich aber diese „Eroberung der Wirklichkeit"? Diese Frage ist
notwendig. Können wir wirklich sagen, dass die Wendung zur griechischen
Tragödie, die hochrhetorische „Elektra" etwa, einen Schritt zur
nichtmagischen Kunstübung bedeutet? Ein Prozess der Selbstgestaltung?
Gewiss, aber er hat sich in einer Reihe von Situationen abgewickelt, die
durch wirkliche Kämpfe und Namen, wie Richard Strauss, Reinhardt
u.s.w. gekennzeichnet sind. Wenn gelegentlich der Begriff der
„Präexistenz" als das „Vorindividuelle, Vorbewusste und seinsmässige
Unveränderliche des Menschen'' umschrieben wird, „worin er in die grosse
Ruhe eines Ueber-Ich oder eines übermächtigen Du einbezogen und
aufgegangen ist", so darf füglich gefragt werden, ob solche Erläuterungen
ihren Gegenstand nicht eher verdunkeln als erhellen. Aber scheint es
nicht der Dichter selber ziu sein, der hier den Biographen ermuntert?
Hat er sich, nicht mit Vorliebe der begrifflich unbestimmten, der sakralen
und apokryphen Worte bedient? Wenn wir richtig sehen, liegt hier ein
Problem der deutenden Biographie überhaupt verborgen. Soll sie dem
Dichter Gefolgschaft leisten oder einen Uebersetzungsversuch seiner
Absichten geben? Die Anhänger einer „immanenten" literarischen Deutung
vergessen zu leicht, dass jede Interpretaion eines Werkes Darstellung
und mithin Veränderung ist. Die zwanghafte Nachfolge, in der Naefs
Buch zu den eigenen Formulierungen Hofmannsthals steht, nimmt ihm
an plastischem Wert, was es ihm an dokumentarischem einträgt.

III.
Auf das Werk Hofmannsthals fällt heute ein welthistorischer Schatten:

Es ist der Untergang des alten Oesterreich. Hofmannsthal ist sein
vorausahnender Allegoriker gewesen, so gut wie er seine letzte grosse
Kulturerscheinung war. Das Vergehende, Hinfällige allen Geschehens,

Stimmungen, die in Verse geflossen sind, die sich wie Zauberrunen
einprägen, hat sich in den grossen Mysterienspielen zur endgültigen Formel

verdichtet. In ihnen hatte sieh der magische Weltbesitz zum universalen,

eschatologisch durchwalteten Weltverzicht gewandelt.
Unter einer grausigen Verkehrung der Mittel und der Vorzeichen

scheint heute eingelöst, was Hofmannsthal in den ersten Kriegsjahren
zur Frage der österreichischen Staatsidee niedergeschrieben hat: „Sieht
man Oesterreich so, als den einen Teil des alten deutschen Imperiums,
worin alle Kräfte der deutschen Geschichte lebendig und wirkend sind,
so ergibt es sich für die Deutschen : Oesterreich ist kein schlechthin
Bestehendes, sondern eine ungelöste Aufgabe. Vieles, was im dem 1870

begründeten neuen Reich seine Lösung nicht finden konnte, und doch
deutsche Aufgabe war, inneres deutsches Leben, ein Wirkendes, von der
Schickung gewollt, soll und wird hier gelöst werden. Oesterreich ist die
besondere Aufgabe, die dem deutschen Geist in Europa gestellt wurde.
Es ist das vom Geschick zugewiesene Feld eines rein geistigen Imperialismus."

Er hatte vorher an den dreissigjährigen Krieg als an das
entscheidende österreichische Erlebnis erinnert: Die Abwehr der Türken,
„die grosse Tat gegen Osten", habe in einer grandiosen Zusammenfassung

380



aller mitteleuropäischen Kräfte gegen den asiatischen Feind die Struktur
der Nation bestimmt. In dem Bilde, das er auf immer verschiedenen
Stufen von Oesterreich entwarf, findet eine fortwährende Uebersetzung
der rein politischen Sachverhalte ins Geistige und Kulturelle statt.

Das Leben der Geschichte war ihm ein Spiel geistiger Kräfte. Sein
bewahrender, auf Mass und Mitte gerichteter Sinn hätte den Gedanken
nicht ertragen, dass sich im historischen Geschehen nur ein Kampf um
die Macht abspiele, blind gegen alle höheren Ziele der Kultur, Anarchie,
die zum Gesetz erhoben ist. Wo Macht war, da sollte sie einem Ausgleich
dienen. Bezeichnend sind die Sätze: „Es bedarf nicht der Einmischung
der deutschen politischen Gewalt, wohl aber der ständigen Beeinflussung
durch den deutschen Geist" und: „Oesterreich bedarf ohne Unterlass des
Einströmens deutschen Geistes: Deutschland ist ihm Europa." Seine
Behandlung der Geschichte zeigt platonische Züge. Das historische Ereignis

ist gleichsam nur das unterste Faktische im Stufenbaiu der Idee, es
kann nicht für sich bestehen, sondern weist beständig über sich hinaus,
auf den grossen ideellen Zusammenhang, am dem es teilhat und der ihm
allein die Würde gibt. So sucht Hofmannsthal in Deutschland das deutsche
Wesen und in diesem die europäische Idee. So feiert er die österreichische

Geschichtstat gegen Asien als die Herstellung einer geistigem
Ordnung, um den polymorphen Osten zu fassen". So verwandelt sich
ihm selbst der träge, ablösungsbedürftige Expansionsgeist der Habsburger

in eine leuchtende Metapher, im die Forderung, mach einem „rein
geistigen Imperialismus". In dem Grade, als Hofmannsthal das Hinfällige

und Schwindende der alten Mächte spürte, war er bemüht, ihr
Symbolisches unter den Sternhimmel der Idee zu versetzen. Die Schauer
der Vergänglichkeit sind das urtümliche Erlebnis des Dichters, aber es

war ihm auch die Form gegeben, die das Flüchtige bewahrt, und die
sittliche Verantwortung, die es hinüberrettet in die Dauergestalt der

grossen Gleichnisse. Armin Kesser.

Mathematik und Wirklichkeit
Les mathématiques et la réalité, Essai sur la méthode
axiomatique par Ferdinand Gonseth, prof, à l'Ecole Polytechnique
de Zurich. Paris, Alcan, 1936; in 8. p. XI, 386.

Ein Werk über Logik. Werden wohl, durch dieses Wort erschreckt,
sich alle diejenigen abwenden, die nicht von berufswegen philosophische
Erörterungen verfolgen müssen? Kann ich sie durch die Versicherung
festhalten, das Werk habe nichts Schulmässig-Langweiliges an sich? —
Ja, aber ist Logik denn nicht an sich eine widerborstige Wissenschaft? —
Dieses Buch ist aber geradezu beredt

Noch mehr: Es verkündet leidenschaftlich eine kühne Synthese. Der
Verfasser weiss den Leser zu überzeugen, einen neuen Standpunkt
einzunehmen, nicht nur, um die Stellung der Mathematik innerhalb unseres
Wissens zu verstehen, sondern, um das Streben des menschlichen Geistes
an sich zu beurteilen, dessen Ursprung und Sinn zu erfassen, und dessen

381



Richtung vorauszusehen. Dies wird wohl genügen, um die Aufmerksamkeit

jedes Gebildeten zu fesseln.
Das Thema der Diskussion: Es werden uns drei Personen

im Gespräch vorgestellt: ein Mathematiker, welcher nur in seiner
Wissenschaft Gewissheiten sieht und sich daher nicht in philosophische
Erörterungen einlassen will, deren Sinn ihm entgeht; ein „Platoniker",
der seine Gewissheit auf das Vorhandensein einer von unserem Willen
unabhängigen Wirklichkeit gründet; ein Geometer endlich, den die
Grundlagen der Mathematik lebhaft beschäftigen.

Der dritte Gesprächspartner, Idoine genannt, legt die Ansichten des
Autors dar. Er entdeckt in den Auffassungen der zwei andern eine
gemeinsame Basis: die praktische Haltung, welche darin besteht, anzunehmen,

dass auf diesem oder jenem Seitenweg unsere Erkenntnis zu einer
abstrakten oder konkreten Wirklichkeit dringe, welche vollkommen und
endgültig bestimmt, ja vorbestimmt sei.

Der Mathematiker kann am erkenntniskritischen
Problem nicht vorbeigehen. Als erster hat Kant begriffen,
dass unsere Wissenschaft eine der Struktur des erkenntnissuchenden Geistes

innewohnende Funktion ist. Aber erst seit der Entdeckung der
nichteuklidischen Geometrien drängt sich dem Mathematiker das Problem
der Erkenntnis auf. Vor dieser Entdeckung war die Frage einfach zu
lösen: Wie die andern Axiome schien der Grundsatz der Parallelen von
einer schlagenden, nicht zu beweisenden Evidenz. Seitdem hingegen
Lobatschefski dem euklidischen Grundsatz den folgenden entgegenstellt:

„Es können durch einen Punkt ausserhalb einer Geraden zwei
Parallelen zu einer gegebenen Gerade gezogen werden", und seitdem
dieses neue Postulat erlaubt hat, eine neue Geometrie aufzubauen, die
ebenso wahr ist, wie diejenige Euklids, erscheint die Frage nach der
Natur der Axiome und ihrer Angleichung an das, was wir Wirklichkeit
nennen, unabweisbar. Das Problem der Autonomie der Mathematik
und ihrer Adaequation an die Realität steht im Zentrum der
Auseinandersetzung, die sich durch das Buch Prof. Gonseths zieht.

Als nun die Mathematiker eine Axiomatik entwerfen wollten, sind
sie auf Antinomien gestossen, die noch ungelöst sind. Wie erklärt sich

das, und welche Folgerungen sind daraus zu ziehen? Die Werke von
Poincaré beweisen, dass diese Frage die Mathematiker seit langem
beschäftigt. Um sie vollkommen zu lösen, zieht Herr Gonseth den Kreis
der Diskussion weiter, indem er sich bemüht, von unseren instinktivsten
Schritten auszugehen, um uns Zug um Zug zu den reinsten Folgerungen
der Logik zu bringen, die heute gezogen werden können.

Das Konkrete ist nie an und für sich gegeben. Das
Studium unserer Farbempfindungen zeigt, wie dieselben bereits das
Resultat einer ersten groben Analyse des Lichtphänomens sind. Der
Sehapparat und der dazugehörige Teil unseres Bewusstseins sind in
gleicher Weise daran beteiligt, nicht nur, um eine äussere Invariante oder
Variante auf eine innere Invariante oder Variante abzustimmen, sondern

um Abstraktionen aufrechtzuerhalten, die den Notwendigkeiten des Tuns

382



entsprechen, wie etwa die Identität des Objektes innerhalb der Schwankungen

der Beleuchtung. Die intuitiven Formen und summarischen,

stets unvollendeten Schemas, die wir so schaffen, liegen einer
Art Physik der Qualitäten zugrunde, welche die noch völlig ge-
fühlsmässigen Begriffe des Objekts, des Attributs, der Zahl, des Raums
und der geometrischen Figur, der Ursache, usw. umfasst.

Die „zwei Gesichter" des Abstrakten. Die Logik wäre
ursprünglich nichts Anderes als eine Physik des beliebigen Objekts,
welche über dessen Vorhandensein oder Nichtvorhandensein empirisch
Regeln aufstellt. Herr Prof. Gonseth legt dar, durch welchen Kunstgriff

sui generis das Abstrakte entsteht, von dem ein Antlitz
dem Konkreten zugewandt bleibt, während sich das andere den
logischen Relationen zuwendet.

Die grundlegenden Begriffe des Objektes, des Seins oder Nichtseins,
der Qualität und der Klasse, wie auch die logischen Operationen wie:
„und", „oder" enthüllen sich als ebenso wirkungsvolle wie unfertige
Schematiisierungen, die unserem geistigen Gefüge entsprechen und uns
durch die Wirklichkeit eingegeben sind, sodass der zum Abstrakten
strebende Geist seine ersten Schritte nicht verleugnet. Selbst das letzte in
der Reihe der abstrakten Konzepte ersetzt niemals vollständig die dem
Konkreten nähergerückten vorangegangenen. Diese leben unterbewusst
weiter; das letzte kann nicht ins Auge gefasst werden, ohne dass alle

vorangegangenen zugleich und miteinander auftreten.
Die „Autonomie" der rationalen Ordnung. Es ist mir

in diesen wenigen Zeilen nicht möglich, den Ausführungen Prof. Gon-
seths zu folgen, welche Geometrie und Arithmetik betreffen. Es ist auch
da derselbe Schematisierungsvorgang feststellbar, welcher die wahre
Natur der Axiome begreiflich macht. Dieser ersten Stufe der Axiomati-
sierung folgt eine zweite, welche den logischen Aufbau dieser
Wissenschaften betrifft. In einer Reihe von Kapiteln über die axiomatische
Methode, die Antinomien, die Strukturen, die Begriffe „erklären" und

„umschreiben", „folgern" und „beweisen", treten die Vorteile einer
Methode, die nichts vernachlässigt, um im Leben selbst die Wege
unseres Geistes festzustellen, frappant zutage. In diesen Kapiteln werden
die Antinomien, an die sich die klassische Axiomatik stösst, studiert,
erklärt, und gelöst; endlich wird dem Brouwer'schen Intuitionismus
ein Platz angewiesen. So wird eine und dieselbe Linie der Axiomatisie-

rung über die ganze Front menschlicher Erkenntnis gezogen, innerhalb
welcher die Mathematik lediglich ein Sektor darstellt. Aber auf jedem
Punkt ist diese Front gestützt durfch die Permanenz des Konkreten und
durch die Fülle der Vorhaben, die jeglichen Versuch der Erkenntnis
begleiten. Nichts jedoch fordert, dass das Ideal einer absoluten Wahrheit
am Ende unseres Strebens stehe, sodass die Antinomie des Abstrakten
zugleich bejaht und verneint werden muss: verneint in seiner Entstehung
und bejaht in seinem Werden.

Der Druck des Realen. Das letzte Kapitel kehrt, als Abschluss,
zum Gespräch der drei Personen zurück. Nur erhält dieses eine schär-

383



fere und leidenschaftlichere Note, als ob der Verfasser die Abgründe
ermesse, die die Geister trennen und sie überbrücken wolle. Das Feuer
der Diskussion hindert ihn nicht, zu überlegen. Einmal mehr begeistert
ihn das meisterhafte Gebäude der Mathematik, einmal mehr ergreift ihn
das Gefühl, dass darin etwas steckt, das den Entdeckungen der
mikroskopischen Welt und der stets im Fluss begriffenen Entwicklung unserer
Erkenntnis unerschütterlich standhält. Dies erklärt er sich aus dem
Parallelismus zwischen Geist und Erscheinungswelt, zwischen der
rationalen Ordnung und gewissen tiefen Gesetzmässigkeiten der Wirklichkeit,

wobei sich ersterer auf ideelle Beziehungen zurückführen lässt,
die gewissen konkreten Bindungen nachgebildet sind. Wenn auch das
Wort „Realität" nicht gebraucht werden soll, als ob „etwas so Genanntes"

vorhanden sei, kann man doch nicht so weit gehen, den Druck,
den das, was wir weiterhin Wirklichkeit nennen können, auf unser
ganzes Sein ausübt, zu verneinen.

Bedeutung des Werkes. Unvermeidlicherweise wird ein so
summarischer Ueberblick dem Gedankenflug des Verfassers untreu. Ich
muss es mir v. a. versagen, den neuen Ideen die Entwicklung zu
geben, die den Etappen dieser Gedankengänge zukämen. Auch lassen sich
hier die hohe Autorität und Präzision der gelehrten Darlegungen des

Autors nicht wiedergeben. Ich hoffe jedoch, von der Wichtigkeit des Werkes

einen Begriff gegeben zu haben, das sich übrigens nicht schwerer
liest als die Schriften Poincarés, welche so manche Auflage erlebten.
Dieser, von Herrn Prof. Gonseth mit Vorliebe zitierte Name kommt zum
Schluss nicht von ungefähr in meine Feder. Die Gedanken des grossen
Geometers liegen auf der Linie der Darlegungen unseres Autors. Wir
glauben, weder dem einen, noch dem andern zu schaden, wenn wir
erklären, dass Les mathématiques et la réalité eine Synthese
darstellen, in der viele Ideen Poincarés genauer gefasst, und ihre
philosophischen Weiterungen ins volle Licht gerückt werden. Damit sollen die

Originalität und wirkliche Neuheit des schönen Werkes Prof. Gonseths
nicht im geringsten herabgemindert werden. S. Gagnebin.

Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr.

Erscheint jeweilen anfangs des Monats.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. S

Tel. 45.855 Postcheckkonto VIII 6031

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akkazienstr. 8, Zürich
Druck: Jak. Villiger de Cie., Wädenswil Tel. 956.060

384


	Kleine Rundschau

