
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 6

Artikel: Der Typus des Kleinstaates in europäischen Denken [Fortsetzung]

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Typus des Kleinstaates
im europäischen Denken

Von Werner Kaegi.

II.

Wenn man dem kleinstaatlichen Denken in Geschichts¬

schreibung und politischer Theorie in den letzten beiden

Jahrhunderten nachgeht, so hat man den Eindruck, es seien

drei grosse praktische Bedrohungen gewesen, die diesen
Gedanken in jeweils neuer Wendung belebt und zur Entwicklung
gebracht hätten. Die gefährliche Wirklichkeit, der Montesquieu,
Voltaire, besonders aber Rousseau ihr Idealbild griechischer
Demokratie oder der altrömischen Republik entgegengehalten
haben, ist der absolutistische Grosstaat gewesen, jene
zentralisierte Staatsmacht, die alle entscheidenden politischen
Handlungen und Entschlüsse an einer Stelle konzentrierte, in die
Hand einer kleinen Gruppe von Individuen legte und die Masse
der Staatsbürger in der Hauptstadt wie in der Provinz in eine
devote Haltung des Gehorsams zwang, ihnen gute Kanäle und
Verkehrswege, angenehme Schutzzölle und allerlei Genüsse des

Leibes und des Geistes anbot, — denn die Untertanen sollten
reich, zahlreich und gebildet sein, — aber an den Angelegenheiten

der Gemeinschaft ihnen weder Verantwortung noch

Mitentscheidung erlaubte.

Unter den intelligentesten Franzosen des 18. Jahrhunderts waren

manche der Meinung, dass alle Erfolge und aller Ruhm
Ludwigs XIV. nicht im Stande gewesen seien, die Verluste an
Freiheitsgefühl und an spontanem Leistungswillen aufzuwiegen, die
mit jenem System verbunden waren.

Eine zweite Blüte hat der Gedanke des Kleinstaates erlebt in
der Auseinandersetzung mit der Realität des zentralisierten
jakobinischen Revolutionsstaates und der auf ihm aufgebauten
Monarchie Napoleons, eine dritte endlich im Kampf um die
neuentstandenen, grossräumigen, unitarischen Nationalstaaten,
deren Geburtsgeschichte die Mitte und das dritte Viertel des 19.
Jahrhunderts erfüllt.

345



In der zweiten Phase, von der ich hier sprechen und die ich

schlechtweg die napoleonische Situation nennen möchte, lebt ganz
Europa unter einem politischen Zeichen, demjenigen des Korsen.

Verwandte Gedanken über den Kleinstaat finden sich denn

auch in allen Teilen unseres Kontinents. Während noch Schlö-

zer als Sohn eines süddeutschen Miniaturstaates, des hohen-
loheschen Familienbesitzes, und als Professor an der Universität

eines norddeutschen Kleinstaates, des hannoveranischen

Kurfürstentums, den Grosstaat in der Farbe eines erstrebenswerten

Kulturzieles malen konnte, fühlt sich seit 1800 alles,
was innerlich einem älteren Staatswesen und nicht dem

napoleonischen Hof verbunden ist, in seiner Existenz bedroht. Nicht
nur die alten souveränen Teile der Eidgenossenschaft und die
Union der niederländischen Staaten haben zu existieren aufgehört,

auch die oberitalienische politische Welt ist gewaltig
simplifiziert worden, die 800-jährige Monarchie der savoyischen
Dynastie ist verschwunden, die mehr als tausendjährige venezianische

Republik, die sich als das wahre Abbild des alten Rom

gefühlt hatte, ist in einem Diplomatengeschäft auf Grund einer
militärischen Okkupation über Nacht ausgelöscht worden. In
Deutschland ist an die Stelle der bunten Vielfalt mittelalterlicher
Besitzverhältnisse eine einfache Mehrzahl von Mittelstaaten
getreten, die bei aller nominellen Selbständigkeit doch nur von
einer Stelle aus regiert werden, vom Hof des neuen Caesars.

Wie in dieser Situation der Gedanke des Kleinstaates sich

theoretisch behauptet hat und nach dem Wienerkongress auch

praktisch zu neuer Bedeutung gelangt ist, möchte ich an ein paar
möglichst verschieden gewählten Aeusserungen zeigen. Sismondi

mag als Genfer und Franzose und zugleich als Geschichtsschreiber

Italiens sprechen, Karl Ludwig von Haller als Schweizer

und als Staatsrechtler der Restauration, Carlo Cattaneo als

Lombarde, der, wenn auch jünger als die Genannten, doch die

Erinnerung an die napoleonische Zeit in einem bestimmten neuen
Sinne deutet, und endlich ein Deutscher, der ganz zur kommenden,

nationalstaatlichen Phase überleitet, Droysen. Die praktischen
Probleme, die diesen Männern vorschweben, sind einerseits
italienische, andrerseits deutsche. Frankreich tritt um diese Zeit
innerhalb unsres Problemkreises in den Hintergrund.

346



Simonde de Sismondi hat sich bekanntlich als Nachkomme
eines um der Freiheit willen ausgewanderten pisanischen No-
biligeschlechts gefühlt und in diesem Bewusstsein seine
Geschichte der italienischen Republiken im Mittelalter geschrieben.
In Wirklichkeit — so wissen wir heute — ist er der Nachkomme
einer südfranzösischen Hugenottenfamilie, die seit mehr als hundert

Jahren der Genfer Bürgerschaft angehörte. Ebenso wichtig
wie die fiktive und die tatsächliche Herkunft wurde für die

geistige Welt Sismondis ein früher Aufenthalt in England. Als
Flüchtlinge vor der Genfer Revolution, die um 1792 eine Reihe

alteingesessener Familien vertrieb, suchten die Angehörigen
Sismondis eine Zuflucht in dem Lande, das Montesquieu als die

freiheitlichste unter den modernen Monarchien gepriesen hatte.
Ein englischer Freiheitsbegriff, nach der Anweisung Montes-
quieus gestaltet, bleibt denn auch der dauernde Kern in Sismondis

historischer Ideologie, und in dem italienischen Milieu des

Mittelalters, in das er ihn später überträgt, nimmt er sich
gelegentlich etwas kurios aus. Wichtiger als die erste Auswanderung
wurde für Sismondi die zweite. Seine Familie war aus England
zurückgekehrt in der Meinung, in Genf hätten sich die Gegensätze

beruhigt, da brach eben die zweite revolutionäre Welle
von 1794 über die Zurückkommenden herein. Sismondi und sein

Vater wurden als Aristokraten verhaftet, ihr Vermögen konfisziert

und einige ihrer nächsten Freunde erschossen. Vor dieser

neuen Freiheit der Revolution flohen die Sismondi nun dorthin,
von wo sie einst ausgewandert zu sein glaubten, dorthin, wo sie

den Ursprung der politischen Freiheit im neueren Europa
vermuteten, nach Italien, in die Gegend von Pisa. Tatsächlich ist
es Sismondi gelungen, hier seiner Familie nicht nur eine neue
Heimat, sondern eine neue, bescheidene, landwirtschaftliche
Grundlage der Existenz zu verschaffen, einen Besitz, der durch
die revolutionären Freiheiten, die nach wenigen Jahren die
napoleonischen Heere nun auch der Toscana aufsalzten, nicht mehr
zerstört wurde.

Wenn diese Jugendschicksale Sismondi in die materielle und
geistige Defensive gegen den revolutionären und napoleonischen
Universalstaat drängten, so ging er seit seiner Rückkehr nach
Genf um 1800 geradezu zur Offensive über. Er ficht zunächst
mit wirtschaftlichen Argumenten gegen das französische Zoll-

347



system, gegen die zollpolitische Abschnürung seiner genferischen
Heimat vom englischen Markt, als Publizist und als Mitglied
der Handelskammer des Département Léman. Sismondi ist einer
der frühesten Schüler Adam Smiths auf dem Kontinent. Er hat
dem französischen Denken durch seine nationalökonomischen
Werke die englische Lehre vom Freihandel als einer der ersten
vermittelt in einer Epoche, da der napoleonische Protektionismus

und der Wirtschaftskrieg gegen England auf seiner Höhe
standen. Als eines der bedeutendsten Glieder im Freundeskreis
der Madame de Stael stand er jahrelang unter unmittelbarer
Polizeiaufsicht, und während sich die Gruppe von Coppet unter

dem Druck der französischen Massregeln auflöste, die einen

freiwillig in die Verbannung nach Deutschland gingen, die
andern gezwungen Genf verliessen, harrte Sismondi aus bis um
1812, und als endlich Madame de Stael ihre Flucht nach Oesterreich,

nach Russland und schliesslich nach Schweden antrat,
zog sich Sismondi auf sein Gütchen in Pescia zwischen Pisa
und Lucca zurück.,

Die bedeutendste und bleibende Frucht dieser bewegten Jahre
ist Sismondis Histoire des républiques italiennes au moyen
âge, deren 16 Bände zuerst in Zürich bei Gessner und später in
Paris erschienen. Wir haben hier nicht davon zu sprechen, was
dieses Werk für die Geschichte der Historiographie, für die
Kenntnis des italienischen Mittelalters, als Vorbereitung für
Jacob Burckhardts Werk, das ein halbes Jahrhundert später
erschien, bedeutet hat. Für unser Problem, die Geschichte der
Kleinstaatidee, ist es darum von Bedeutung, weil hier eine
Brücke geschaffen wurde von der vornehmlich an das Altertum
gebundenen Vorstellung republikanischer Freiheit, die das 18.

Jahrhundert gehegt hatte, zu der unmittelbaren Vorgeschichte der
modernen europäischen Welt. Jene Republik kleinen Umfanges,
in der alle Bürger an der Regierung teilnahmen, in der die
öffentlichen Aemter vom Volke übertragen und im Namen des
Volkes ausgeübt wurden: hier in Florenz sah man sie verwirklicht;

in Venedig hatte sie in aristokratischer Spätform bis vor
wenigen Jahren noch gelebt, hier griff man die Dinge mit Händen

und hier durfte man zuverlässiger an die wirkliche
Möglichkeit einer solchen Regierungsform glauben als vor dem
Bild der griechischen Städte, die seit Jahrhunderten zerfallen

348



waren, von denen Montesquieu sprach, oder gar vor dem
abstrakten Schema des Contrat social. Das Werk Sismondis hat
eine ähnliche Wirkung auf die napoleonische Generation
ausgeübt wie dasjenige Johannes Müllers auf die unmittelbar
vorrevolutionäre. Johannes Müllers Geschichten schweizerischer
Eidgenossenschaft sind in mancher Hinsicht der ältere Bruder
von Sismondis Histoire des républiques italiennes au moyen âge.
Im Salon der Madame de Staël waren sich die beiden Verfasser
begegnet. „J'eus l'avantage de vous être présenté à Coppet",
schreibt später Sismondi an Müller, „vous m'encourageâtes dans
cette entreprise et vous me donnâtes d'utiles conseils"1)- Die
Begegnung war keine zufällige und die Berührung in der
historischen Arbeit keine bloss technische. Beide schrieben die
Geschichte einer Gruppe kleiner Republiken, beide wollten einen

ursprünglichen Zustand kultureller und politischer Gesundheit
schildern. Beide wandten sich nicht nur an ihre Landsleute,
sondern an Europa. Aber während der Philhelvetismus, den Müllers

Werk am Ende des 18. Jahrhunderts weckte, im europäischen
Geschichtsbewusstsein eine Nebenerscheinung blieb, wurde die
italienische Renaissance zu einer Hauptetappe im Gang der
europäischen Kulturgeschichte, wie sich ihn das 19. Jahrhundert
vorstellte. Ein zeitgenössischer Italiener, Borsieri, sagt in seinen

„Notizie sullo storico Giovanni Müller" von den Jahrhunderten
des italienischen Mittelalters und der italienischen Städtefreiheit,
sie erschienen wie das heroische Zeitalter der modernen
Geschichte, Dante sei ihr Homer, Italien ihre Poesie.

Sehr merkwürdig ist nun das Gesamtbild der europäischen
Geschichte, das Sismondi vor sich sieht, und in das er seine
Darstellung der italienischen Kleinstaaten einbaut. Die karo-
lingisch-fränkische Monarchie, die noch heute für unser
deutschschweizerisches Geschichtsbewusstsein unter dem Einfluss der
deutschen Historiographie einen ersten Höhepunkt europäischer
Geschichte darstellt, dem gegenüber alle spätere mittelalterliche

Entwicklung politisch fast nur als Niedergang erscheint,
diese karolingische Monarchie ist für Sismondi wie für
zahlreiche spätere französische und italienische Geschichtsschreiber
ein flüchtiges Gebilde, das keine tiefen Wurzeln in das poli-
') Vgl. das 5. Kap. in J. R. de Salis, Sismondi, La vie et l'oeuvre d'un

cosmopolite philosophe, Paris 1932.

349



tische Bewusstsein der Bevölkerungen des damaligen Europa
habe senken können. Erst die folgenden, aus der feudalen De-
komposition des Karolingerreiches hervorwachsenden lokalen
und nationalen Bildungen hätten wirkliche Lebenskraft und
Zukunft besessen. So sehr wir uns hüten, eine einseitige negative
Beurteilung des Werks Karls des Grossen zu übernehmen, und
so sehr wir bemerken, dass Sismondi in Karl vor allem den

grössten Vorfahren seines aktuellen Gegners, der von Karl als

„mon prédécesseur" sprach, gesehen hat, so bedeutsam
erscheint uns doch Sismondis Betonung des lebenskräftigeren,
zukunftsreicheren Charakters der kleinräumigen Staatenbildungen
des Feudalismus. In ihnen sieht er den eigenen, angeborenen
Geist der von Karl unterworfenen Stämme wieder aufleben.
Und diesen Geist nennt er national. Weil Otto d. Gr. diesen
natürlichen Gemeinschaften, die wir die deutschen Stämme zu

nennen gewohnt sind, ihre Unabhängigkeit liess und gerade
auf diesen Kräften sein Reich aufgebaut habe, — was übrigens
bezweifelt werden kann —, erntet er bei Sismondi grosses Lob.

„Die Herrschaft Ottos des Grossen zeichnete sich aus durch die

Festsetzung einer Regierungsform, die mit dem Geist des
Jahrhunderts und den Bedingungen der Nation übereinstimmte."2)

Es ist keine besondere, nur Sismondi eigene Kuriosität, dass

hier das Schlagwort vom nationalen Geist in enger Verbindung
mit den kleinräumigen Staaten mittelalterlicher Tradition
auftaucht. Der Kleinstaat als der wahrhaft nationale, aus den

Bedürfnissen der Bevölkerung und dem Geist der Geschichte organisch

erwachsene Staat: das ist eine These, die dieser Generation

gemeinhin eigen ist, ob es sich um Sismondi und seinen
Kreis von Coppet, um deutsche Romantiker und italienische
Neoguelfen, oder um französische Oppositionelle von der Art
Bonaids oder de Maistres handelt. Kleinstaatidee und Nationalgedanke

sind um diese Zeit enge Verbündete im Kampf gegen
das Universalreich Napoleons, in dem es keine Vaterlandsliebe
mehr gab.

Diesen grossen, oppositionellen Zeitgedanken exemplifiziert
Sismondi am italienischen Beispiel. Die kulturellen, literarischen
und künstlerischen Leistungen der Italiener im ausgehenden

2) Hist, des rép. it. I, 93 ff. (éd. 1809).

350



Mittelalter sind für ihn bedingt durch die Buntheit der politischen

Verhältnisse. Man denke statt der Vielfalt von Stadtrepubliken

und Fürstenstaaten im mittelalterlichen Italien einen
zentralen Hof, der Reichtum der lokalen Malerschulen, der
Dichtergruppen, der Chronistentraditionen, all das fiele dahin. Was
Jacob Burckhardt später als Hauptagens in der griechischen
Kultur, als das ,,Agonale" bezeichnet hat, das demonstriert
bereits Sismondi als „Emulation constante entre tant de petits
états" innerhalb des italienischen Mittelalters.

Aus diesem Gedanken ergibt sich für Sismondi eine weitere
aktuelle Konsequenz. Auf die Begeisterung für den Befreier,
als der um 1796 Napoleon begrüsst worden war, folgte schon
nach wenigen Monaten in Italien eine blutige Enttäuschung.
Der Verrat an Venedig hat auch die feurigsten Anhänger der
Revolutionsideen ins Herz getroffen, und die zentralisierte
französische Verwaltung, die an die Stelle der vielgeschmähten habs-

burgisch-bourbonischen Kleinstaaterei getreten war, erwies sich
in mancher Hinsicht als schlechter und korrupter als alle
Missbräuche der vertriebenen Dynastien. So stellte sich in Italien
neben die Einheitspatrioten französischer Observanz, die auch
nach dem Sturz Napoleons eine starke Kraft der italienischen
Einheitsbewegung blieben, eine andere Gruppe von Patrioten,
die gerade im Gegensatz zum Muster napoleonischer Zentralisation

nur in einem föderativen Bund der traditionellen, nach 1815

restaurierten italienischen Klein- und Mittelstaaten die wahre,
die nationale Lösung der Einheitsfrage erblickten. In der
Erinnerung an jenen älteren italienischen Staatenbund, der den

Kampf gegen ein ultramontanes Kaiserreich geführt hatte, in
Erinnerung an die Lega lombarda der Zeit Friedrich Barbarossas,

nannte sich diese Gruppe von Föderalisten Neoguelfen. Wir
haben uns gewöhnt, diese Schule von Historikern und Politikern
allzusehr als eine romantisch-katholische Bewegung zu sehen,
weil sie in ihrer späteren Phase tatsächlich vor allem katholische
Politik gemacht hat, von überzeugten Katholiken vertreten worden

ist und in Pius IX. ihren künftigen Bundespräsidenten
gesehen hat. Einer der Väter dieser Schule und ihr erster grosser
Geschichtsschreiber aber ist der liberale Sismondi.

Aus dem Plaidoyer für den föderativen italienischen Bundesstaat,

zu dem Sismondi an vielen Stellen seines Werkes ansetzt,

351



möchte ich nur ein Argument herausheben. Wie der Einzelne in
der kleinen Republik alles zu werden sich anstrenge, was er mit
seinen Gaben nur werden könne, so entfalte in einem Staatenbund

bei äusserer Bedrohung jedes Bundesglied alle Kräfte,
deren es überhaupt fähig sei. Nicht in der Zentralisation liege
die militärische Kraft, sondern in der Differenzierung der
Glieder3). Ueberraschenderweise demonstriert Sismondi diese These

am spanischen Beispiel. Keine fremde Armee habe spanischen
Boden betreten können zu der Zeit, da die spanische Monarchie
einem losen, föderativen Bund gleichgekommen sei, d. h. in den
Zeiten Isabellas und Karls V. Seit aber die habsburgische
Zentralisation durchgegriffen habe, sei Spanien militärisch
widerstandsunfähiger geworden, sodass im Erbfolgekrieg englische,
österreichische und französische Armeen das spanische
Territorium kreuz und quer hätten durchstreifen dürfen4).

Blicken wir, bevor wir uns von Italien zu Deutschland
hinüberwenden, einen Augenblick auf die spätere Phase des Risorgi-
mento, in der der italienische Bundesstaat nicht mehr ein
akademisches Programm von Historikern, sondern ein Gegenstand
politischen und militärischen Kampfes geworden ist. Wir müssen

uns versagen, in jenes Buch zu schauen, das der Bischof
von Imola im Reisegepäck mit sich nahm, als er zum Konklave
fuhr, aus dem er als Pius IX. hervorging, in den „Primato
morale e civile degli Italiani" des Vincenzo Gioberti. Eine andere
Schrift dieser Jahre, die unser Problem und unser Land noch
näher angeht, muss uns einen Augenblick fesseln: Carlo Cat-
taneos „Cittä considerata come principio ideale delle istorie ita-
liane"5). Der Verfasser ist durchaus Italiener, geborener Milanese,

ist aber gerade infolge seiner Ueberzeugung im Problem
des Kleinstaates in eine enge Beziehung zu unserem Land getreten.

Die Elite der Tessiner Jugend, die heute das Liceo in
Lugano besucht, steigt täglich unter den Blicken der Marmorbüste
Carlo Cattaneos über die Treppen ihres Schulhauses. Carlo
Cattaneo ist einer der Begründer des Luganeser Liceo. Darin
liegt einige Ironie, denn das Schicksal, seine Begabung und
seine Bemühungen schienen ihn zum Begründer nicht einer

3) Hist, des rép. it. II, 185 (éd. 1809).
4) Ebenda XII, 10 (éd. 1818).

5)Neu herausgegeben von O. A. Belloni (Vallecchi, Firenze 1931).

352



Schule, sondern eines Staates zu machen. Während der Revolution

von 1848 ist er das Haupt des Kriegsrates in Mailand
gewesen. Durch seine nationalökonomischen Arbeiten über
Entwässerungen, öffentliche Arbeiten, Zoll- und Steuerwesen,
Eisenbahnen, Strafrecht, schien er prädestiniert, führender Abgeordneter

in einer Kammer, vielleicht Minister des geplanten
italienischen Bundes zu werden. Nicht nur die militärischen Siege
Radetzkis haben die Verwirklichung dieser Aussichten verhindert.

Cattaneo ist 1801 geboren und hätte in der späteren,
glücklicheren Phase des Risorgimento noch sehr wohl mitwirken
können. Mailand hat ihn nach der Befreiung in die Kammer
gewählt, ohne dass Cattaneo das Mandat annahm. Einmal ist er
einem Ruf Garibaldis gefolgt, der ihn um 1860 zu seinem
Stellvertreter in Neapel erhob. Aber immer wieder kehrt er
enttäuscht in sein Refugium in Castagnola zurück. Er blieb der
Föderalist, als der er in die 48er-Revolution eingetreten war.
Nach einer neuen Wahl in die Kammer, als das Risorgimento
seiner letzten Erfüllung nahe war, 1867, verweigerte er den Eid
auf die neue Verfassung.

Unserm Interesse für die Theorie des Kleinstaates ist
Cattaneo bedeutsam durch eine These, die einer wirklichen
historischen Einsicht nahe kommt. In der genannten kleinen Schrift
stösst Cattaneo von der Position Sismondis aus rückwärts vor
und findet eine echte unmittelbare Beziehung zwischen dem
italienischen Comune des Mittelalters und dem römischen Muni-
cipium der Antike. Die Stadt mit dem dazugehörigen umliegenden

Land als die nicht nur wirtschaftliche, sondern politische Ur-
zelle, als die massgebende Individualität der gesamten italienischen

Geschichte von der vorrömischen Zeit her durch die
römische Organisation hindurch, trotz der Unterbrechung durch
die ostgotische und langobardische Herrschaft, als die auch im
Mittelalter wieder siegreiche Einheit politischen Lebens darzulegen,

dies ist der Sinn des genannten Büchleins. Diese
Lebensgemeinschaft von Città und Contado ist die natürliche „persona
politica", der „stato elementare, permanente e indissolubile".
Mit Entzücken verfolgt Cattaneo das Wiederaufblühen dieser
Einheit aus den Trümmern der Völkerwanderung, in der Form
der Bischofsstadt. „Era come una selva atterrata che ripullula
da sepolte radici." Im Moment, wo es diesen mittelalterlichen

23 353



Städten gelingt, die politische Herrschaft des Bischofs
abzuschütteln, stehen sie wieder da wie die vorrömischen Städte, in

reicher Verschiedenheit, in ständigem Wettstreit, die Schöpferinnen

der Renaissance.

Wenn im Leben Cattaneos der Sieg der unitarischen Praxis
über die föderalistische Theorie für das italienische Feld sichtbar

wird, so verläuft die Linie in Deutschland bekanntlich analog.

Ich möchte hier einen Augenblick zurückgreifen. Die
deutsche Geschichtsschreibung des 19. und 20. Jahrhunderts
sieht einen ihrer Ahnen in Justus Moser, dem Rechtskonsulenten
des Bischofs- und Stadtstaates Osnabrück, dem Verfasser der
Osnabrückischen Geschichte, deren letzter Teil im selben Jahr
1780 erschien, in dem Johannes Müllers erster Band
„Geschichten der Schweizer" in Bern herauskam. Den geistigen
Schirmherrn eines kleinen Landstaates, der aus dem Engen und
Häuslichen ins Weite und Gesamtdeutsche wirkte, hat Goethe
in Moser verehrt6). Nicht das Zusammenleben des ganzen
hanseatischen Städtebundes, dem Osnabrück angehörte, hat Moser
schildern wollen, sondern nur das innere Leben der einzelnen
Stadt. In ihr sah er alle Keime deutschen Lebens bunt und
verschlungen, aber fruchtbar und glücklich durcheinanderwirken:

die altgermanische sächsische Bauernschaft des Landes,
die mittelalterliche Ritterschaft, die Bürger, den Bischof, das

Domkapitel, das noch in Mosers Zeit neben 22 katholischen
auch 3 protestantische Mitglieder zählte. Als ein Muster jenes
wahrhaft deutschen, organischen Wachstums politischen Lebens
erschien dieser Osnabrückische Staat den Lesern, von denen

manche, wie Goethe, selbst aus ähnlichen Verhältnissen
hervorgegangen waren.

Das Kind einer andern Hansestadt, der Bremer Arnold
Hermann Ludwig Heeren, der in Göttingen Schlözers Nachfolger
wurde, hat um dieselbe Zeit vielleicht den bedeutendsten neuen
Gedanken in die Theorie des Kleinstaates eingefügt. Montes-

6)„Wenn man sonst dem Deutschen Reiche Zersplitterung, Anarchie und
Ohnmacht vorwarf, so erschien aus dem Möserischen Standpunkte
gerade die Menge kleiner Staaten als höchst erwünscht zu Ausbreitung

der Kultur im Einzelnen, nach den Bedürfnissen, welche aus der
Lage und Beschaffenheit der verschiedenen Provinzen hervorgehn."
Dichtung und Wahrheit 15. Buch (Sophienausg. 28, 318).

354



quieu hatte die unleugbare militärische Schwäche des
Kleinstaates durch das Mittel der Conföderation zu kompensieren
gesucht. Heeren bemerkt neben der Conföderation einen weiteren
Faktor, der die lange Lebensdauer der Kleinstaaten in Europa
ermöglicht habe und fernerhin begünstige: die Existenz und

Aufrechterhaltung eines europäischen Gleichgewichts. Heeren ist
wohl der erste Historiker gewesen, der das politische Europa
prinzipiell als ein Gleichgewichtssystem einer Mehrzahl grosser
Staaten verstanden hat. Wenn dann Ranke in unerreichter
Meisterschaft das Leben dieser Staatenfamilie und das

Funktionieren des Systems schilderte, zuerst in seinen Geschichten
der romanischen und germanischen Völker von 1824 und später
in allen seinen Hauptwerken, so hat er einen Gedanken
ausgeführt, den Heeren seinen Vorlesungen und seinem Handbuch
der Geschichte des europäischen Staatensystems und seiner
Kolonien, das 1809 in Göttingen erschienen ist, zugrundegelegt
hatte. Dieses Staatensystem war nun für Heeren nicht eine
indifferente Tatsache, sondern die Voraussetzung der europäischen

Kultur. Heeren, der Schwiegersohn und Biograph des

grossen Heyne, war selbst zuerst Altphilologe gewesen und hat

später eine bedeutende Geschichte der klassischen Literatur im
Mittelalter geschrieben. Er besass damit eine andere Vorstellung
vom griechischen Leben als sein Vorgänger Schlözer, von dem
das Wort vom griechischen Packvolk stammt. „Ist Einförmigkeit
in der politischen wie ästhetischen Welt die Mutter der
Beschränktheit, und Mannigfaltigkeit dagegen die der Kultur, so

war keine Nation auf einem bessern Wege wie die Griechen",
sagt er gelegentlich, und mit Selbstverständlichkeit überträgt er
diesen Gedanken auf die mittelalterlichen Städte Italiens, auf
seine gleichzeitige deutsche Staatenwelt. Sollte es in Deutschland

zu einem einzigen Staat kommen, so glaubte das Heeren
als ein bedauerliches Ereignis, als das „Grab deutscher Kultur

und Europäischer Freiheit" voraussehen zu müssen. Heeren
ist erst 1842 gestorben, aber niemand sprach mehr von ihm, nicht
nur weil er achtzigjährig geworden war.7)

Für den Kleinstaat wird der Gedanke des europäischen
Gleichgewichts stets einen erhöhten Wert behalten. Verbunden mit

7) A. H. L. Heeren, Historische Werke, 15 Bde. Göttingen 1821—1826.
Vgl. Bd. XV, 224 und IX, 414.

355



dem andern Faktor der günstigen geopolitischen Situation
bedeutet er die stärkste äussere Garantie für den Fortbestand
europäischer Kleinstaaten. Ein italienischer Stadtbürger ist es

gewesen, von dem wir zum ersten Mal in der Geschichte wissen,

dass er eine ausgesprochene Gleichgewichtspolitik getrieben

hat, Lorenzo Magnifico de' Medici. Ein Holländer ist es

gewesen, Wilhelm von Oranien, der aus der bitteren Erfahrung
seiner Heimat von 1672 zum Gedanken einer europäischen
Allianz gekommen ist, und der, als er auf den Thron von England
gelangt war, die Idee des europäischen Gleichgewichts zur
grossen Parole englischer und europäischer Politik erhob. Mag
für Holland, für die Schweiz, für Venedig eine besonders
günstige geographische Lage der Kleinheit der Machtmittel zu

Hülfe gekommen sein, es ist doch bezeichnend, dass in einer der

gefährlichsten Stunden der venezianischen Geschichte, als sich
die Lagunenstadt der gewaltigen Uebermacht des ottonischen
deutsch-italienischen Reiches gegenüber zu verteidigen hatte,
sie zu einer ausgesprochenen Gleichgewichtspolitik griff und die

diplomatischen Vorteile ausnützte, die ihr die Lage in der
Friktionszone der grossen damaligen Weltreiche, des byzantinischen

und des ottonischen, darbot.
Doch kehren wir zu unseren deutschen Dingen zurück. Wenn

ich nun Karl Ludwig von Haller, den Berner, in diesen
Zusammenhang stelle, so geschieht es, weil er mehr als irgendein
gebürtiger Deutscher die offizielle Theorie der deutschen politischen

Welt in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts vertreten
hat, er, von dessen Werk die ganze Epoche ihren Namen entlieh.
Die „Restauration der Staatswissenschaft oder Theorie des
natürlich geselligen Zustandes, der Chimäre des künstlich bürgerlichen

entgegengesetzt", hat bekanntlich den Versuch unternommen,

die gesamte Naturrechtslehre der Aufklärung in allen
Schattierungen, sowohl der absolutistischen als der
revolutionärdemokratischen, mit einem Ruck aus den Angeln zu heben und
dort wieder anzuknüpfen, wo das Mittelalter zuletzt seine
staatsrechtliche Position verteidigt hatte, bei der Lehre vom göttlichen
Ursprung der monarchischen Ordnung, bei Bossuet. Haller, der
Berner Republikaner, ist ausgesprochener Monarchist, wie er, der

geborene Protestant, Katholik geworden ist. Gibt es ein
schöneres Beispiel für die geistige Fruchtbarkeit der bernischen

356



Staatsform als dieses enfant terrible einer protestantischen
Republik? Denn ein Kind dieser Staatsform bleibt Haller sein
Leben lang. Er, der dem Wiener Kongress mit seiner Theorie
von der göttlichen Legimität der Monarchie das Gewissen
stärkte, als man die jahrhundertealten Republiken Venedigs
und der Niederlande nicht restaurierte, während man doch allen
alten Monarchien und einigen neuen dazu auf die Beine half,
er bleibt doch im Gedanken des Kleinstaates ein Verwandter
Rousseaus. Dem künstlich bürgerlichen Zustand der Gesellschaft

gegenüber will Haller den natürlichen wieder herstellen.
Und wenn auch dieser Naturzustand nach Haller ein
monarchischer ist, so ist der natürliche Staat doch in jedem Fall
klein, nicht grösser als Rousseaus Republik. Hallers Monarchie
hat manche Aehnlichkeit mit einem grossen Berner Bauerngut.
„Kleinere Staaten sind die wahre, einfache Ordnung der Natur,
auf welche sie durch verschiedene Wege am End allemal wieder

zurückführt", sagte er im zweiten Band seiner Restauration8).

Haller legt so sehr Wert auf den kleinen Umfang seiner
natürlichen Monarchie, dass er das Aufkommen des Erstgeburtsrechtes

zur Verhinderung der politischen Erbteilungen als ein

Unglück ansieht, es sei ein Hauptgrund geworden für das

Aufkommen und den Bestand grösserer Staatsgebilde, „vor
denen auch dem Verstand der Gelehrten schwindelt."9)

Betrachten wir Hallers Position noch etwas genauer.
„Trauernd über das Unglück der Revolution, bekümmert über
die Gefahren meines Vaterlands, misstrauisch gegen die
herrschenden Doktrinen, und von ihren Gegnern selbst unbefriedigt,
warf ich demnach alle Bücher und Autoritäten weg, um fürohin
nicht mehr die Menschen, sondern nur allein Gott in seiner
Schöpfung, der Natur zu fragen. Und siehe, der da klopfte, dem
ward aufgetan... da schwur ich bei mir selbst, den Götzendienst

des bürgerlichen Kontraktes zu stürzen, die Ehre Gottes
und der Natur wieder auf den Thron der Wissenschaft zu
setzen."10) Man sieht, schon im Ausgangspunkt des Haderschen
Denkens ist die Gegnerschaft gegen jenen morosen, ungeselligen,

unwissenden Sophisten, als den er Rousseau hasste, ge-

8) p. 510 (Erstausgabe, 1817).
9) ib. p. 509.

10) ib. I, p. VIII f. und XXIV. (1816).

357



geben. Was er aber hasst, ist im Grunde nicht so sehr Rousseau

selbst und seine Theorie, als die politische Realität, die sich

hur mit halbem Recht auf Rousseau berief, jene grossen
Revolutionsrepubliken, die mit Gewalt dekretiert worden waren und
deren demokratischer Geist zuweilen nur in den Staatsreden
und auf dem Papier der Verfassungen existierte.

Mag Haller noch so sehr die patriarchalische Monarchie mit
Berufung auf das IV. Gebot und das alttestamentliche Königtum

als das wahre Gesetz Gottes und der Natur verkündet
haben, in seiner Brust war die Liebe zur heimatlichen Staatsform

nicht durchaus erstorben. Als künstliche Staatsform lässt

er die Republik sehr wohl neben der natürlichen der Monarchie
gelten. Und im Augenblick, wo er nun diese künstliche Form
zu schildern hat, greift er genau zu den Farben, mit denen sie

Montesquieu und Rousseau gemalt hatten. Die Gesamtheit der

Mitglieder einer solchen Kommunität oder doch ein Ausschuss

aus ihrer Mitte trägt die Souveränität und führt die Geschäfte;
das Gedeihen hängt an der Liebe des Einzelnen zum Ganzen, an

der Liebe zur bürgerlichen Gleichheit, an der Genügsamkeit und

am Grad der Sparsamkeit. Frugalität, die in Monarchien
naturwidrig sei, bedeute die Kraft der Rupubliken, Reichtum und
Luxus zerstören sie. In kleinen und einfachen Verhältnissen hätten
die klassischen Republiken gelebt. Die Bürgerschaft einer einzelnen

Stadt habe die griechischen Republiken und die kleinasiatischen

Kolonien ausgemacht. So sei es auch in den freien Städten

Italiens und der Schweiz, in den Reichsdörfern und Reichsstädten

Deutschlands meistens gewesen. So sei es eigentlich
auch in den Freistaaten Nordamerikas. Dank diesen Verhältnissen
trügen die Republiken „zur Zierde der Welt bei, zu jener erfreulichen

Mannigfaltigkeit, wo jedem ein ehrenvoller Platz vergönnt
ist."11)

Dem Theoretiker der heiligen Allianz fehlt es bei der
Schilderung republikanischen Lebens nicht an Tönen aufrichtiger
Wärme. In Zeiten von Not und Gefahren zeige sich die Tugend
des Patriotismus in ihrer vollen Grösse. „Da strebt man nach

der Ehre, im Kampf für das Vaterland zu fallen, da opfern
andere freudig ihr Vermögen, ihre Gesundheit und jedes Glück
des Lebens auf; da ist keine Arbeit zu streng, keine Entbehrung

")VI, 558 f. (2. Aufl. 1825).

358



zu hart, keine Gefahr zu gross, dass sie nicht mit Freuden
unternommen, ertragen, besieget werde. Aber auch in Zeiten von
Ruh und Frieden, mitten im Genüsse des Glücks, hat der wahre
Patriotismus noch seinen schönen und herrlichen Wirkungskreis.
Dann bringt er aus blossem Privatvermögen gemeinnützige
Anstalten und wohltätige Stiftungen hervor, lehrt undankbare,
beschwerliche Arbeiten ertragen, selbst Widerspruch und Undank
erdulden, gibt Mut und Eifer zur Erfüllung jeglicher Pflicht."12)

Hallers persönliches Schicksal ist nicht weniger bewegt und

katastrophenreich als dasjenige Cattaneos oder Sismondis. Als
Flüchtling vor den Revolutionsarmeen tritt er 1789 in den

Dienst Metternichs und begleitet als Feldkanzlist in den

folgenden Jahren den Erzherzog Karl auf seinen Feldzügen. Die
ruhigere Zeit seiner Dozententätigkeit in Bern, die mit 1805

beginnt, nimmt um 1817 ein Ende. Seine Konversion und das
Erscheinen seiner „Restauration der Staatswissenschaft" hat ihm
ein zweites Mal die Vaterstadt gekostet, und als alter Emigrant
hat er von seinem Asyl in Solothurn aus noch den Sonderbundskrieg

erlebt.
In seinen letzten Lebensjahren konnte er feststellen, dass es

nach aller Voraussicht in Deutschland und seinem geliebten
Oesterreich nicht bei der vom Wiener Kongress sanktionierten
Ordnung patriarchalischer Monarchien göttlichen Rechts bleiben
werde. Als er starb, war Bismarck seit drei Jahren Gesandter
am Frankfurter Bundestag.

Die nationale Idee, die noch Männer von der Generation
Sismondis oder Heerens mit Selbstverständlichkeit mit der Tradition

kleinstaatlicher, mittelalterlicher Ordnung identifiziert hatten,

war nun im Begriff, unter preussischer Inspiration ein

Programm zu entwickeln, für das es kein vernichtenderes Schimpfwort

gab als Kleinstaaterei.
Unter den politischen Theoretikern und Geschichtschreibern

hat niemand sich in der entscheidenden Phase intensiver für
diese preussische Wendung des deutschen Nationalgedankens
eingesetzt als Droysen. Unter seiner Führung beschritt die
deutsche Geschichtswissenschaft den Weg von der theoretischen
Schau zur aktiven Publizistik, den Weg, der von Ranke zu
Treitschke führte. In Droysens Geschichte des Hellenismus

12) ib., 498.

359



glaubt man die Trompeten zu hören, die auf dem Kasernenhof
des pommerschen Treptow bliesen, als der künftige Geschichtschreiber

als Kind des Garnisonspredigers in der Wiege lag.
Jene Trompeten tönten in seine Kinderohren in den Jahren, da

die preussischen Regimenter in die Freiheitskriege auszogen.
Dieser Ton ist Droysen eigen geblieben. Auch er nimmt seinen

Ausgangspunkt von der napoleonischen Situation. Aber ähnlich
wie Schlözer einst den Zweck des Staates in der Zahl und dem

Reichtum der Untertanen gesehen hatte, so liegt für Droysen der
Wert des Staates in der repräsentierten Machtsumme. Im Leben
des Staates sei Macht — so lautet seine vielzitierte Formel —
so sehr das Wesentliche wie im Bereich der Familie die Liebe,
im Bereich der Kirche der Glaube, im Bereiche der Kunst das
Schöne usw. „In der politischen Welt gilt das Gesetz der Macht
wie in der Körperwelt das Gesetz der Schwere."13)

Nun ist es wohl wahr, dass Droysen sich die politische Macht
eines Staates nur denken konnte gestützt auf einen Fonds der

Arbeit, der Gesundheit und der Freiheit aller in der sittlichen
Sphäre, dass ein Staat ihm umso mächtiger erschien, je mehr in
ihm die Idee des Rechts alles durchdringe, und je mehr geistige
und materielle Güter unter seinem Schutz gediehen. Aber der
Rat, den er den Deutschen gab, lautete nicht, vor allem und in
erster Linie diese geistigen Güter und die Idee des Rechts zu

pflegen, dann werde ihnen die Macht von selbst zufallen,
sondern: man möge sich vertrauensvoll unter die Führung der
preussischen Monarchie begeben und ihr allein dienen, dann
werde sich alles zum Guten wenden.

Diesen Rat hat Droysen in das metaphorische Kleid eines

gewaltigen Geschichtswerkes gehüllt. Seine Geschichte Alexanders

des Grossen und des Hellenismus ist eine Aufforderung an
die deutschen Kleinstaaten, sich der preussischen Führung
anzuvertrauen. Zugleich wollte er mit diesem Werk das kräftigste
europäische Erinnerungsbild republikanischer Selbständigkeit
und kleinstaatlicher Kultur, das Bild des Griechentums, wenn
nicht zerstören, so doch seinem preussischen Ziel dienstbar
machen. Vor Ueberschätzung geistiger Güter glaubte er die Deutschen

warnen zu müssen. „Auch Griechenland hatte einen glei-

1S) Qrundriss der Historik, § 76. (ed. Hübner p. 352).

360



chen Hort, an Kleinodien der Kunst und Wissenschaft überreich,
mit gerechtem Stolz gehegt, mit sinnigem Fleiss gepflegt und
er rettete nicht. Man sehe nur, was dann ward —".»*)

Das gelehrige Deutschland hat Droysens Warnung nicht überhört,

hat sich der makedonischen Führung anvertraut, hat
Macht als das Wesen des Staates gepflegt und ist gerettet worden.

„Man sehe nur, was dann ward

u) Geschichte des Hellenismus III. (Epigonen), 2. Halbband, 2. Aufl.
1878, p. 158.

(Schluss folgt)

Emil Wiedmer

Nachts

Die Nacht ist still, die Nacht ist weit,

sie ruht im Schoss der Ewigkeit.

Die Glocke schweigt, der Tag ist fern,
der Mond ist da und auch der Stern.

Ich liege stumm und denke still
wie ich jetzt Gott mich nähern will.

Schwer drückt die Schuld, was ich gefehlt;
ich fühle, wie mich Sünde quält.

Ich atme tief, ich weine leis,
Die Reue drückt das Herz mir heiss.

Und wie ich bitte und bereu —,
bedeckt der Schlaf mich wie mit Spreu.

Und aus der Spreu wird Traum, ganz Gold,
ein Saum vom Himmel, der mir hold.

Der holt mich heim und ruht mich aus:
Ich schlafe ruhig wie das Haus.

361


	Der Typus des Kleinstaates in europäischen Denken [Fortsetzung]

