
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 5

Artikel: Zum Thema Freiheit

Autor: Valéry, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Thema Freiheit
Von Paul Valéry.

/\ uch die Politik spricht von Freiheit. Vorerst schien sie
*- mit diesem Ausdruck lediglich eine juristische Bedeutung
zu verbinden. Während Jahrhunderten erkannte beinahe jede
organisierte Gesellschaftsordnung zwei Kategorien von Individuen,
für welche nicht die selben Gesetze galten: die einen waren
Sklaven, die andern wurden Freie genannt. In Rom hiessen die
freien Menschen, die von freien Eltern abstammten, „ingenui";
diejenigen, die frei geworden waren, „libertini". Viel später
erst bezeichnete man mit „libertin" (Freigeist) diejenigen, von
welchen man annahm, dass sie ihren Geist befreit hätten; endlich

verblieb dieser schöne Titel denen, welche keine Schranken
kannten auf dem Gebiet der Moral.

*

Noch später wurde aus der Freiheit ein Ideal, ein Mythos, ein

Ferment, ein Wort voll Verheissung und voll Drohung, ein Wort,
das Mensch gegen Mensch im Kampfe stellte, meistens die,
welche am schwächsten scheinen und sich am stärksten fühlen
gegen jene, welche am stärksten scheinen und sich nicht' am
schwächsten fühlen. Diese politische Freiheit lässt sich kaum
trennen von den Begriffen der Gleichheit und Souveränität; sie
ist schwer vereinbar mit dem Begriff der Ordnung; zuweilen mit
jenem der Gerechtigkeit. Die Verknotungen und Wechselwirkungen

dieser Abstraktionen zeigen sich deutlicher, wenn man
das Ideengebilde „Freiheit" in seine verschiedenen Bestandteile
zerlegt. Die Freiheit zu denken, (d. h. zu veröffentlichen) ist
nicht immer mit der Ordnung vereinbar. Die Freiheit des Handels

wie die Arbeitsfreiheit können gegen Gerechtigkeit und
Gleichheit Verstössen. Die Nation, das Gesetz, der Staat, die
Schule, die Familie sind Mächte, die jede auf ihre Weise den
freien Impuls des Individuums einschränken. Es wäre übrigens
eine ganz interessante und vielleicht fruchtbare Untersuchung,
festzustellen, was einem Individuum möglich ist in einem „freien"
Land — wieviel ihm noch an Spielraum übrig bleibt, nachdem
es jedem Zwang Genüge getan, den ihm das allgemeine Wohl
auferlegt.

*
272



Politik und Freiheit des Geistes schliessen einander aus;
denn Politik bedeutet Idole. Ich sehe in der Freiheit des Geistes

einen automatischen Vorgang, welcher jede Idee sogleich
auf ihre rein gedankliche Natur beschränkt und nicht zulässt,
dass sie sich mit dem verquicke, was sie darstellt, sondern £ie
von allen affektiven und impulsiven Werten entblösst, welche
nur geeignet sind, ihre Kombinationsmöglichkeiten zu vermindern

oder zu fälschen. Jene gefühlsbetonten Werte sind nur
zufällig mit Vorstellungen verbunden. Eine traurige Vorstellung
lässt sich zerlegen in eine reine Idee, die nicht traurig zu sein
braucht und in eine Traurigkeit, die jedes Gedankens entbehrt.
Man darf diese Freiheit des Geistes nicht verwechseln mit dem,
was man gewöhnlich Gedankenfreiheit oder Gewissensfreiheit
nennt. Diese sind rein äusserliche Handlungen und Taten —
die bei ihren Urhebern meist unvereinbar sind mit der Freiheit
des Geistes, wie sie oben beschrieben wurde. Ein wirklich freier
Geist hält nichts von seinen Meinungen. Wenn er sich auch der
Entstehung derselben in seinem Innern nicht erwehren kann
und die Erschütterungen und Affekte, die damit verbunden sind,
empfindet, so wird er doch diesen innern Erscheinungen, denen

er unterworfen ist, entgegenwirken, indem er sie auf ihre
Besonderheit und notwendige Unbeständigkeit reduziert. In der Tat
können wir nur Partei ergreifen, wenn wir dem Allereigensten
unserer Natur und dem Zufälligsten der augenblicklichen Gegenwart

Folge leisten. Der freie Geist aber fühlt sich unveräusserlich.

Es macht mir grosse Mühe, eine klare und genaue Vorstellung
zu gewinnen von der Idee der politischen Freiheit. Ich nehme an,
ihre Bedeutung sei etwa, dass ich dem Gesetz allein Gehorsam
schulde, einem Gesetz, das als Ausfluss des ganzen Volkes und
im Interesse aller gedacht wäre. Wenn dieses Gesetz mich
behindert oder verletzt, so soll ich deshalb niemanden beschuldigen
oder hassen können: ich habe es über mich ergehen zu lassen,
wie die Gesetze der Natur. Wenn ich das bürgerliche Gesetz in
keiner Weise mit dem natürlichen Gesetz in Einklang bringen
kann, sei es, weil jenes das Antlitz und den Ausdruck eines
besonderen Willens angenommen hat, der mich allein durch die
Uebermacht der Tat besiegt, sei es, dass jenes Gesetz, wiewohl

18 273



es den Ausfluss der Gesamtheit darstellt, mir unsinnig oder
fürchterlich erscheine, so erachte ich meine politische Freiheit
als beschädigt... Und doch habe ich gelernt, eine feste
Vorstellung davon zu haben. Ihr Begriff ist mir eingeimpft. Man
hat Sklaven gesehen, die unter ihrer Befreiung litten. Man sieht
Völker, die in Verlegenheit geraten, wenn sie sich selbst überlassen

sind und sich schleunigst wieder einen Herrn erschaffen.
Solche Völker können zu den kultiviertesten und intelligentesten

ihres Zeitalters gehören. Noch eine Bemerkung: man muss,
was die Freiheit anbelangt, unterscheiden zwischen dem
Begriff und der Empfindung. Selbst unter einer despotischen
Regierung könnten erschlaffte Staatseinrichtungen einem Individuum

mehr Spielraum oder sogar mehr Bewegungsfreiheit in
öffentlichen Angelegenheiten gewähren, als in einem streng
freiheitlich aufgebauten Staat. Dieses wird sich in jenem Fall
umso freier fühlen, als der Anschein der Freiheit geringer ist.

*

Man nennt ein „freies Land" ein Land, in welchem der
Zwang der Gesetze abhängt vom Willen der Majorität. Der Grad
der Strenge dieses Zwanges ist in obiger Definition nicht
enthalten. Mag er so hart sein, als er will, wenn er nur von
der Majorität ausgeht, oder, wenn nur das Volk glaubt, er gehe
von der Majorität aus, so genügt das: ein solches Land ist ein

„freies Land". Es ist bemerkenswert, dass diese politische Freiheit

von dem Wunsch ausgegangen ist, die Freiheit des
Individuums als ein Naturrecht aufzustellen, welches jedem Menschen
zukommt, der das Licht dieser Welt erblickt. Wollte man nun
dieses Naturrecht der Laune eines Einzelnen oder einiger Weniger
entziehen, so blieb keine andere Lösung, als dass man es

abhängig machte von den Launen der Majorität. Da man dies
jedoch nicht eingestehen durfte (denn weder für die Laune noch
für die Weisheit der Majorität könnte man mit Fug einstehen)
so wurde aus einer gewissen Keuschheit dem unbestimmten
Empfinden dieser Majorität die edle Krone der Vernunft
verliehen.

«

Es ist klar, dass die Rechte, die man sich selbst entziehen soll,
einer höhern Freiheit geopfert werden, als jene wäre, die uns
erlauben würde, sie unbeschränkt auszuüben. Diese einfache

274



Feststellung genügt, um zu zeigen, in welchen Wirrwarr des
Ausdrucks wie des Gedankens der Begriff der Freiheit uns
verwickelt.

*

In einem sogenannt „freien Land" ist es streng verboten, ein
Glas Wasser aus dem Meer zu schöpfen oder zehn Fuss Tabak
zu pflanzen; und wenig fehlte, so wäre es gar gefährlich,
vermittelst einer Lupe eine Zigarre an der Sonne zu entzünden.
All dies ist ohne Zweifel sehr vernünftig und muss irgendwo
seine Rechtfertigung haben. Aber der Druck ist trotzdem da und
dies ist der Punkt, zu dem ich gelangen wollte: die Anzahl und
die Intensität der gesetzlichen Zwangsformen sind vielleicht
grösser als je. Das Gesetz bemächtigt sich des Menschen von
der Wiege an, auferlegt ihm einen Namen, den er nie mehr
ändern kann, schickt ihn in die Schule, macht aus ihm bis in
seine alten Tage einen Soldaten, der stets des Rufes gewärtig
sein muss. Es zwingt ihn zu einer Reihe ritueller Handlungen, ;zu

Bekenntnissen und bestimmten Leistungen; und mag es sich

um seine Güter oder um seine Arbeit handeln, stets hat er sich

gewissen Erlassen zu fügen, deren Anzahl und Kompliziertheit
derart mannigfaltig geworden, dass keiner alles wissen und kaum
einer alles richtig verstehen kann. Ich bin nahe daran, den

Schluss zu ziehen, dass die politische Freiheit das sicherste
Mittel ist, aus den Menschen Sklaven zu machen, denn diese

Zwangserscheinungen gelten ja als der Ausfluss eines Gesamtwillens,

was nicht zu widerlegen ist, und diese Art Behinde;-

rung und Erpressung von seiten einer völlig abstrakten und
unpersönlichen Autorität, die keinerlei Antlitz besitzt, wirkt mit
der Fühllosigkeit, mit der blinden und unausweichlichen Gewalt
eines Mechanismus, der jedes individuelle Leben von der Geburt
bis zum Tode in unentwirrbare Elemente irgend einer
ungeheuerlichen Existenz verwandelt.

*

Die grossen Dinge werden von Menschen vollbracht, die kein
Gefühl besitzen für die Machtlosigkeit des Einzelnen. Diese
Gefühllosigkeit ist wertvoll. Und doch muss man zugeben, dass
in dieser Beziehung die Verbrecher einer gewissen Aehnlich-
keit mit unsern Helden nicht entbehren.

275



Opfer der Freiheit. Mit mehr als einem Kleinod, und von
den wertvollsten, werden die Kosten der Freiheit bezahlt.

So wie die Freiheit unsrer Bewegungen nicht an und für sich

empfunden wird, sondern nur als Folge-Erscheinung einer
überwundenen Hemmung — oder erst unter dem Druck einer
Behinderung in uns auftaucht, so werden auch die politische Freiheit

oder die Freiheit der Sitten und Gedanken ursprünglich
nicht empfunden, sondern entstehen und kräftigen sich nach und
nach in den Geistern und erst nach langen Perioden des

Zwanges, der Disziplin, des Formalismus und der
Unterdrückung werden sie dominierend. Während einer solchen Zeit
der Strenge erwirbt der Mensch Tugenden, die im ganzen
genommen dem sozialen Leben, der regelmässigen Funktion
dieses Lebensmechanismus, dem gegenseitigen Verständnis unter

den Individuen, der Voraussicht in Bezug auf die Reaktionen

des Einzelnen, wie der verschiedenartigen Gruppen,
förderlich sind. Es ist möglich, dass die eingeprägten Grundsätze,
Regeln, Sitten und Gewohnheiten in einer späteren Epoche, bei
Untersuchung der Umstände selbst, nicht mehr aus diesen
abgeleitet werden können: so geschieht es dann, dass plötzlich
alles wunderlich, unsinnig, tyrannisch und willkürlich erscheint
und dass man nicht mehr verstehen kann, wie man sich so lange
diesen hemmenden oder ungerechten, lächerlichen, fürchterlichen

oder auch nur überflüssigen Formen und Formeln
unterwerfen konnte. Hieraus entstehen Bewegungen, welche danach

trachten, diese Hindernisse zu stürzen, wie auch Vorstellungen
von dem Glück und Genuss, davon befreit zu sein. Sogleich
taucht der Gedanke auf an das Vergnügen, das man fände, nur
schon durch die Tat, die in wenig Augenblicken diese Hindernisse

anzugreifen und zu zerstören vermöchte. Unter dem
Namen der Freiheit ist es die Gewalt, die mit ihren grellen Farben,

ihren starken Tönen und Gebärden, ihren dramatischen
Anstrengungen und Schöpfungen zur unwiderstehlichen Verführerin

wird. Meistens ist es so: wenn der Löwe, dem es
verleidet ist, seinem Herrn zu gehorchen, diesen zerrissen,
verschlungen und seine Nerven befriedigt hat, so steht ein neuer
Meister da, vor welchem er in Demut kriecht...

Diese Revolte ist wahllos im Zerstören. Gewalt kennt man
daran, dass sie nicht wählen kann: man sagt sehr richtig, der

276



Zorn sei blind; eine Explosion oder eine Feuersbrunst
umschlingt einen gewissen Bereich und zerstört alles, was darin
enthalten ist. Diejenigen sind also im Irrtum, die eine Revolution

oder einen Krieg als Lösung bestimmter Probleme betrachten

und glauben, dabei werde nur das Uebel vernichtet. Zu den

Opfern der Freiheit gehören die Formen und in jedem Sinne
des Wortes — der Stil. Alles, was Zucht voraussetzt, Regeln,
die nicht leicht zu erklären sind, und nie erlahmenden Einsatz;
alles, was zwangsläufig von der Freiheit, das Hindernis zu
umgehen, zur höhern Freiheit führt, es zu überwinden, das geht
zu Grunde und die Welt wird überschwemmt von der Bequemlichkeit

und ihren Produkten. Eine aufrichtige Geschichte der
Kunst würde zeigen, wie viele Neuheiten, angebliche
Entdeckungen und Kühnheiten weiter nichts sind als Verkleidungen
des Dämons der geringsten Leistung.

*

Die Vorstellung, die Empfindung der Freiheit, der Freiheitsdurst

sind umso kräftiger und deutlicher hervorgetreten, je
persönlicher die Macht in ihren Grundsätzen, je unpersönlicher und
rein verwaltungstechnisch sie hingegen in den Mitteln und in
der Art ihrer Wirksamkeit war. Als sie sich auf ein Individuum
allein beschränkte, musste sie sich folglich mit einem Mechanismus

versehen, der sich immer stärker lediglich auf die Ueber-

mittlung und automatische Vollstreckung der Befehle
beschränkte, die vom Zentrum dieses Einzigen ausgingen. So

geschah es in Frankreich im 17. Jahrhundert. Das hiess eine
Revolution nicht nur wünschenswert, sondern auch durchaus plausibel

und im Bereich der Möglichkeit erscheinen lassen. Alle
unsere Revolutionen des vergangenen Jahrhunderts hatten als

notwendige und genügende Voraussetzung das System einer
zentralisierten Macht, die gestattet, dass mit einem Mindestmass

an Phantasie und einem Mindestmass an Kraft und Dauer
der Anstrengung eine ganze Nation auf einen Streich in die
Hände dessen fällt, der das Abenteuer unternommen. Von dem

Tag an, da man sah, dass es genügte, sich einiger Liegenschaften
und einiger Persönlichkeiten zu bemächtigen, um eines ganzen

Landes habhaft zu werden, eröffnete sich die Aera der
politischen Veränderungen auf dem Wege der plötzlichen und jä-

277



hen Gewalt. Das von Richelieu und Ludwig XIV. erschaffene
System gestattete und begünstigte die Phantasien eines Blanqui.

Aber dies ist es nicht, was mich hier beschäftigt. Ich denke
an das, was man „Staat" nennt und wovon ich nirgends eine

Erklärung finden konnte, die meinen Geist befriedigt hätte. Die
Rechtsgelehrten sagen, er sei eine „juristische Person", d. h.

ein Wort und ein Begriff, in welchem eine gewisse Anzahl von
Fähigkeiten und Befugnissen ausgedrückt und enthalten sind.
Aber diese Befugnisse gehen notwendigerweise auf das Gesetz
zurück: nun gibt es aber kein Gesetz ohne den Staat, der es
geschaffen und ihm zur Nachachtung verhilft. Hier befinden wir
uns also in jener bemerkenswert mythischen Welt, die stets das

Gemeinschaftsdasein beherrscht und die jedem individuellen
Leben reale und genau umrissene Folgen von Existenzen auferlegt,

die nur in der Einbildung und als Namen vorhanden sind
und sich in keiner Weise umschreiben, schildern oder erklären
lassen.

Als mich eines Tages ein junger Mann um Aufklärung über
diesen Begriff ersuchte, geriet ich in Verlegenheit, was ich ihm
antworten sollte, denn einesteils drang er sehr in mich, andern-
teils fühlte ich meine gewohnte Abneigung, Aussagen zu tun,
die mich selbst nicht befriedigten und Ausdrücke zu gebrauchen,
deren eigentlicher Sinn mir unbekannt war. Ich wusste ihm endlich

nichts Besseres vorzuschlagen, als ein „Rezept zum
Verständnis des Staates", das mir augenblicklich durch den Kopf
ging und entsprechend wenig tauglich sein mag.

Ich sagte ihm: „Stellen Sie sich mal einen absoluten Monarchen

vor, einen Mann, der Macht hat über vieles und das meiste
in seinen Händen hält. Er besitzt das ganze Land, insofern pis
alle Besitzenden ihm Abgaben schulden und ihren Besitz nur
ihr eigen nennen dank der Protektion, die er ihnen verleiht. Er
kann die Leute reich oder arm machen, erhöhen oder erniedrigen,

verbannen, töten, wie es ihm gut scheint; er kann erbauen
oder niederreissen, Krieg oder Frieden beschliessen, organisieren,

reglementieren, gestatten und verbieten... Niemandem ist
er Rechenschaft schuldig... Alles in allem ist er der einzige
totale Mensch in seinem Reich und er kündigt sich also an: „der
Staat, das bin Ich." Nichts ist klarer und Sie verstehen leicht,
was der Staat in diesem Fall bedeutet, denn Sie sehen einen,

278



Menschen und stellen seine Tätigkeit fest. Gehen wir von dieser

Schilderung aus. Und nun wollen wir auf der Basis dieser
Vorstellung eines allmächtigen Menschen operieren. Nehmen Sie
alles hinweg, was er Menschliches an sich hat, ohne seine Macht
zu berühren: denken Sie sich ihn befreit von Alter und Tod,
unzugänglich für die Einwirkungen der Zeit:

„Vainement pour les dieux il fuit d'un pas léger."
Das ist aber nicht alles. Nehmen Sie ihm jetzt noch seine

Fähigkeit zu empfinden: dieser Unsterbliche braucht kein Herz...
Kein Herz und keine Sinne... Was den Geist anbelangt...
Beim besten Willen wüsste ich nicht, was der Geist des Staates

sein könnte?
„Ihr Staat ist ein Monstrum", sagte der junge Mann. „Wir

leben also nur von dem, was er uns zu überlassen geruht. Unsere
Güter, unser Leben, unsere Geschicke sind bloss geringe
Zugeständnisse, die er uns verleiht. Nun verstehe ich, dass

Freiheitsbewegungen von Zeit zu Zeit auf die wachsende Unmenschlichkeit

des Systems antworten. Der Mensch erstaunt und
zittert vor ihm, wie er sich verwundert aufbäumt angesichts der
riesigen Maschinen, die er selbst gebaut hat."

„Das müssen Sie noch hinzufügen: wenn der Staat stark ist,
erdrückt er uns. Wenn er schwach ist, sind wir dem Untergang
preisgegeben." j

Es gibt feinnervige Individuen, die sich verletzt fühlen
angesichts der Auffassung ihrer selbst, wie sie ihnen aus Ansprachen
und politischen Ueberlegungen entgegentritt. Einige unter ihnen

ertragen es nicht, wenn der Ton hitzig wird und Worte
gesprochen werden, die so erhaben sind, dass der allgemeine
Gebrauch davon ihnen als ein Verstoss gegen das Anstandsgefühl
erscheint. Sie entfernen sich von den Parteien, die solche Worte
auf ihr Banner schreiben und davon zehren: d. h. sie entfernen
sich von allen Parteien.

*

Jede Politik, auch die primitivste, geht von einer bestimmten
Vorstellung des Menschen aus, dreht es sich doch darum, über
ihn verfügen zu können, sich seiner zu bedienen, ja selbst, ihm
zu dienen. Handle es sich nun um Parteien, Regierungen oder
Staatsmänner, so wäre es vielleicht stets lehrreich, auf dem

279



Grund ihrer Taktik und Handlungen die Vorstellung des
Menschen ausfindig zu machen, die sie sich gebildet haben oder noch
bilden. Ich frage mich, ob es einen Einzigen gebe, der sich Zeit
und Mühe genommen habe, darüber gründlich nachzudenken und
ich gelange zur Gewissheit, dass dies nie der Fall war.

*

Ich schlage eine andere Untersuchung vor: man studiere die
Veränderungen der individuellen Freiheit seit so und soviel
Jahren.

Man müsste die aufeinanderfolgenden Gesetze genau betrachten:

die einen erweitern, die andern vermindern den Bereich
der Möglichkeiten eines jeden. Von dem und dem Tag an kann
man nicht mehr Zahnarzt sein ohne Examen und Diplom. Zu
einem bestimmten Zeitpunkt wurde jedermann gezwungen,
Militärdienst zu verrichten. An einem andern Datum wurde die
Scheidung statthaft. Dreissig Jahre später ward die Verpflichtung

eingeführt, dass man dem Fiskus alles bekennen müsse,
was man verdiene. Gegen 1820 hingegen war es ein
grundverschiedenes Bekenntnis, das verlangt wurde. Man sieht, der Um-
riss unseres Freiheitsgebietes ist sehr wechselnd. Ich fürchte
lebhaft, sein Flächeninhalt habe sich seit einem halben
Jahrhundert stets verringert: wie die peau de chagrin.

Aber es wäre sehr ungerecht und oberflächlich, wollte man nur
den gesetzlichen Zwang in Betracht ziehen. Der moderne Mensch
ist der Sklave der Moderne: es gibt nicht einen Fortschritt, der
nicht zu seiner Versklavung beitrüge. Der Komfort schmiedet
uns Ketten. Die Freiheit der Presse erschlägt uns mit ihren allzu

lauten Machtmitteln, durch ihr gedrucktes Geschrei und
spiesst uns von allen Seiten an ihre Sensationsnachrichten. Die
Reklame, eines der grössten Uebel unserer Zeit, beleidigt
unsere Blicke, fälscht den Sinn des Epithetons, verdirbt alle
Landschaften, zersetzt jeden Wert und jegliche Kritik, treibt
Missbrauch mit Bäumen, Felsen und Denkmälern und vermengt auf
den von Maschinen ausgespieenen Blättern den Mörder, das

Opfer, den Helden, den Jubilar des Tages und den jugendlichen

Märtyrer.
Dann gibt es obendrein noch die Tyrannei des Fahrplans.
All das nimmt sich unser Gehirn zur Zielscheibe. Bald wird

man streng isolierte Klöster bauen müssen, die allen Wellen und

280



Blättern unzugänglich sind, und in denen eine vollständige Ignoranz

aller Politik gewahrt und gepflegt werden kann. Dort werden

Schnelligkeit, Zahlen, Wirkungen der Masse, der Ueber-
raschung, des Kontrastes, der Wiederholung, der Neuheit und
der Leichtgläubigkeit verachtet sein. Dorthin wird man an
gewissen Tagen pilgern, um durch das Gitterwerk hindurch einige
Exemplare wirklich freier Menschen zu beschauen.

Uebersetzung von A. M. Ernst-Jelmoli.

Ueber Foederalismus
Von Bundesrichter Dr. Hans Huber

(Fortsetzung und Schluss)

III.
Auch die Schweiz ist seit 1848 ein Bundesstaat, kein loser

Staatenbund mehr. Das bedeutet nichts mehr und nichts weniger,
als dass der Bund kein Bund mehr ist, sondern ein Staat geworden

ist. Er ist kein völkerrechtliches Vertragsverhältnis, keine
Allianz souveräner Staaten mehr. Auf demselben Territorium
bestehen zwei staatliche Organisationen, die zentrale und die
gliedstaatliche. Die staatlichen Aufgaben und Zuständigkeiten sind
zwischen ihnen aufgeteilt. Aber es ist kein Akt der Kantone,
welcher diese Aufteilung vornimmt, sondern es ist die Verfassung

des Bundes. Und im Streitfalle entscheiden nicht Organe
der Kantone über die Grenze, sondern Organe des Bundes.

Ob in einem solchen Bundesstaat der Zentralstaat oder die
Gliedstaaten souverän sind, ob man mit Rücksicht auf die
Verteilung der Staatsaufgaben auch von einer Teilung der Souveränität

sprechen darf, und ob die Gliedstaaten mit Fug überhaupt
noch als echte Staaten angesprochen werden dürfen, sind mehr
theoretische, hier belanglose Fragen. Der Verfasser steht
wissenschaftlich auf dem Boden (von Walther Burckhardt), dass
der Bund „den Staat in seinem ganzen räumlichen Bereiche
verkörpert und dass die gliedstaatlichen Organisationen, weil sie
nicht letztinstanzlich entscheiden, ihn nicht verkörpern".

Der Bundesstaatsbegriff, wie er eben skizziert wurde, ist in
der deutschen Schweiz allgemein anerkannt. Er ist ja auch

;
281


	Zum Thema Freiheit

