
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 5

Artikel: Der Typus des Kleinstaates im europäischen Denken

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 6. Jahrgang September 1938 Heft 5

Der Typus des Kleinstaates
im europäischen Denken

Von Werner Kaegi.

I.

Die folgenden Vorträge verdanken ihre Entstehung einer Einladung
der Stiftung Lucerna, zum Thema der diesjährigen Tagung ,,Die
Schweiz in Europa" vom Gesichtsfeld der allgemeinen Geschichte
her etwas beizutragen. Bei den gegebenen Bedingungen war es
nur gerade möglich, das Sonderthema, das wir wählten, nach
einigen Richtungen hin abzutasten. Einige Sektoren des Problemkreises

haben vor Jahren eine sorgfältige erste Bearbeitung
gefunden in den von Hermann Bächtold angeregten Basler
Dissertationen von Eduard Sieb er, Die Idee des Kleinstaates bei den
Denkern des 18. Jahrhunderts in Frankreich und Deutschland
(Basel 1920) und von Oscar Bernhard Cap pis, Die Idee des
Kleinstaates im Deutschland des 19. Jahrhunderts (Basel 1923). In
beiden Arbeiten blieben das italienische, das englische und das
neuere französische Denken unberücksichtigt, von der spanischen
und osteuropäischen Reflexion nicht zu reden. Was wir hier
vorlegen, ist nicht mehr als eine Erinnerung an das Thema, nicht
ein Resultat, sondern eine erste Information. Einige besondere
Akzente verdankt die Darstellung den Arbeiten eines historischen
Seminars, dem der Gegenstand im vergangenen Sommer vorgelegt
wurde. Allen Mitarbeitern an jenen Uebungen, insbesondere den
Damen R. Littner und L. Maurer und den Herren G. Bienz, M.
Huber, A. Müller, E. Rutishauser, E Schuler und S. Slriibin, deren
Arbeiten der folgende Text einige abgelegene Zitate verdankt, sei
hier der wärmste Dank ausgesprochen. W.K.

Jie Erörterung typischer geschichtlicher und politischer Si¬

tuationen ist es gewesen, von der das neuere europäische
denken über Staat und Geschichte seinen Ausgang genommen
hat. Diese Erörterung war es, bei der der Historiker immer
wieder zum politischen Theoretiker wurde. Welchen Gefahren
ein Fürst in einem ererbten Fürstentum ausgesetzt sei, welchen
andern in einem neuerworbenen, und mit welchen Massnahmen
er in beiden Situationen der Gefahr begegnen könne; wie die

»7

257



Städte oder Herrschaften zu regieren seien, die vor der Eroberung

nach eigenen Gesetzen gelebt haben; wie in verderbten
Staaten eine freie Verfassung, die schon besteht, erhalten werden,

und wenn sie nicht besteht, eingeführt werden könne: das

sind einige von jenen Fragen, die Machiavelli beunruhigt und zur
Abfassung seiner beiden Hauptwerke, deren Inhalt wiederum
nach zwei Staatstypen getrennt ist, veranlasst haben.

In den Werken politischer Reflexion, die uns aus dem 16. und
17. Jahrhundert erhalten sind, spielt der besondere Typus des

Kleinstaates noch kaum eine Rolle. Die rohe Unterscheidung,
mit der man sich begnügte, war die traditionelle, von Altertum
und Mittelalter ererbte, politisch-formale, nach dem Kriterium,
ob einer, ob mehrere, ob alle Bürger an der Regierung teilhätten.
Noch das 18. Jahrhundert hat in der Regel an der Unterscheidung

von Monarchie, Aristokratie und Demokratie, auch wenn es

sie gelegentlich etwas variierte, festgehalten. Zugleich aber hat
gerade das 18. Jahrhundert, das erfüllt war vom Interesse für
Erdgeschichte, für die natürlichen, von Klima und Boden
gegebenen Bedingungen des menschlichen Lebens, und das zugleich
beglückt war, in der mathematischen Methode einen sicheren
Pfad theoretischer Erörterung gefunden zu haben, die Gesichtspunkte

von Umfang, geographischer Beschaffenheit und von
Bevölkerungszahl in die politische Betrachtung eingeführt. Gerade
die zahlenmässige Erfassung und mathematische Behandlung
politischer Probleme hat ja aus dem, was für die Italiener des
16. und 17. Jahrhunderts noch allgemeine Lehre vom Staat, Sta-

tistica, war, das werden lassen, was uns nur noch als ein Teil der
Staatswissenschaften, als Statistik bekannt ist.

Mit diesen beiden Fragen nach Bodenumfang und
Bevölkerungszahl ist nun das Problem des Kleinstaates prinzipiell
gestellt. Dass es damit nicht erschöpft sei, haben die Gespräche des

vergangenen Frühlings bewiesen, als im Augenblick, wo ein
Kleinstaat ruhmvollster Tradition über Nacht lautlos vom
Erdboden verschwand, manche mit schwarzer Prophétie verkündeten:

jetzt habe die Stunde des Kleinstaates geschlagen, hier sehe

man die geringe praktische Widerstandskraft, die ein solches
Gebilde im Fall ernster Bedrohung zu entwickeln im Stande sei.
Was ein Kleinstaat bedeutet, ist nicht allein in der Zahl seiner
Bevölkerung und seiner Quadratkilometer Bodens bestimmt.

258



Hier, wo die Abstraktion allzu eilige Schlüsse zieht, allzu rasch
in die vermeintliche Höhe historischer Gesetze hinaufschiesst,
darf das am Boden haftende Wissen des Historikers einsetzen
und distinguieren.

Zunächst erlaube man mir zwei Worte zum allgemeinen Stichwort:

„Die Schweiz in Europa". Wenn sich der Gebildete
unseres Landes über die Vergangenheit seines eigenen Staates
unterrichten will, so stehen ihm eine Reihe vorzüglicher Führer
dieses und des letzten Jahrhunderts zur Verfügung, Führer, die
seine Landsleute sind und denen er vertraut. Will er aber die
Geschichte seines Kontinents, die Geschichte jener europäischen
Völkerfamilie, deren Glied auch er ist, kennen lernen, so sind es

in der Regel Handbücher und Einzeldarstellungen nichtschweizerischer

Autoren, an die er sich wenden muss. Und wenn dies an

sich kein Unglück wäre, so wird es doch fatal, weil bei aller
erstaunlichen Leistung im einzelnen die Geschichtsschreibung des
19. und unseres eigenen Jahrhunderts immer wieder von einem

Grundbegriff beherrscht ist, der nicht rein historischer, sondern
geschichtsphilosophischer, halb biologischer, halb philologischer
Herkunft ist, dem Begriff der Nation. Fast seit hundert Jahren
hat sich die Welt daran gewöhnt, die Geschichte Europas als
eine Geschichte von Nationen zu verstehen. Früher schrieb man
eine Geschichte der europäischen Staaten. Dieser Grundbegriff
der Nation, der in sich schwere Geburtsfehler trägt, hat das
geschichtliche Wissen der europäischen Gebildeten in nicht geringere

Verwirrung gebracht als die pseudoisidorischen Dekretalen
und alle Papsttafeln des Mittelalters. Wenn auch niemand mehr
ernstlich glaubt, dass irgendeine Nation aus gemeinsamer
Abstammung hervorgegangen sei, so heisst eben natio immer noch
Stamm, der Begriff von nasci, und der Name der römischen
Geburtsgöttin Natio wird so lang darin anklingen, als man sich des
Worts bedient. Und die Einheit der Sprache, die mit dem
Begriff der Nation nun schon seit Generationen verbunden ist,
wird immer wieder die falsche Vorstellung von der einheitlichen
Abstammung und Geschichte all derer, die eine bestimmte
Sprache sprechen, als fälschendes Ingrediens in die Diskussionen
einfliessen lassen. Einer eigentlichen Fälschung kommt nämlich
der Begriff der Nation genau in jenem Sinne gleich, wie er für
die Konstantinische Schenkung oder für das Werk des Isidorus

259



Mercator gilt. Was in Wirklichkeit ein Programm, ein Wille für
Gegenwart und Zukunft ist, das wird als eine Tatsache der
Vergangenheit ausgegeben. Mag immer die Bevölkerung eines
bestimmten Staates allen Gegensätzen der Tradition zum Trotz,
ungeachtet aller noch so verschiedenen Vergangenheiten ihrer Teile,
den festen Willen haben und bekunden, ein Volk zu sein, sich zu

betragen wie eine Familie, wie die Kinder eines Stammvaters,
so ist das ihr freier Entschluss und der unbeteiligte Beobachter
kann sich nur an diesem schönen Willen zur Eintracht freuen.
Kleidet sie diesen Willen für Gegenwart und Zukunft aber in ein

fiktives Bild der Vergangenheit, in die Fiktion, der politische Wille
einer Gegenwart sei die Resultante von sprachgeschichtlichen
ethnologischen, ja sogar biologischen Faktoren der Vergangenheit,

die weit über den politischen Bereich jenes aktuellen
Einheitswillen hinaus wirksam gewesen wären, dann hat der ausserhalb

jener Grenzen wohnende Beobachter allen Anlass, genau zu

unterscheiden, was an jenem Bild der Vergangenheit echtes Wissen

und was daran frommer Wunsch sei. Der Schweizer, der
nicht nur von zwei, sondern von drei Seiten Geschichtsbilder
angeboten bekommt, in denen der Begriff der nationalen
Kulturgemeinschaft dominiert, ist nun tatsächlich in den letzten hundert
Jahren in eine schwierige Lage geraten. Da man von allen Seiten

jene nationale Kulturgemeinschaft als primäre Tatsache der

Vergangenheit proklamierte, hat er sich daran gewöhnt, die
fremde Rede für wahr zu halten. Es ist eine Folge dieses

Vorganges, dass mancher Schweizer der Gegenwart seinen Staat nicht
mehr in erster Linie als einen Bund souveräner Orte vor sich
sieht, sondern als einen Zusammenschluss von drei oder vier
Fragmenten nationaler Minorität, die alle in einer ähnlichen
Defensive leben und sich darum gegenseitig stützen. Im Grunde
ist aber die wirkliche Vergangenheit der Schweiz doch etwas
anderes als ein Bund mehrerer abgesplitterter Sprachgruppen.
Nicht die Sprachgruppen sind die Individualitäten, aus denen die
Schweiz hervorgegangen ist und besteht, sondern die Kantone. So
teuer uns das Wort von der vielsprachigen Schweiz als
Gemeinschaftsgedanke unseres Jahrhunderts schweizerischer
Geschichte sein muss, aus der älteren Geschichte der Schweiz ist
diese Parole nicht herausgewachsen, so wenig als die anderen von
der Schweiz als der Hüterin der Pässe, derWahrerin einer euro-

260



päischen Reichsidee. In diesen Stichworten, deren Wert für die
Gegenwart wir nicht verkleinern möchten, erkennen wir die
Spiegelung der grossen nationalen Kampfrufe unseres und des letzten
Jahrhunderts, nicht die Sorgen unserer ersten Väter. Diese aktuellen

Reflexe fremder Gedankengänge auf unsere Staatsidee haben
nebenbei eine fatale Seite: wer die Schweiz als eine Verbindung
nationaler Fragmente auffasst, gibt stillschweigend zu, dass
das natürliche Ganze eben doch nicht ein Staat wie die Schweiz,
sondern der Nationalstaat sei, und nimmt damit teil an jener
Fiktion, die wir als eine der folgenreichsten Fälschungen historischen

Denkens auffassen. Nirgends in Europa ist die Nation das

Primäre und der Staat ihre Schöpfung gewesen. Aelter als die
französische Nation ist der französische Staat, seine Begründer
sind das Königtum und der Episkopat, nicht die Nation. Aelter
als die deutsche Nation ist das deutsche Reich ostfränkischer
und sächsischer Prägung, das auch in seinen beiden neueren
Wurzeln, der preussischen und der österreichischen viel weniger

aus nationalen Kräften gespiesen ist, als aus dynastischen
und militärischen. Aelter als die spanische Nation ist der
spanische Staat, und sofern hinter der Mehrheit mittelalterlicher
Pyrenäenstaaten eine einheitliche Idee steht, ist es eine religiöse,
nicht eine nationale, die Idee des Kampfes gegen die Ungläubigen,

getragen von einer Pluralität von Ritterbünden. Italien,
das in mancher Hinsicht unsere These zu widerlegen scheint,
weil dort schon fünfhundert Jahre vor dem Zustandekommen
des modernen Nationalstaates ein wirkliches Nationalbewusst-
sein ohne politische Form festzustellen ist, konstituiert einen

merkwürdigen Sonderfall. Auch hier liegt in Wirklichkeit eine
primäre politische Schöpfung dem Nationalbewusstsein zu
Grund: es ist der römische Staat, der freilich während
Jahrhunderten nur in der Erinnerung lebte, aber selbst in dieser
ideellen Form so stark nachwirkte, dass sich die Bewohner der
Halbinsel gegen alle Ordnungen, die ihnen von aussen
aufgedrängt wurden, die gotische, die langobardische, die fränkische,
die ottonisch-staufische, die habsburgisch-spanische sträubten.

Jene römische Erinnerung allein, die man als nationale Idee
versteht, ist aber auch im 19. Jahrhundert nicht im Stande, eine
wirkliche Neugründung zu schaffen, sondern an der Wiege des
italienischen Nationalstaates steht eine Dynastie, die savoyische,

261



und eine Armee, die piemontesische, und ein erstaunlicher
Diplomat, Cavour.

Nicht von der Idee der Nation dürfen wir ausgehen, wenn wir
die Stellung der Schweiz in Europa verstehen wollen, sondern
von ihrer wirklichen Vergangenheit, d. h. davon, dass hier ein

Bund kleinräumiger, autonomer, städtischer und ländlicher, auf
der Genossenschaftsidee aufgebauter, politischer Gemeinwesen
sich erhalten hat, während das übrige Europa sich zum
überwiegenden Teil in grossräumigen, uniformierten politischen
Organisationen, deren Bevölkerungen sich als Nationen auffassen,
zusammengeschlossen hat. Wenn der Schweizer die Stellung
seines Staates in der geschichtlichen Welt verstehen will, so wird
er gut tun, das grelle Rampenlicht des nationalen Gedankens,
der erst seit einem Jahrhundert das europäische Leben bestimmt,
abzublenden und die älteren politischen Gebilde, die dem seinen
nach Entstehung und Aufbau verwandt sind, zu studieren. Diese
ältere bunte Flora kleinstaatlicher Bildungen, die den grössten
Teil des europäischen Bodens während eines halben Jahrtausends

belebt hat, ist heute fast völlig verwelkt. Neben der
Schweiz gibt es einen einzigen Staat, der sich mit ihr vergleichen
lässt: Holland. Aber einige Gruppen ähnlicher Gebilde leben,
auch wenn sie untergegangen sind, in der Erinnerung unver-
gesslich fort und sind die wirklichen Verwandten unseres Staates:

die Hansestädte Norddeutschlands, die Bauernrepubliken der
Apenninen, die Stadtstaaten Mittel- und Oberitaliens und
schliesslich die ehrwürdigste dieser Gruppen: die Republiken
des alten Griechenland.

Es wäre verlockend, der Frage nachzugehen, unter welchen
Umständen die genannten Kleinstaatengruppen entstanden, blühten,

untergingen, welches die gemeinsamen, typischen Züge dieser

Vorgänge gewesen sind. Ein solches Unternehmen übersteigt
nicht nur die äusseren Möglichkeiten, die uns zu Gebote stehen,
sie übersteigt auch bei weitem unsere Kräfte. Einen Widerschein

dieser, über ganz verschiedene Jahrhunderte und
Kulturgebiete verstreuten Vorgänge glaube ich indessen auffangen zu
können in einem kleinen Spiegel: im Abglanz der historischen
Reflexion, wie wir sie finden bei einer Reihe von Denkern und
Geschichtschreibern der letzten beiden Jahrhunderte. Sie sind
die Zeugen gewesen im Untergang jener Kleinstaatenflora, die

262



sich noch bis ins 18. Jahrhundert in einem Reichtum erhalten
hat, der uns nicht immer hinreichend bewusst ist. Befolgen wir
also die Methode Machiavellis, begeben wir uns zu den antiqui
uomini, die nicht nur erlebt, sondern auch gedacht haben; in
ihrer Unterhaltung fallen nicht nur die Sorgen der Gegenwart,
sondern auch manche von den Missverständnissen und falschen
Lieblingsideen unserer Zeit von uns ab.

Montesquieu steht unter den politischen Denkern des 18.

Jahrhunderts ähnlich wie Machiavelli unter denen der Renaissance,

ähnlich an überragender Bedeutung, ähnlich auch darin,
dass sein Bild uns in einer simplistischen Karikatur überliefert

ist. Montesquieu als den dogmatischen Verkünder der Lehre

von der Trennung der Gewalten und vom Zweikammersystem
aufzufassen wäre ebenso falsch, wie wenn man in Machiavelli
nur den Lehrer der amoralischen Mittel in der Politik sehen

wollte. Gerade eine undogmatische, allen historischen Situationen

gerecht werdende Erfassung des vielfältigen politischen
Lebens aller Völker und Zeiten war die Absicht des „Esprit des

Lois". Er habe seine Untersuchungen für nützlich gehalten,
«parce que le bon sens consiste beaucoup à connaître les nuances
des choses», sagt der Verfasser von sich selbst in der Verteidigung,

die er in späteren Auflagen seinem Werk beifügte.
Obwohl nun Montesquieu in der Unterscheidung der Staatstypen
zunächst vom traditionell-formalistischen Gesichtspunkt ausgeht
und, das übernommene Schema variierend, die drei Hauptformen
der Republik, der Monarchie und der Despotie nebeneinanderstellt,

findet unsere Frage nach dem Kleinstaat im Esprit des

Lois eine ideenreiche Antwort. Es ist schliesslich kein Zufall,
dass Montesquieus Werk nicht in Frankreich, sondern in Genf
gedruckt worden ist — ein Genfer Theologe, Jacques Vernet,
hat die Korrekturen gelesen — und Montesquieu war nicht der
Mann, diese Zusammenhänge gering zu schätzen. Er hatte einem
Freund, der um den Druck der Manuskripte bemüht war, die
Wahl gelassen, eventuell in Holland, oder dann in Genf, Solo-
thurn oder Basel einen Verleger zu suchen.

Sieht man nämlich genauer zu, so ist schon bei der scheinbar
rein formalen Unterscheidung der Staatstypen der Gesichtspunkt

der Bodenfläche in bestimmter Weise an der Typisierung
beteiligt. Im achten Buch des Esprit des Lois, in dem die Lehre

263



vom Untergang der Staaten je nach ihrem Typus dargelegt wird,
heisst es in der ersten Zeile des Kapitels über die Demokratie,
es gehöre zum Wesen einer Republik, dass sie nur ein kleines
Territorium besitze; im Kapitel über die Monarchie, diese
Staatsform sei nur in einem Gemeinwesen von mittlerer Grösse

möglich; im Kapitel über die Despotie, sie sei die angemessene
und beinah einzig mögliche Regierungsform für sehr grosse
Reiche. Aus all dem wird schliesslich der Satz gezogen: „Kleine
Staaten gehen an den grossen zu Grunde, die grossen aber an

sich selbst."
Doch beachten wir nun Montesquieus Darstellung der

Republik genauer. Alles, was er von der Republik sagt, ist ja nun
Lehre vom Kleinstaat. Montesquieu ist überzeugt, dass jedem
der drei formalen Typen bestimmte menschliche Haltungen, ja
geradezu gewisse Grundkräfte der Seele entsprächen. Sie nennt
er die Prinzipien der drei Regierungsformen. Das Prinzip der
Monarchie sei die Ehre, honneur, und wenn man sich erinnert,
wie bedeutend der Platz ist, den Montesqieu dem Adel, d. h.

einer nur dem Staate dienenden, in besonderer ständischer
Vertretung organisierten und an der Regierung teilnehmenden
Herrenschicht in seinem Begriff der Monarchie einräumt, wie für
ihn das Wesen der Monarchie geradezu davon abhängt, dass es

derartige Körperschaften zur Wahrung des Rechts, der Gesetze,
der individuellen Freiheiten und zur ständigen Beratung des

Monarchen gebe, so versteht man, dass die Ehre, die erste
Tugend des ritterlichen honnête homme, für ihn die Grundkraft
des monarchischen Staatstyps bedeutete.

Die Despotie, deren Wesen für Montesquieu geradezu in der

Ausschaltung dieser aristokratischen Herrenschicht und in dem
ausschliesslichen Regiment einer monarchischen Reichszentrale
über ein völlig uniformiertes, widerstandsloses, an Ausdehnung
gewaltiges Staatsgebiet liegt, beruht auf der Furcht. Leute, die
einiges Gefühl für eigenen Wert hätten, seien in der Despotie
gefährlich, denn sie wären im Stand, Revolutionen zu machen.
Die Furcht müsse auf allen Gemütern lasten, der Ehrgeiz
müsse ausgelöscht werden, wirklicher politischer Tugend
bedürfe man nicht, Gehorsam und Furcht sei alles, was die Regierung

verlange, und dem Willen des Despoten gegenüber sei nur
noch auf einem einzigen Gebiet Widerstand möglich, auf
demjenigen der Religion.
264



Neben Honneur und Crainte als den Grundkräften von Monarchie

und Despotie, setzt Montesquieu Vertu als Grundkraft der
Republik und damit des Kleinstaates. Was diese republikanische
Grundkraft sei, beeilt er sich schon in der Vorbemerkung des

ganzen Werkes, in der ersten Zeile, zu betonen: es sei nicht
die christliche Tugend, die einwandfreie Moralität, sondern diese

republikanische Tugend sei die Liebe zum Vaterland, die Liebe
zur Gleichheit. Es ist keine Frage: hier erreicht der Gegensatz
der antiken virtus und der christlichen vertu im 18. Jahrhundert
noch einmal eine politisch-theoretische Aktualität. Es sind die
Legendenfiguren der römischen Republik, die Montesquieu vor
sich sieht, wenn er von dieser politischen vertu spricht. Dem

Untergang der altrömischen republikanischen virtus hatte er sein

Jugendwerk gewidmet, die Considérations sur les causes de la
grandeur des Romains et de leur décadence von 1734, und schon
hier hatte er gerade in der territorialen Vergrösserung Roms die
Ursache für den Verlust des alten Bürgersinnes und schliesslich
die Ursache für den Zerfall des Gesamtreiches gesehen.
Merkwürdig ist es, dass er schon in den Considérations gerade in
diesem Punkt eine schweizerische Parallele gezogen hat. Es gebe
eine moderne Republik, die fast niemand kenne, die fast täglich
im geheimen und in der Stille ihre Kräfte vermehre: Bern. Aber
sie werde eines Tages zu einem Zustand der Grösse gelangen,
der sie zwingen werde, ihre inneren Gesetze zu ändern, und
dies werde der Anfang ihres Unterganges sein1).

So akademisch diese Reflexion geblieben ist, da es nicht
die eigene Grösse, sondern diejenige seines französischen Nachbarn

gewesen ist, die das alte Bern vernichtet hat, so lebendig
und unentbehrlich bleibt doch die Einsicht Montesquieus in den

Zusammenhang, der zwischen der Grösse eines Staatsgebietes
und den republikanischen Tugenden besteht. Gerade dies übersehe

man in der modernen Ueberlegung allzusehr. Die politischen

Theoretiker Griechenlands hätten keine andere Kraft
anerkannt, die ihre republikanischen Ordnungen aufrechtzuerhal-
ten vermöchte, als die virtus. Die Modernen sprächen von nichts
als von Industrie, von Handel, von Finanzen, von Reichtümern
und sogar von Luxus.

') 9. Kap. der Considérations.

265



Wenn Montesquieu die Tugend der Republiken als Vaterlandsliebe

und Liebe zur Gleichheit bezeichnet hatte, so meinte er
damit nicht nur Liebe zur politischen, sondern zur sozialen
Gleichheit. Einfachheit der Lebenshaltung, ein nicht zu grosser
Spielraum für die Verschiedenheit der Vermögen, Vermeidung
des Zusammenfallens mehrerer Erbschaften in einer Hand, Sinn

für Mässigkeit im Lebensgenuss, Aehnlichkeit der äusseren

Erscheinung in Kleidern und allem Aufwand, Vermeidung der
Differenzierung sozialer Extreme in Armut und Reichtum, all das

hält Montesquieu für Kennzeichen und Vorbedingung gesunden
republikanischen Lebens.

Bei derartigen Reflexionen über die kleinräumige Republik
ist es ganz deutlich das klassische Altertum, das Montesquieu
vor Augen schwebt. Sparta vor allem bedeutet ihm das Vorbild
weisen Verzichtes auf alle Eroberungen und Vergrösserungen
und verdankt nach seiner Meinung dieser Beschränkung sein

langes staatliches Dasein; dann Athen, das der Versuchung
erlegen, und Rom, das an seiner Grösse zugrunde gegangen sei.

Es ist die fortlebende Bildung des Humanismus, es ist die
geschichtliche Vorstellungswelt, die Machiavelli und Montesquieu
gemeinsam ist, es sind die klassischen Autoren, die Erzieher der
französischen Jugend im 16. wie im 18. Jahrhundert: Plutarch,
Livius, ja Cornelius Nepos, die all diese Gedanken inspirieren
und die historischen Beispiele liefern. Wie weit gelangt aber

Montesquieu über den Bereich der Schuldeklamation hinaus! Ich

will nicht von seiner Auffassung der englischen Verfassung
sprechen, die das kontinentale Bild des englischen Staatslebens auf
Generationen hinaus stärker bestimmt hat als alle englische
Realität; ich will auch nicht von seinem Freiheitsbegriff, noch

von seinen Ideen über das Strafrecht sprechen, die die
italienische Schule, die von Beccaria ihren Ausgang nahm, angeregt
haben. Ich möchte nur an einen Gedanken erinnern, der mit
unserem Kleinstaatproblem aufs engste zusammenhängt, ganz aus
der Betrachtung antiker Fälle hervorgegangen ist, und der
nachweislich bei einer der grössten modernen politischen Neugründungen

beteiligt gewesen ist: die Idee von der Conföderation.
Montesquieu hat bei aller Verehrung, ja Idealisierung der

kleinräumigen Republik ihren Hauptnachteil nicht übersehen:
ihre Schwäche im politischen Machtkampf, ihre geringe kriege-

266



rische Leistungsfähigkeit. Gerade weil das Mittel der Vergrösse-
rung der Republik versagt sei, wenn sie nicht ihre innere
Gesundheit aufs Spiel setzen wolle, könnte man glauben, es werden

auf die Dauer alle Menschen gezwungen sein, auf den Kleinstaat

zu verzichten, wenn es nicht eine politische Form gäbe, welche

die inneren Vorteile der Republik mit der äusseren Leistungskraft

der Monarchien vereinige: das sei die föderative Republik,
der Bundesstaat. Dies sei die Form gewesen, der das alte Rom
seine ersten militärischen Erfolge verdankte. Dank dieser Form
betrachte man die Niederlande und die Schweizerische Eidgenossenschaft

im neueren Europa als ewige Republiken. Montesquieu
demonstriert seine Theorie am Beispiel der lykischen Städte. In
der politischen Praxis aber hat jenes 3. Kapitel des IX. Buches
im Esprit des Lois eine glorreiche Stunde erlebt, als George
Washington, der grosse Föderalist unter den Gründern der
nordamerikanischen Union, es las und seine Excerpte schrieb,
die uns erhalten sind.

Kein Autor des 18. Jahrhunderts hat unseres Wissens den
Gedanken des Kleinstaates mit grösserer Energie durchdacht
als Montesquieu. Seine Gedanken über den notwendigen
Zusammenhang demokratischer Regierungsform und kleinen
Staatsgebiets einerseits, andrerseits über die unvermeidliche militärische

Schwäche und das Hülfsmittel der Conföderation bleiben
ein stehendes Gedankengut, das uns bei zahllosen Autoren der
folgenden Generationen bis um die Mitte des 19. Jahrhunderts
immer wieder begegnet.

Voltaire, der an Kraft des politischen theoretischen Denkens
mit Montesquieu kaum zu vergleichen ist, dafür aber über ein

unerschöpfliches historisches Wissen verfügt, das ihm manche
Korrektur zum Esprit des Lois erlaubt, hat in seiner Weltgeschichte,
die ein Vorbild aller neueren universalen Geschichtsschreibung
geworden ist, die Rolle der kleinen Stadtrepubliken in der
antiken und noch mehr in der mittelalterlichen und der modernen
Geschichte als Nährboden der neueren europäischen Kultur deutlich

hervorgehoben. Auch ihm, dem Schüler der italienischen
Humanisten, ist die Republik nicht nur die natürliche, sondern
auch die ideale Staatsform. Nur seien die Menschen selten
würdig, sich selbst zu regieren, und überdies seien die
demokratischen Staaten, die notwendig klein und arm sein müssten,

267



selten im Stande, kulturelle Leistungen von grösserem Ausmass

zu übernehmen. Voltaire denkt offenbar an Akademiegründungen,

grosse naturwissenschaftliche Laboratorien,
Forschungsexpeditionen, Unternehmungen, die ohne die angesammelten
finanziellen Mittel des Qrosstaates unmöglich seien. So sehr nun
innerhalb seines Denkens der Kleinstaatgedanke an der Peripherie

liegt, so fühlte sich doch Voltaire zeitweise von dieser Idee so
sehr gefesselt, dass er an einem Beispiel sie historisch zu
demonstrieren gedachte. Dieses Beispiel war die Schweiz. Lange
bevor Voltaire Gelegenheit hatte, mit den Vertretern des genfe-
rischen Sittengesetzes in Konflikt zu geraten, hat er einmal die
Absicht gehabt, eine Geschichte der Schweiz zu schreiben. Es

sind uns einige unveröffentlichte Briefe Voltaires aus dem Jahre
1739 erhalten, in denen der Plan dieses Geschichtswerkes
Gestalt gewinnt: „Frappé des grandes choses que vos compatriotes
ont faites pour se donner la liberté et pour la conserver et
touché de l'équité de vos loix qui maintiennent autant qu'il est

possible les droits de l'humanité, je voulais dans une espèce

d'abrégé donner aux Français une idée avantageuse d'une nation
qui m'a paru trop peu connue de la nôtre, tout voisins que nous
sommes."2) Der jüngere Johannes Bernoulli, an den diese Zeilen
gerichtet sind, hat sich alle Mühe gegeben, Voltaire die
Materialien zu verschaffen, um die er ihn bat. Freilich ist es nicht
Voltaire gewesen, der den Plan, am schweizerischen Beispiel
dem französischen und europäischen Publikum zu zeigen, was
eine kleine Demokratie sei, ausgeführt hat, auch nicht Gibbon,
der einige Jahrzehnte später in Lausanne denselben Plan
verfolgte, aber den ersten Band seiner Schweizergeschichte, der
als Manuskript erhalten ist, nie publiziert hat, sondern ein
jüngerer Schüler Voltaires, der nicht französisch, sondern deutsch
schrieb, der Schaffhauser Johannes Müller.

Werfen wir schliesslich einen Blick nach Deutschland! Unter
den deutschen Lehrern Johannes Müllers ist wohl einer der
bedeutendsten der Göttinger Flistoriker und Staatstheoretiker
August Ludwig Schlözer gewesen. Neben Müller haben zahlreiche
Schweizer bei ihm studiert, zuerst die Berner Joh. Sam. Ith, der

2) Brief vom 8. Mai 1739. Für den Hinweis auf diese Briefe und die
Erlaubnis zur Mitteilung bin ich Herrn Prof. O. Spiess zu wärmstem
Dank verpflichtet.

268



künftige Kantianer, Philipp Albert Stapfer, der spätere Minister,

dann Feer aus Brugg, der spätere Regierungsstatthalter im
Aargau, ein Rengger aus Baden, nicht der spätere Minister,
sondern sein Bruder, Oottl. Sam. Zehnder, der Pädagog. Ich wüsste
keinen Denker des 18. Jahrhunderts, der so sehr Gegner des
Kleinstaates gewesen wäre wie Schlözer, der Lehrer dieser
Schweizer, und es mag sein, dass der helvetische Zentralismus
einige Nebenwurzeln aus Schlözers Theorie genährt hat. Schlözer

als Aufklärer zu bezeichnen, hat für uns nicht viel Sinn, denn

gerade in der Frage des Kleinstaates ist er völlig andrer
Meinung als die grossen Franzosen. Für Schlözer ist der Kleinstaat

nicht nur ein schwacher, sondern, falls er in der Form
der Conföderation lebt, überhaupt kein Staat, weil er im Kampf
keine geschlossene Macht einsetzen könne. Vires unitae agunt,
die Zusammenfassung von Einzelkräften zu gemeinsamer Aktion
ist für Schlözer erster Staatszweck. Militärische Schlagkraft,
Grösse der Bodenfläche, Zahl der Bevölkerung, all das sind ihm
Kriterien erster Ordnung für die Beurteilung eines Staates.
Schlözer ist nicht umsonst einer der Begründer der modernen
Statistik. Unter seinen Händen wird Staatswissenschaft zu einem

Zahlenproblem. Nach ihm ist ein Volk dann glücklich, wenn es

reich, zahlreich und aufgeklärt ist. Wenn die Zahl ein Hauptfaktor

des politischen Glückes wäre, dann begriffe man freilich,
dass die Menschen heute, wie Burckhardt prophezeite, zu heulen

beginnen, wenn ihrer nicht gleich hundert beisammen sind.
Schlözer hat denn auch seine eigenen glücklichen Jugendjahre
in einem Reich verbracht, das aus diesem Grund noch nie Tränen
zu vergiessen Anlass hatte: in Russland. Russische Geschichte
ist sein bedeutendstes historisches Arbeitsgebiet ,hier liegt sein

unvergängliches Verdienst um das geschichtliche Wissen Europas.

Seine Geschichte Russlands, seine Uebersetzung der Nestorchronik

haben Deutschland und dem europäischen Westen eine
Kenntnis Russlands vermittelt, für die Schlözer aller Dank
gebührt. Aber Schlözer hat seine Liebe so sehr dem jüngsten der
politischen Gebilde zugewandt, das damals am europäischen
Horizont auftauchte, dass er für das älteste unseres Erdteils nur
Verachtung übrig behielt. „Die meisten griechischen Staaten waren

klein und ohnmächtig und hatten eine unglückliche
demokratische Regierungsform: beides setzte sie ausser Stande, einen

269



langen Zeitraum hindurch, die Werke grosser Staaten zu tun."3)
Und an anderer Stelle tönt es völlig affektiv: „Packvolk waren
diese Griechen, einige wenige ausgenommen."4)

Als Schlözer im vierten Band seiner Staatsanzeigen schrieb,
Demokratie sei nur für Leute gut, die keine anderen gemeinsamen

Geschäfte hätten, als miteinander zu grasen, da dachte er
sicher nicht an Griechenland, sondern an die Schweiz, und er
fügt bei: „Dass weiter keine Freiheit, kein Menschenglück von
höherer Art in einer solchen Staatsgesellschaft möglich sei,
nehme ich als bekannt an."6) Gelegentlich wurde Schlözer viel
deutlicher: es gebe viele Anzeichen, dass in unseren Tagen die
Schweizerfreiheit wohl nur in Büchern und Liedern stehe, schrieb

er in den 80er Jahren, Zürich handle mit seinen Untertanen aus

angeborenem Stolz despotischer als ein Monarch, und in Genf
sei es verboten, in einem Kaffeehaus öffentlich zu politisieren.

Nicht für die Schweiz, aber für einen der schweizerischen
Verehrer Schlözers hatte dessen gallige Abneigung gegen die
Schweiz tragische Folgen. Johann Heinrich Waser, der aus krankem

Gemüt heraus eine Rache an seiner Vaterstadt suchte, hatte
Schlözer Materialien und Abhandlungen zur Zürcher Geschichte

geliefert, die in landesverräterischer Absicht Richtiges mit
Falschem vermengten. Er büsste ihre Veröffentlichung in Schlözers

Zeitschrift, die ohne den Schweizerhass des Herausgebers nicht
denkbar gewesen wäre, mit dem Tod durch das Schwert und ist
dadurch zu der unverdienten Ehre eines Märtyrers der Wahrheit

gekommen. Schlözer selbst ist immerhin alt genug
geworden, um die Probe auf seine These zu erleben, den
Zusammenbruch der schweizerischen Staaten vor den französischen
Waffen. Wenige Jahre vor der Katastrophe hatte Schlözer den

Schweizern unter plötzlichem Wechsel des Tonfalles den Rat

gegeben: „Würdiges, mir höchst verehrtes Schweizervolk! Fasse

Mut, entschütte dich durch sanfte Wege... deiner Unterdrücker"
und... was Schlözer meinte, gab er am holländischen Beispiel
zu verstehen: sogar auf einer holländischen Universität habe man
vor wenig Jahren die Frage erörtert, „ob es nicht für Holland

3) Vorstellung seiner Universalhistorie, 2. Aufl. 1775 p. 62 f.
4) Job. von Müller, Briefe an seinen ältesten Freund in der Schweiz,

Zürich 1812, p. 40.

6) Staatsanzeigen IV p. 140.

270



ratsam sei, sich wieder mit dem deutschen Reich zu
vereinigen."6)

Vires unitae agunt. Schlözer, für den eine Conföderation von
Kleinstaaten nicht mehr den Namen eines Staates verdiente,
steht in extremer Antithese zu Rousseau, der sich fragte, ob
ein Qrosstaat überhaupt ein Staat genannt werden könne, weil
die Teilnahme des Einzelnen an den Geschäften des Ganzen,
welche allein den Sinn des Staates ausmache, im Grosstaat auf
ein Minimum zusammengeschmolzen sei. So standen vor dem
Ausbruch der Revolution bereits scharf formuliert die beiden

Wertungen des Kleinstaates einander gegenüber. Die folgenden
Jahrzehnte sollten mit den Revolutionskriegen und dem
napoleonischen Versuch einer gewaltigen Reichsgründung eine erste

grausame Ernte halten in der Flora der älteren europäischen
Kleinstaaten. Eine zweite sollte folgen um die Mitte des 19.

Jahrhunderts unter dem Zeichen des Nationalstaates. Wie das

historische und politische Denken diesen beiden Massenkatastrophen

unter den europäischen Kleinstaaten begegnete, möchte
ich auf den folgenden Seiten andeuten.

Nur einen Blick möchten wir noch zurückwerfen. Der
demokratische Kleinstaat ist nicht nur eine Lieblingsvorstellung der
politischen Theorie, sondern ein Hauptgedanke des historischen
Bewusstseins gewesen. Das 18. Jahrhundert lebte noch im
letzten Ausklang des Humanismus. Was der griechische Staat
für sein geschichtliches Denken bedeutete, sagt Montesquieu
im 131. der Persischen Briefe. Da schreibt Rhédi aus Paris in
seine Heimat: „Eines von den Dingen, die mich bei der Ankunft
in Europa am meisten überrascht haben, das ist die Geschichte
und der Ursprung der Republiken. Du weisst, dass die Mehrzahl

der Asiaten nicht einmal eine Ahnung davon haben, was
diese Regierungsform sei, und dass all ihre Phantasie ihnen nicht
den Gedanken hat beibringen können, dass auf der Erde eine
andere Staatsform möglich sei, als die despotische... Es scheint,
dass die Freiheit geschaffen sei für den Genius der Völker
Europas und die Sklaverei für denjenigen der Völker Asiens."

6) Vgl. F. Frensdorff, Von und über Schlözer, Abhandlungen der Ges.
d. Wissensch. Phil.-hist. Klasse 1908, p. 69.

271


	Der Typus des Kleinstaates im europäischen Denken

