
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 4

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wahlparole „Zurück zur wirtschaftlichen Freiheit des
Individuums" nicht verwirklichen, wenn ihr das Präsidentschaftsmandat

wieder zufallen sollte.
(Fortsetzung und Schluss im nächsten Heft.)

KLEINE RUNDSCHAU
Dichtung oder Pseudoreligion?

Die aufschlussreiche Studie von J. H.Wild: Rainer Maria Rilke,
sein Weg zu Gott, (Rascher Verlag, Zürich) will „einen Wegweiser
geben zur bessern Einfühlung in sein Werk, im besondern zum bessern
Verständnis von Rilkes Versenkung in Gott". Die Arbeit fusst auf einer
gründlichen Kenntnis der Briefe und Werke und stützt sich gelegentlich
auf Hinweise von Sieber, Bianquis, Naumann u. a. Dabei fällt das

Gewicht auf das „Stundenbuch", dessen Gotteserlebnis in drei Phasen
geschieden wird: Gottesbegriff, Gottsucher, Gottsehaffen. In der Mitte des

Zyklus ruht die Verschmelzung der drei Begriffe, der „Höhepunkt der
Ekstase" sagt der Verfasser, die Unio mystica. Die letzte Grenze
der Verinnerlichung offenbare sich in den „Aufzeichnungen des Malte
Laurids Brigge", worin Rilkes Sensibilität sich bis ins Krankhafte
übersteigere und sein intuitives Erfassen der Phänomene die Grenzen des

Objektiven und Subjektiven verwische. — Rilkes Entfaltung vollzog sich

so: Rein deutscher, bürgerlicher Abstammung, Sohn eines militärischen
Vaters und einer fromm katholischen Mutter, konnte sein zarter Organismus

die Erziehung in der Militäranstalt, nach fünfjährigem Aufenthalt,
nicht länger ertragen. Er besuchte hierauf einige Jahre die
Handelsakademie in Linz. Diese Frühzeit warf Schatten in sein späteres Leben,
wiewohl sie vielleicht doch nicht ganz so bedrückend gewesen, wie
sie Rilke später erschien. Er schrieb (1919) an Heydt: er müsste Revolutionär

sein, wenn nicht in ihm „sich der Schwerpunkt Gottes" in
seinen unverhältnismässigen Gewichten so früh geltend gemacht
hätte. — 1895 bezog Rilke die Deutsche Carl Ferdinands Universität
in Prag und hörte dort Philosophie und Kunstgeschichte. Seine ersten
Hefte „Wegwarten" erschienen im Druck. Dann begann die Wanderschaft:

er sah Russland, Paris, Italien, Skandinavien, Aegypten,
Spanien, die Schweiz (f 1926). Trieb ihn Russland zu den Armen und
weckte sein soziales Mitleid (Tolstoi), Frankreich zur plastischen
Gestaltung (Rodin), so scheint der Hauptanstoss für das, was Wild seine

mystische Verwandlung heisst, durch nichts Aeusseres hervorgerufen,
ganz von innen gekommen zu sein. In der eigenen Tiefe fand seine
Sehnsucht nach Vergeistigung und Beseelung aller Dinge und
Phänomene ihre Nahrung. — Das Persönliche verschwindet in den „Neuen

244



Gedichten" fast ganz hinter der geschaffenen Gestalt; im „Stundenbuch"

und „Malte" dringt es aus den Urtiefen des Rilkeschen Wesens
hervor. — Im „Buch der Bilder" sind es Bilder und Dinge, die den
göttlichen Geist herbergen ; das „Stundenbuch" wendet sich von den1

Dingen zu Gott selber, strebt nach Loslösung von aller Materie und
allen Begriffen, kann aber doch nicht ohne Bilder und Symbole auskommen.

Nur der Tod erschliesst uns Gott ganz. Rilkes Gott, so stellt Wild
fest, ist ein persönliches Erleben; er muss gesammelt werden und wird
durch die Sinne erfahren. Doch diese bereiten das Hindernis. Die
Blinden und Armen vor allen werden Gott finden. Rilkes Gott ist durch
den Menschen erschaffen, er kann nicht sein ohne uns. (Der dieser
Auffassung entsprechende Satz des Angelus Silesius, so müssen wir
bemerken, erhält seinen Sinn nur von einem bestimmten Standort her

betrachtet; Rilke bemüht sich, dieses Paradoxon fast zum Lehrsatz
zu fixieren). Rilke erhebt nicht die Frage nach dem ewigen Leben, er
spricht nur von Tod und Gott. Will er sagen, dass durch unsern Tod
auch Gott erlösche — oder wird die überirdische Herrlichkeit, nach
der Duineser-EIegie X, gewährt werden? Wild lässt die Frage offen.
— Mauern und Kathedralen, alles Sinnliche, Bildhafte stört, verlegt
den Weg; Dogmen sind überflüssig, ja sogar schädlich. Nur dem
Einsamen offenbart sich Gott und „jedem wird ein anderer Gott erscheinen",

— Im zweiten Kapitel, von der „Pilgerschaft", bleibt die Gott-
Definition im Hintergrund, das Gott-Suchen wird stärker. Es geschieht
ein neuer Aufschwung. Der Dichter will nun keine Wunder von Gott,
er soll dem Recht geben, was auf Erden ist. Das Diesseits wird
betont, das Leben geglaubt, die Mechanisierung der Welt verworfen; das

wiederum gibt den Glauben an die Arbeit, an die Gemeinschaft. Das
Suchen nach Gott brachte Rilke näher an die Erde. Kapitel III
verkündet das Lob der Armut. Gott ist unendlich „arm und krank" wie
ein „fortgeworfener Leprose", aber er ist „fast so menschlich geworden
wie wir". — In der Phase des Gottschaffens erscheint Rilke stark,
lebensfähig, prometheisch. Das religiöse Gefühl ist keine Anlehnung
mehr, sondern eine Emanzipation, eine Ueberhebung, selbst eine
Absage an Gott. — (Zahlreiche Gedanken und Vorstellungen in Rilkes
Werk müssen den streng gesinnten Anhänger einer Religion oder
Ueberlieferung als, wenn auch oft unbewusste, Ketzerei, wo nicht als
offene Blasphemie anmuten, so manche seiner Umdeutungen biblischer
Gleichnisse oder Floskeln zu diesen), — Im Stundenbuch wird
dargestellt die Preisgabe. Die Liebe ist vergeistigt, will nur noch schenken,

nicht besitzen. — Der stärkste westliche Einfluss, R o d i n, gibt
Rilke die Kraft zur Form. Das innere Erlebnis wird gebändigt, und es
soll an die Oberfläche was in der Tiefe pulst. Manche Gedichte dieser
Epoche geben reine Gesichtsimpressionen, die erst am Schluss in
geistige Verklärung übergehen. Die Skulpturen von Chartres wecken
wiederum die Vorliebe für die Armen und Leidenden, die Rilke nie ver-
lässt, und die schliesslich in den Schilderungen des „Malte" den Gipfel
des Quälenden und Grausigen erreichen sollte. — Statt Gott-Suchen,

245



Oott-Schaffen, Gott-Sein bekunden die „Neuen Gedichte" die Rückkehr
zu Dingen und Menschen. Gleichzeitig wird aber die Einsamkeit noch
mehr betont: der Mensch ist verlassen vom Mitmenschen und selbst
von Gott. Rilkes Christus am Oelberg ist der verzweifelte Christus. Wie
Christus kann bei ihm der verlorene Sohn den Weg nicht zurück
finden. Er stirbt allein, „wissend nicht warum", um „allem Verworrenen
zu entfliehen". — Neben Rodins Formkraft waren weniger positive
Wirksamkeiten an Rilke herangetreten: Die (keineswegs östliche,
sondern schlecht und modern westliche) Reinkarnationslehre und die
„buddhistische Mystik", „die zu ihm kam durch die theosophische Stimme
der Frau Anni Besant". (Es kann hier nicht weiter ausgeführt, nur
versichert werden, dass es so wenig eine buddhistische als eine su-
fische Mystik gibt, Mystik im wahren Sinne, als Phänomen und Disziplin,

vielmehr als eine spezifisch christliche Erscheinung zu betrachten
ist).

Bedeuten die „Neuen Gedichte" eine Abkehr von solchen der „Mystik",
so heisst das nicht, dass Rilke als Mensch sich änderte; er kehrte im
Roman „Malte Laurids Brigge" zu ihr zurück. — In der Anordnung
der Gesammelten Werke zunächst stehen die „Duineser Elegien". Sie
entstanden im Zeitraum von 10 Jahren. Sie sind vollgeladen mit disparaten

Elementen; unter diesen ist ihre „Klopstockische erhabene Monotonie"

und ihr „Hölderlinisches" in geringerm Masse anwesend, als

Wild das haben möchte. In den Elegien kehren wieder die Motive aus
dem Stundenbuch: Heimkehr zu den Engeln, Nacht, Einsamkeit, Tod;
Befreiung der Liebe vom Geliebten, Sehnsucht hinaus in den

Weltraum, zu den Sternen. Das Los des Menschen ist ewiger Abschied. —
Die „Sonette an Orpheus" (1922) sind Rilkes Schwanengesang. „Wir
erleben uns in der höchsten Sensibilität, die das Leben nur noch in
abstrakter Form erlebt. Rilke ist transfiguriert. Die Welt gehört den
Toten, nicht den Lebenden. Solche Ansichten wurden auch von dem kleinen

Kreis um Alfred Schuler ausgesprochen", bemerkt Wild zu
diesen als Form wieder fest geschlossenen Gedichten. Am Ende aber
bleibt die Vergeistigung (Gegensatz zu Brockes Manier) und die
einsame Totenklage. Im „Malte" wird der Hang zum Tod zur Wollust
der Verwesung. Er ist die Ergänzung zum dritten Teil des Stundenbuches.

Rilke durchlebt hier nochmals seine Kindheit, ist aber weit
davon entfernt, die Liebe seiner Mitmenschen zu verstehen, die gibt
und dafür belohnt sein will. Die Menschen, die auf dem Wege Maltes
gehn, trifft er nur auf der Rückkehr, verzweifelnd, mit der Erkenntnis,
dass man doch nie zum Ziel gelangen kann, dass die Vereinigung
mit Gott, die völlige Verwirklichung der mystischen Sehnsucht,
verneint bleibt. — Malte aber geht beharrlich seinen Weg zu einem
„auserlesenen Tode". Dieses Sterben ist ein begehrliches Hinabgleiten. —
„Es gibt in Rilkes Werken kein festes, religiöses Prinzip, kein Gesetz,
das man herausschälen könnte, keinen definitiven religiösen Standpunkt,
sondern bloss Entwicklung, Wachstum bis zur reichsten Fülle des
Inhaltes und der Form".

246



Zu dem oben Umrissenen ist noch einiges Prinzipielle zu sagen :

Dass überhaupt Vorstellungen, wie die von der „religiösen Bedeutung"
moderner Dichter im Umlauf sind, hängt zusammen mit der Vergötterung

des Künstlers und des „grossen Individuums", seit der Renaissance.

Dichtung stand ja wohl in überlieferungstreuen Zeiten im Amte
heiliger Lehre, war dienender Ausdruck, Symbol, doch nicht an sich
heilig oder Offenbarung. Religion, in genauer Bedeutung, ist gebunden
an ein Dogma, eine Moral und einen Kult. Es wurde versucht aus
Georges Dichtung und Meinung eine Lehre aufzubauen; was aber darin

jenen drei Grund-Elementen entsprechen sollte, erweist sich als

individuelles, darum absurdes Belieben. Als ihr Positives wäre zu
betrachten ein bestimmtes Ethos, zu dessen Aufrechterhaltung es aber
gewiss keiner Transzendenz bedarf (Bezeichnend ist in diesem
Zusammenhang eine Aeusserung Georges zu Verwey: „Was ich am liebsten

tue ist drillen".) Im übrigen fällt für uns das Georgetum unter
den Begriff einer Pseudo-Religion, die der luziferischen Züge nicht
entbehrt. — Nun wird es so sein, wie Gundolf sagt, dass der „menschensuchende

Eros zur Gemeindebildung treibt", „im apollinischen Geist
den Willen zum Staat aus neuen Menschen wach erhält". Wir sträuben
uns nur gegen den Gott-Ersatz Staat und halten den „neuen
Menschen" nicht unbedingt für den bessern ; der Staat ist uns auch nicht,
wie Hegel wollte, jemand der die Sache des Weltgeistes führt. Der
Staat konnte, im besten Falle, einmal entferntestes Abbild göttlicher
Ordnungen sein; er ist heute kaum mehr als ein Nutz-, Schutz- und
Trutz-Verband, das praktisch oft weniger zum eigenen Vorteil als zum
Aergernis anderer Staaten. —

Bei Rilke gibt es keine solchen Ansprüche und Konstruktionen, nur
Hingabe an Gefühlsströme, etwas was man flexible Religiosität nennen
könnte, die aber, Rilkes früher Erziehung entsprechend, eine vorwiegend
christliche Tönung aufweist. Wie sie sich in seiner Dichtung äussert
(und da sie des Dogmatischen völlig entbehrt), hat sie mehr mit dem
russischen Seelentum gemein als mit den „östlichen Religionen", die
nach Wilds Verkennung des östlichen Geistes, „im Leben selber den
Endzweck aller Weisheit sehen" sollen. In Wahrheit sehen die Traditionen

des Ostens im Leben nur eine, und nicht die vornehmste
Modalität des höchsten Seins, in den Kundgebungen des Lebens aber lauter

Gleichnis, wohingegen der aus jeder legitimen Rangordnung
herausgestürzte Abendländer in seinem kleinen Leben die einzige Wirklichkeit,
mit der er zu rechnen habe, erblicken will. Es macht die Verzweiflung
nicht weniger der Besten unter den modernen Dichtern aus, dass sie
aus diesem Zustand heraus keinen Weg finden, oder einen solchen auf
phantastische Weise zu ertrotzen suchen. Daneben verrät die moderne
Dichtung die Tendenz Gebet zu werden, ein Sachverhalt den vor
bereits zehn Jahren Marcel Bremond erläutert hat („Prière et Poésie",

„La Poésie Pure", 1926, Grasset, Paris). Die Stellung des Dichters

sieht Bremond zwischen dem profanen Menschen und dem echten
Mystiker in der Mitte. —r Im weitesten Sinne religiös kann jedes

247



verehrend aufstrebende Gefühl heissen. Gleichwohl kommt einem von
solchem erfüllten Gedicht noch nicht die Bedeutung eines überlieferungs-
gemässen Gebetes zu. Dieses, in Verbindung mit der entsprechenden
Einheit von Riten und Meditationen führt, als die totale und intensive
Gerichtetheit aller Strebungen auf den „Weg zu Gott", so wie ihn die
östlichen Lehren und Anweisungen kennen, die Mehrzahl der Abendländer

in Abrede stellen möchte. Sein höchstes Ziel ist die effektive
Einswerdung mit dem Absoluten im erkennenden Geiste. Die Eliten im
Osten lehren: dies sei ein höherer Zustand als der des vorübergehend
in Gott wallenden Gefühls und der „Erleuchtung" der christlichen
Mystik. Ausserhalb jenes Weges sind zu jeder Zeit spontane Einbrüche
überweltlioher Influenz, christlich: der „Gnade", verzeichnet worden;
Wild bringt aber keinen Erweis, dass Rilke auch nur untergeordneter
mystischer Erfahrung teilhaft gewesen sei. Rilkes Mystik nennt er „das
universelle mystische Erlebnis, das keiner Wissenschaft unterliegt, weder

biblische noch kirchlich-dogmatische Erklärungen braucht". Es wäre
daran zu erinnern, dass das „universelle mystische Erlebnis" nicht
zuletzt daran als solches erkannt wird, dass es mit dogmatischen
Forderungen übereinstimmt. Ein Meister Eckhardt stellte sich nicht jenseits
von Wissenschaft und Dogmatik. Rilkes „Erlebnis" aber hat viel vom
Charakter eines aussichtslos an seinen Schranken rüttelnden Pantheismus.

Was er gibt, sind dichterische Rhapsodien über mystische
Zustände, die er aus Schriften und Aussagen kannte. In ihm lebte, von
ihm nicht voll verstanden, die Sehnsucht nach geistiger Erfüllung, aber
er selbst hat, so wenig wie sein Gedicht, den Umkreis des Psychischen
überschritten. — Was, wenn sie sich auf ihr wahres Wesen beschränkt,
nicht heutige Dichtung sein kann, erläutert ausreichend die Schrift von
Johannes Pfeiffer.*) — Soll an den, unter dem Vordringen des Psychischen

sich überall verfinsternden Begriffen eine Säuberung vorgenommen

werden, dann kann das nur von einem orthodoxen Standpunkt
aus geschehen. Von da wäre einem Satz wie: „Rilkes Sprache ist die
der Bibel, mit erhöhtem musikalischem Rhythmus und erweiterter
Symbolisierung" (Wild) sogleich entgegenzuhalten: Die Bibel, bei aller
Unvollständigkeit des Kanons, ist kein Produkt der dichterischen
Literatur, dessen „Symbolisierung" von profaner Seite erweitert werden
könnte. Und welche Sprache wird da „rhythmisch erhöht?" Die an
ihr eigenes Gesetz gebundene hebräische, die aramäische? die rhythmisch

von beiden verschiedene Verdeutschung Luthers? Solches sind
Fragen, die jeder reinlichen Bestimmung voranzugehen hätten.

Man hat gelegentlich George, als den geistigeren und männlicheren,
— welches Letzte ja seine Staats-Dichtung beweise —, gegen Rilke
ausgespielt, das nicht ohne einen Schein von Recht. Es gibt bei George
Gedichte und Strophen, die den Eindruck erwecken, der Verfasser
besitze durchaus den Blick für die Stufung rechtmässiger Hierarchie;

*) Johannes Pfeiffer: Umgang mit Dichtung.
Felix Meiner Verlag. Leipzig 1926.

248



grösser aber ist die Zahl jener, die etwas anderes erkennen lassen,
nämlich: dass George in zunehmendem Masse dem neuzeitlichen
Irrtum zollte, der von Herder und Rousseau über die Romantik, Nietzsche
und Bachofen hinführt zu den dermaligen Psychikern, Chtonikern und
ihrer Vergötzung der Erdkräfte und des „Unterbewussten'I, den Vitasten,

Mutterrechtlern, Kosmikern und ihrem Pansgefolge, von denen
die meisten gute Gründe hatten, im Geist ihren „Widersacher" zu
erkennen, Er blieb bis zuletzt, ungeachtet der herrscherlichen und
„bannenden" Gebärde, im Banne der Phantasmata, die andere heraufbeschworen

hatten. Bei ungleich grösserer gestalterischer Kraft ist Georges
Gesamtwerk darum kaum geistiger als das Rilke'sche zu nennen. Die
Demagogen, die es heute zum Zeugen ihrer trübseligen Blutmystik
machen wollen, finden in ihm der Handhaben genug. Ein bewusst und

gewollt einseitiger Kult von Blut und Seele freilich führt ins Chaos,

umso gewisser dann, wenn Psyche sich ein ganz besonders männisches
Aussehen zu verschaffen verstand.

Mit diesen Auslassungen wurde an Georges und Rilkes Dichtertum,
als an eines der an menschlicher Einsicht und Ausdrucksmacht reichsten

dieser Zeit, nicht gerührt, — wohl aber an die Künste einiger
seiner Interpreten. — Für Dichter und Leser und Ausleger wird es

gut sein, wenn dem Dichter nichts weiter gegeben, von ihm nicht mehr
verlangt wird, als was heute noch des Dichters Amt sein mag.

Siegfried Lang.

Eine Kulturgeschichte der deutschen Aufklärung
Emil Ermatiuger: Deutsche Kultur im Zeitalter der Aufklärung. Band 3 des
„Handbuches der Kulturgeschichte", herausgegeben von Dr. Heinz Kindermann
Akademische Verlagsanstalt Athenaion, Potsdam.

Emil Ermatingers „Deutsche Kultur im Zeitalter der Aufklärung" ist
ein sehr anschauliches Werk geworden. Viele Abbildungen, darunter mehrere

farbige Tafeln, Faksimilia, Nachbildungen fürstlicher Erlasse etc.
schaffen schon für sich ein aufschlussreiches Bilderbuch, das durch den
Text tieferen Sinn und Zusammenhang erhält. Beim ersten Blättern fällt
eine Vielgestaltigkeit des Behandelten auf, im Vergleich etwa zu der
Geschlossenheit einer Kulturgeschichte der Antike. Aber diese Vielheit hat
ihren Grund in der Art der geistigen Entwicklung im 18. Jahrhundert.
Es brachte so viel Neues, so viel in die Zukunft Weisendes hervor, dass
dem Jahrhundert selbst eine eigentliche Mitte fehlte. Es ist ja bezeichnend,

wie sich fast alles Neue mit dem Alten auf dem Wege der Satire
und des Pamphlets auseinandersetzt, in viel krauseren Stössen, als es

etwa in der Antike der Fall war. Ermatinger ist hingegen immer
bemüht, die kontinuierliche Linie zu wahren : teils von der Auffassung des
geschichtlichen Geschehens als Strömung und Gegenströmung her, teils
mit psychologischer Erklärung.

Wenn Ermatinger sich der vielgeschmähten Aufklärung in dieser
Darstellung annimmt, geschieht es mit dem nötigen Abstand; die grosse
Bedeutung der Zeit hebt sich neben dem heute nur mehr Karikierbaren im-

249



mer deutlich hervor. Den geistigen Raum schafft eine Vorbetrachtung,
die „Aufbruch der Vernunft" überschrieben ist. Sie schildert, wie der
regelnde Geist die Herrschaft antritt. Vernunft ist nicht mehr Dienerin. Dies
äussert sich schon bei Descartes, welcher den der Kirche selbstverständlichen

Glaubensinhalt zur Denkaufgabe gemacht hatte. Ueberhaupt scheinen
für die Aufklärung in Deutschland die philosophischen Vorläufer wichtiger,
als die deutschen Aufklärungsphilosophen selber. Das neue Denken
wurde in der Wissenschaft schon durch die Entdeckung der
Naturgesetze vorbereitet. Spinoza hat vor allem eingewirkt, der auf logischem
Weg Gott als identisch mit der Natur erkannte, ferner Shaftesbury, der
Verkünder einer neuen Weltbejahung. Leibniz wird als faustische Natur

erkannt. Seine Monadenlehre wird in einem klaren Resümee, in
populärer Form dargelegt, wie es Ermatingers Stärke ist. — Christian
Wolff schafft dann dem Geist der Zeit das wohlgefügte Gebäude. Freilich

zeigt er, der Leibniz-Schüler, wie Leibniz eigentlich nicht der
Aufklärung im engeren Sinne angehört. Denn die Vernunft tritt bei ihm ohne

jenen Zug von Göttlichkeit auf, mit dem sie bei seinem Lehrer noch
erscheint. Ebenso wird Leibniz' logische Weltordnung nun zweckbestimmt
gedeutet.

Durch Abbildungen und vielfache Heranziehung der zeitgenössischen
Literatur wird der bewusst zum Leben hinführende Zug all jener
Wissenschaft und Philosophie erläutert. — In die ferneren Kapitel über das

Religionssystem weisen schon die Ausführungen über das neu entstehende

stolze Selbstbewusstsein, jenen neuen Weltoptimismus, der sich
schon von vornherein im Gegensatz zur Kirche weiss. Vernunft wird
Führerin zum Bewusstsein des ursprünglichen menschlichen Wertes. Die
Befreiung des Seelenlebens durch diesen Vorgang ist von besonderem
Interesse : im Gegensatz zum Menschen der Barockliteratur, der, da er
nur von aussen in Bewegung gesetzt wird, starr einer vorgefassten
Meinung nachstrebt, einer Maschine gleich.

Die aus dem Recht auf Glücklichsein entspringende Genussucht und
Roheit bedarf indes eines neuen Ideals. Die Kirche hat zu wenig Ein-
fluss, um der Zersetzung zu begegnen. So muss aus dem geistigen
Leben ein neues Ideal erstehen: dies ist die Galanterie.

Als Vereiniger aller geistig-sittlichen Mächte der Epoche erscheint
Lessing, der Leibniz' Monade gleich, immer vom Drang nach Erkenntnis und
Vollkommenheit geleitet ist. Aus diesem geistigen Akkord versteht Er-

matinger rückblickend noch einmal alle kulturellen Züge der Zeit
herauszuhören.

Dass im Ganzen genommen die Aufklärung doch einen Zug nach
Innen in das Denken und Leben gebracht habe, mag zunächst überraschen,

wenn man etwa an die von der Nähe des Todes erbebende Barocklyrik

und dann an die Anakreonik denkt. Aber das Problem der sittlichen

Bildung als Romanstoff (vor allem durch Wieland hervorgerufen)
steht den phantastischen Abenteuern der Barockromane wirklich als
wesentlich verinnerlichendes Element gegenüber. Das ist auch, wie
ausgeführt wird, die Bedeutung der Aufklärung in der Geschichte der Psy-

250



chologie in der Dichtung. So gesehen erscheint das Auftreten des
Pietismus nicht mehr so nebenschichtig, sondern durchaus folgerichtig. Die
religiösen Fragen jener Umbruchszeit werden ausführlich mit ihrer
historischen Entwicklung behandelt.

Im Hinblick auf alle moderne Dichtung und auf die Schweiz mit Hallers

,Alpen"-Vorstoss ist die Beziehung zwischen Mensch und Natur,

die sich damals anbahnt, besonders wichtig. Der Weg geht von te-
leologisch-kosmischer zu panth eistisch er Naturbetrachtung. Aus Brockes'
verbürgerlichter Zierlichkeit führt Haller in die „wogende Unendlichkeit

der schaffenden Urmacht selber", und Salomon Oessner fügt liebliche
Natürlichkeit und unrationale Harmonie hinzu. Er vor allem trug dazu
bei, dass die Schweiz als das Land der Natur und der freien Hirten
beliebt wurde. Die neue Welle von Mystik und Empfindsamkeit auf der
andern Seite, die sich im Pietismus ausdrückt, bringt eine mystische
Vertiefung des Naturerlebens, so dass Klopstock in der ,,Zürichsee"-Ode
etwa mehr vom Durchdenken der Schönheit berauscht wird, als von der
äussern Bilderschönheit der Natur.

Als geglückte Vereinigung von Geschichte, Sittengeschichte und
Literaturbetrachtung (eben Kulturgeschichte) bieten die Kapitel über
staatliches und höfisches Leben am meisten. Auch das schweizerische Staatsleben

wird dabei behandelt. Ermatinger kennt den Wert, den Anekdoten

für eine Gesamtschau haben; zuweilen besagen sie ja mehr,
als ganze gelehrte Abhandlungen. Wie aufschlussreich ist es, wenn das

Gottesgnadentum der regimentsfähigen Bürgerschaft in der Republik
Bern es fertig brachte, dem grossen Dichter und Gelehrten Albrecht von
Haller eine durch das Los bestimmte Saalinspektorstelle zu geben. Oder
wenn etwa Haller von einem Berner in preussischem Soldatendienst
berichtet, der nur alle drei Jäher neue Strümpfe erhielt. Oder wenn Ulrich
Bräker über die kärglichen Lebensumstände der preussischen Soldaten
erzählt, die wie Esel voll bepackt wurden. Oder wenn die Verbesserungen,
die Klein-Jogg auf seinem Gute durchführte, die landwirtschaftlichen
Bestrebungen der Zeit illustrieren.

Der nach dem starren selbstsüchtigen Despotismus aufkommende
aufgeklärte Absolutismus wird durch das Hinzukommen verschiedener
Ströme erklärt. Zunächst kommt in der sich ablösenden Gegenentwicklung

der Geschichte die Idee der Volkssouveränität auf, schon vorgebildet
in der Scholastik des Mittelalters und weitergeführt in der Auffassung
vom Staatsvertrag zwischen Herrscher und Volk. Ferner fliesst die neue
Forderung nach Volksbeglückung in diese Theorien mit hinein. So macht
sich der Herrscher, in einer Art von Ausgleich, zum Werkzeug der
Beglückung seiner Untertanen, statt sie in der Befriedigung seiner eigenen
Leidenschaften zu opfern. Aber es ist doch bezeichnend für dieses so pa-
pieme Zeitalter, dass die wohlausgearbeiteten Ideen der Volkssouveränität

in Wahrheit nicht praktisch verwirklicht wurden. Es gab keine
öffentliche Meinung, und der politisch Interessierte wird sogleich zum
„politischen Kannegiesser" gestempelt. — So blieb die Aufklärung in
Deutschland politisch unfruchtbar, denn es war ein Verhängnis der poli-

251



tischen Entwicklung der Deutschen, dass die nationale Bewegung
um 1770 aus der politischen Ebene in die literarische hinüberfloss und
statt einer nationalen bürgerlichen Politik eine nationale bürgerliche
Dichtung schuf. In der Schweiz jedoch regte sich früh ein leidenschaftliches

politisches Interesse. Beat Ludwig von Muralt und Haller, Isaak
Iselin, der als „patriotischer Menschenfreund" auf den Gegensatz
zwischen nationaler und weltbürgerlicher Politik hinweist, Johann Georg
Zimmermann, der Stadtarzt von Brugg und spätere Leibarzt in
Hannover, der eine Schrift über echten und falschen Nationalstolz schreibt,
werden in diesem Zusammenhang behandelt.

Als Ausblick auf die nachfolgende Zeit ist die Betrachtung der
Aufklärung als „grösste Erziehungsbewegung der neueren Geschichte" von
grosser Wichtigkeit. Erst um die Jahrhundertmitte allerdings werden aus
den Kindern richtige Kinder, die nicht länger kleine Erwachsene sind in
Kleidung und Beschäftigung. J. G. Sulzer, der Schweizer Aesthetiker, gab
schon um 1745 moderne Lehren zur Kindererziehung. Seltsam mutet
an, wie im Zeitalter der ratio der Unterricht im Rechnen in vielen Schulen

fehlt. An August Hermann Franckes pietistisch-frommen Erziehungsmethoden

in Halle, die mit Utilitaristisch-Nüchternem gemischt sind,
wird deutlich, wie innerhalb des Erziehungswesens, eine Trennung
zwischen dem alten komplikatorischen Wissen mit pedantischem Ballast und
neuem rationalem auf das Praktische gerichtetem Wissen stattfand. Aber
weder galante Weltbildung (Thomasius), noch Logik (Wolff), noch
pietistische Pädagogik (Francke) führten in den Kern des Bildungsproblems
das die Zeit bedrängte. Diese neue Bildung erstand erst aus dem
vertieften Verständnis des klassischen Altertums und seiner Humanitätsidee.

So kann denn Ermatinger, wenn er im Kapitel „Geist und Kunst im

Alltag" das Fazit der echten Bildungsmehrung zwischen 1700 und 1800

zieht, trotz aller Unzulänglichkeiten und Auswüchse für diesen Zeitraum
die Verwirklichung des Schillerschen Ideals in Anspruch nehmen, wie es

sich in den Briefen über die ästhetische Bildung des Menschen darstellt:
die freie Anerkennung der Gesetzmässigkeit der Vernunft als Ideal aller
sittlich-politischen Bildung. Zu diesem Ziel habe der Mensch auf dem
Wege des ästhetischen Erlebnisses zu gelangen. So wird am Ende dieser
Kulturgeschichte klar, wie zum ersten Mal das autonom handelnde
Individuum entstand, während vordem das Denken stets im Dienste einer
andern Macht gestanden hatte. Werner Leupold

Ernst Ludwig Kirchner
Am frühen Vormittag des 15. Juni ging die Kunde durch Davos:

Kirchner ist tot. Zuerst war mir, als hörte ich am Telephon den Ruf
Ka-huis, des Dieners von Gauguin : Viens vite, le blanc est mort. Le
blanc: Einer, auserwählt unter Vielen, dem Gott ein Schicksal auferlegt

hatte, der ihn zum Leiden schuf und fieberhaft ein Werk bauen
Hess, in dem jeder Pinselstrich sagen sollte: Da ich schon nicht zum
Glücke geboren bin, so will ich durch mein Werk ohne das Glück
glücklich werden! Der Trotz innerer Grösse! — Ich sah den Kopf

252



René Crevels, von dem mir vor drei Jahren im Juni die gleiche Kunde
seines tragischen Todes zukam und den Kirchner in Holz geschnitten
hat; sah den Maler selbst, wie er leicht vornüber gebeugt, eine grössere
Last als nur diejenige seiner Jahre tragend, allein oder mit seiner Frau
durch die Strasse ging; ich sah sein einsames Haus auf dem
Wildboden, das aussen harmlos wie das Haus eines Bauern nichts von
von dem verriet, was seit Jahren hinter den sonnengebräunten Balken
an Arbeit, Leid, Vision und Glück des Schaffenden sich zutrug; ich
dachte an das Wort Dürers, einer der Wenigen, die Kirchner verehrte,
dass ein grosser Maler inwendig voller Figur sei „und obs möglich
wär, dass er ewiglich lebte, so hätte er aus den innern Ideen, davon
Plato schreibt, allweg etwas Neues durch die Werk auszugiessen."
War nicht Kirchner voll innerer Figur, und welches Wort passte besser

auf ihn, als dass er sein Werk „ausgiesse?" Wer sein Haus
betreten hat und die Scheune, in welcher er oft bei grösster Kälte seine

grossen Bilder zu malen pflegte, der sieht sich vor einem von Vision
gejagten Werk, einem Künstler, dessen Seligkeit es war, sich
auszugiessen, sich zu verschwenden bis zu jenem Grade, wo ihm die Kräfte
nicht mehr übrig blieben, um auch gegen die Front des alltäglichen
Kampfes noch genügend Nervenkraft ins Feld zu schicken.

Als der Zwanzigjährige — Kirchner wurde 1880 in Aschaffenburg
geboren — nach beendetem Studium der Architektur und Malerei, in
die deutsche Kunst einbrach, gab es in Frankreich einen Cézanne, van
Gogh und Gauguin. Und als Kirchner die Künstlervereinigung „Die
Brücke" 1903 in Dresden gründete, erwachte in Frankreich als parallele
Bewegung des deutschen „Expressionismus" (eine Bezeichnung, die
Kirchner übrigens immer ablehnte) der Fauvismus der Matisse, De-
rain, Vlaminck, Rouault und Dufy. In Deutschland fusste die Kunst
der Avantgarde auf Leibi, Courbet und Izraels, und ihre Exponenten
waren Liebermann, Corinth, Trübner und Slevogt. Herrschend aber

waren Maler wie Leo Putz, Habermann und von Stuck, Angelo Jank
und Arthur Kampf! — In dieser Situation bildete die Künstlervereinigung

der „Brücke" die erste Phalanx, die sich die Aufgabe gestellt
hatte, die deutsche Kunst zu erneuern. Sie wurde von Kirchner mit
Erich Heckel und Karl Schmidt-Rottluff gegründet und fand 1911 im
„Blauen Reiter" eine zweite Gemeinschaft der Maler Marc, Macke,
Kandinsky und Klee, die ähnliche Ziele verfolgte. Kirchner selbst teilte
über die Gründung der „Brücke" mit, dass 1905 Nolde auf Grund einer
Ausstellung seiner Graphik zum Mitglied ernannt wurde. Dann schloss
sich Pechstein, der damals noch Schüler von Prof. Gussmann in Dresden

war, an und 1906 und 1907 wurden Cuno Amiet und van Dongen
auf Grund von Ausstellungen zu Mitgliedern ernannt. Nolde trat dann
aus und Pechstein gründete in Berlin mit Unterstützung der „Brücke"
die „Neue Sezession" (1909), zu der auch die Künstler vom „Blauen
Reiter" hinzustiessen, während die Mitglieder der „Brücke" bald
austraten. 1912 schied Pechstein aus, und mit dem Austritt Kirchners im
Jahre 1913 löste sich bald darauf die Vereinigung auf. Diese Daten

253



seien hervorgehoben, weil der „Brücke" und dessen Gründer und
Führer Kirchner in der deutschen Malerei in der Folge eine grosse
Bedeutung zukommen sollten, denn durch sie fand eine bewusste
Abwendung von der Antike und den Idealen der Klassik statt. Die Malerei
sollte in den Dienst ihrer Zeit gestellt werden, sollte unmittelbarer
Ausdruck des künstlerischen Erlebens der Epoche sein, und wenn
auch inzwischen bereits eine neue Zeit ihr Morgenrot voranschickt,
so vermag das die Verdienste dieser Künstler nicht zu schmälern.
Zugleich sollte sie ein den ganzen Menschen umfassendes Bekenntnis
sein, also nicht mehr Malerei an sich, sondern ein Ausgiessen des

Geistes, um Dürers Wort nochmals in Erinnerung zu rufen. Von 1909

bis 1916 arbeitete Kirchner in Berlin, um dann nach der Schweiz zu
kommen. Als schwer kranker Mann trug man ihn damals auf die
Staffelalp bei Davos, später übersiedelte er in die Lärchen auf der
Längmatt bei Frauenkirchen, um sich 1923 endgültig auf dem Wildboden
bei Davos-Frauenkirch niederzulassen. Bekannte seines ersten Davoser
Jahres auf der Staffelalp erzählen, dass er todkrank und allein in seiner

Hütte lag und eine Schnur über seinem Bett ihn mit einer Glocke
im Nachbarhaus verband, falls ihm etwas zustossen sollte. — Er
erholte sich jedoch zusehends, wenn auch langsam, und wir sehen ihn
nach einigen Monaten bereits wieder an der Arbeit. Man hat ihm zum
Vorwurf gemacht, dass er seiner Berliner Malerei auch auf die Schweizer

Landschaft übertragen habe. Das würde an sich nichts anderes
heissen, als dass er seinen Ausdrucksmitteln treu geblieben ist. Das

stimmt, wenn auch festgestellt wird, dass er seine künstlerischen Mittel

immer weiter ausgedehnt hat. Denn mit Davos beginnt eine neue
Epoche seines Schaffens, bedingt durch die neue Umgebung. Kirchner
ging immer von der Naturanschauung aus. „Die sinnliche Lust am
Gesehenen ist der Ursprung aller bildenden Kunst von Anfang an" schreibt
er selbst, jedoch nicht im Sinne einer Unterordnung, sondern auf dem

Weg der restlosen Umsetzung des Erlebnisses in die Arbeit „und frei
entsteht das Kunstwerk nach dem Willen des Schaffenden".

Als Kirchner 1923 — ein Jahr nach der grossen Munch-Ausstellung
in Basel — ebenfalls in der Kunsthalle Basel seine erste grosse Schau
seines Werkes in der Schweiz gab, begann seine bedeutsame Wirkung
auf die Malerei unseres Landes. Er selbst schrieb darüber im „Kunstblatt"

(September 1926) : „Oft kommt es vor, dass im Kellerrestaurant
der Kunsthalle eifrig über Bilder der Ausstellungen oben diskutiert
wird und dass dann der freundliche Leiter oft mitten in der Nacht
mit den Künstlern hinaufgeht, um vor den Originalen die Diskussion
fortsetzen zu können. So hatte Münchs Ausstellung das Interesse
erregt, noch ganz anders aber wurde der Kampf um Für und Wider, als

ich durch die freundliche Vermittlung Pellegrinis eine Ausstellung in
der Kunsthalle zugesagt erhielt und dazu eine grosse Anzahl meiner
Bilder hinschickte. Da sich die Ausstellung verzögerte, standen die

Bilder über ein Jahr lang im Magazin der Kunsthalle, wo sie fast täglich

von den jungen Basler Künstlern betrachtet und diskutiert wur-

254



den. Man beschäftigte sich damit, wie ich es noch nie vorher erlebt
hatte und es erfüllte mich mit grosser Freude, wie diese jungen Künstler

auf meine Arbeit eingingen. Besonders der Bildhauer Hermann Scherer

und der Maler Albert Müller setzten sich sehr dafür ein. Scherer
bekam Lust selbst zu malen anzufangen und kam zu mir nach Davos,
um meine Techniken und meine Arbeitsweise kennen zu lernen. Aus
seinem Besuche wurden Monate eifriger gemeinsamer Arbeit in
Figur und Landschaft... Eines Tages brachte Scherer den Maler Albert
Müller mit nach Davos ..." Von hier ging die Bewegung der Künstlergruppe

„Rot-Blau" aus, zu deren Gründern Scherer, Müller, Came-
nisch, Hindenlang, Staiger, Coghuf, Hans Stocker und Sulzbachner
gehörten. Ihr Programm war die Umsetzung der Erscheinung in den

grössten Reichtum von Farbe und Form, und sie bildete während einiger

Jahre eines der heftigsten Fermente in der jungen schweizerischen
Malerei, wie sie seit Hodler es nicht mehr erlebt hatte. Kirchner, als
einer der grossen Anreger neuer deutscher Kunst, ist daher auch aus
dem Bilde der schweizerischen Malerei des letzten Jahrzehnts nicht
mehr wegzudenken; und wenn seine starken Impulse inzwischen etwas
verebbten, so mag es daran liegen, dass sowohl Scherer wie Müller
durch ihren frühen Tod die Welle nicht weitertragen konnten und
anderseits die Maler der „Rot-Blau"-Gruppe ihren eigenen Ausdrucksmitteln

immer näher kamen und sich als selbständige Gestalter mit
ihren eigensten Möglichkeiten zu behaupten begannen. Dabei ist nicht
zu übersehen, wie viele künstlerische Einsichten sie Kirchner verdanken
und welche Entwicklungsmöglichkeiten er ihnen erschloss.

Es ist hier nicht der Raum, um im einzelnen auf Kirchners Werk
einzutreten. Er schuf neben seiner Malerei eines der umfangreichsten
graphischen Oeuvres unserer Zeit in den verschiedensten Techniken,
die er durchaus persönlich handhabte. Er betätigte sich als Holzbildhauer,

und manches Stück seines Hausrates, Türen, Stühle, Tische und
Rahmen, neben freien Plastiken, hat er mühsam aus dem rohen Stamm
gehauen. Leider hat er seine sämtlichen Platten zu den Holzschnitten
vernichtet und in den letzten Monaten auch einen grossen Teil seiner
graphischen Blätter zerstört. Und trotzdem hinterlässt er noch ein an
Zahl und Eindrücklichkeit grosses Werk, das Testament einer reinen
Künstlerpersönlichkeit, eines Kämpfers um neuen geistigen Ausdruck,
um einen neuen Menschen, das immer das Dokument einer Epoche
bleiben wird. Walter Kern

Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr. Erscheint

jeweilen anfangs des Monats.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Zürich
Druck: Jak. Villiger 8t Cie., Wädenswil Tel. 956.060

255


	Kleine Rundschau

