Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)
Heft: 4
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wahlparole ,,Zuriick zur wirtschaftlichen Freiheit des Indi-
viduums” nicht verwirklichen, wenn ihr das Prisidentschafts-
mandat wieder zufallen sollte.

(Fortsetzung und Schluss im ndchsten Heft,)

KLEINE RUNDSCHAU

. Dichtung oder Pseudoreligion?

Die aufschlussreiche Studie von J. H. Wild: Rainer Maria Rilke,
sein Weg zu Gott, (Rascher Verlag, Ziirich) will ,,einen Wegweiser ge-
ben zur bessern Einfithlung in sein Werk, im besondern zum bessern Ver-
stindnis von Rilkes Versenkung in Gott”. Die Arbeit fusst auf einer
griindlichen Kenntnis der Briefe und Werke und stiitzt sich gelegentlich
auf Hinweise von Sieber, Bianquis, Naumann u. a. Dabei fillt das
Gewicht auf das ,Stundenbuch”, dessen Gotteserlebnis in drei Phasen
geschieden wird: Gottesbegriff, Gottsucher, Gottschaffen. In der Mitte des
Zyklus ruht die Verschmelzung der drei Begriffe, der ,Héhepunkt der
Ekstase” sagt der Verfasser, die Unio mystica. Die letzte Grenze
der Verinnerlichung offenbare sich in den ,Aufzeichnungen des Malte
Laurids Brigge”, worin Rilkes Sensibilitit sich bis ins Krankhafte iiber-
steigere und sein intuitives Erfassen der Phinomene die Grenzen des
Objektiven und Subjektiven verwische. — Rilkes Entfaltung vollzog sich
so: Rein deutscher, biirgerlicher Abstammung, Sohn eines militirischen
Vaters und einer fromm katholischen Mutter, konnte sein zarter Organis-
mus die Erziehung in der Militiranstalt, nach fiinfjaihrigem Aufenthalt,
nicht linger ertragen. Er besuchte hierauf einige Jahre die Handels-
akademie in Linz. Diese Frithzeit warf Schatten in sein spiteres Leben,
wiewohl sie vielleicht doch nicht ganz so bedriickend gewesen, wie
sie Rilke spiter erschien. Er schrieb (1919) an Heydt: er miisste Revolu-
tionir sein, wenn nicht in ihm ,sich der Schwerpunkt Gottes” in
seinen unverhiltnismissigen Gewichten so frith geltend gemacht
hitte. — 1805 bezog Rilke die Deutsche Carl Ferdinands Universitat
in Prag und héorte dort Philosophie und Kunstgeschichte. Seine ersten
Hefte ,,Wegwarten” erschienen im Druck. Dann begann die Wander-
schaft: er sah Russland, Paris, Italien, Skandinavien, Aegypten, Spa-
nien, die Schweiz (f 1926). Trieb ihn Russland zu den Armen und
weckte sein soziales Mitleid (Tolstoi), Frankreich zur plastischen Ge-
staltung (Rodin), so scheint der Hauptanstoss fiir das, was Wild seine
mystische Verwandlung heisst, durch nichts Aeusseres hervorgerufen,
ganz von innen gekommen zu sein. In der eigenen Tiefe fand seine
Sehnsucht nach Vergeistigung und Beseelung aller Dinge und Pha-
nomene ihre Nahrung. — Das Personliche verschwindet in den ,Neuen

244



Gedichten” fast ganz hinter der geschaffenen Gestalt; im ,Stunden-
buch” und ,,Malte” dringt es aus den Urtiefen des Rilkeschen Wesens
hervor. — Im ,Buch der Bilder” sind es Bilder und Dinge, die den
gottlichen Geist herbergen; das ,Stundenbuch” wendet sich von den
Dingen zu Gott selber, strebt nach Loslosung von aller Materie und al-
len Begriffen, kann aber doch nicht ohne Bilder und Symbole auskom-
men. Nur der Tod erschliesst uns Gott ganz. Rilkes Gott, so stellt Wild
fest, ist ein personliches Erleben; er muss gesammelt werden und wird
durch -die Sinne erfahren. Doch diese bereiten das Hindernis. Die
Blinden und Armen vor allen werden Gott finden. Rilkes Gott ist durch
den Menschen erschaffen, er kann nicht sein ohne uns. (Der dieser Auf-
fassung entsprechende Satz des Angelus Silesius, so miissen wir be-
merken, erhilt seinen Sinn nur von einem bestimmten Standort her
betrachtet; Rilke bemiiht sich, dieses Paradoxon fast zum Lehrsatz
zu fixieren). Rilke erhebt nicht die Frage nach dem ewigen Leben, er
spricht nur von Tod und Gott. Will er sagen, dass durch unsern Tod
auch Gott erlosche — oder wird die iiberirdische Herrlichkeit, nach
der Duineser-Elegie X, gewihrt werden? Wild lisst die Frage offen.
— Mauern und Kathedralen, alles Sinnliche, Bildhafte stért, verlegt
den Weg; Dogmen sind iiberfliissig, ja sogar schidlich. Nur dem Ein-
samen offenbart sich Gott und ,jedem wird ein anderer Gott erschei-
nen”. — Im zweiten Kapitel, von der ,Pilgerschaft’’, bleibt die Gott-
Definition im Hintergrund, das Gott-Suchen wird stirker. Es geschieht
ein neuer Aufschwung. Der Dichter will nun keine Wunder von Gott,
er soll dem Recht geben, was auf Erden ist. Das Diesseits wird be-
tont, das Leben geglaubt, die Mechanisierung der Welt verworfen; das
wiederum gibt den Glauben an die Arbeit, an die Gemeinschaft. Das
Suchen nach Gott brachte Rilke nidher an die Erde. Kapitel III ver-
kiindet das Lob der Armut. Gott ist unendlich ,arm und krank” wie
ein ,fortgeworfener Leprose”, aber er ist ,fast so menschlich geworden
wie wir”, — In der Phase des Gottschaffens erscheint Rilke stark,
lebensfihig, prometheisch. Das religiose Gefithl ist keine Anlehnung
mehr, sondern eine Emanzipation, eine Ueberhebung, selbst eine Ab-
sage an Gott. — (Zahlreiche Gedanken und Vorstellungen in Rilkes
Werk miissen den streng gesinnten Anhiinger einer Religion oder
Ueberlieferung als, wenn auch oft unbewusste, Ketzerei, wo nicht als
offene Blasphemie anmuten, so manche seiner Umdeutungen biblischer
Gleichnisse oder Floskeln zu diesen). — Im Stundenbuch wird dar-
gestellt die Preisgabe. Die Liebe ist vergeistigt, will nur noch schen-
ken, nicht besitzen. — Der stirkste westliche Einfluss, Rodin, gibt
Rilke die Kraft zur Form. Das innere Erlebnis wird gebindigt, und es
soll an die Oberfliche was in der Tiefe pulst. Manche Gedichte dieser
Epoche geben reine Gesichtsimpressionen, die erst am Schluss in gei-
stige Verklirung iibergehen. Die Skulpturen von Chartres wecken wie-
derum die Vorliebe fiir die Armen und Leidenden, die Rilke nie ver-
lisst, und die schliesslich in den Schilderungen des ,Malte” den Gipfel
des Quilenden und Grausigen erreichen sollte. — Statt Gott-Suchen,

245



Gott-Schaffen, Gott-Sein bekunden die ,Neuen Gedichte” die Riickkehr
zu Dingen und Menschen. Gleichzeitig wird aber die Einsamkeit noch
mehr betont: der Mensch ist verlassen vom Mitmenschen und selbst
von Gott. Rilkes Christus am Oelberg ist der verzweifelte Christus, Wie
Christus kann bei ihm der verlorene Sohn den Weg nicht zuriick fin-
den. Er stirbt allein, ,,wissend nicht warum”, um ,allem Verworrenen
zu entfliehen”. — Neben Rodins Formkraft waren weniger positive
Wirksamkeiten an' Rilke herangetreten: Die (keineswegs 0stliche, son-
dern schlecht und modern westliche) Reinkarnationslehre und die ,,bud-
dhistische Mystik”, ,die zu ihm kam durch die theosophische Stimme
der Frau Anni Besant”. (Es kann hier nicht weiter ausgefithrt, nur
versichert werden, dass es so wenig eine buddhistische als eine su-
fische Mystik gibt, Mystik im wahren Sinne, als Phinomen und Diszi-
plin, vielmehr als eine spezifisch christliche Erscheinung zu betrachten
ist).

Bedeuten die ,Neuen Gedichte” eine Abkehr von solchen der ,,Mystik”,
so heisst das nicht, dass Rilke als Mensch sich idnderte; er kehrte im
Roman ,Malte Laurids Brigge” zu ihr zuriick. — In der Anordnung
der Gesammelten Werke zunidchst stehen die ,Duineser Elegien”. Sie
entstanden im Zeitraum von 10 Jahren. Sie sind vollgeladen mit dispa-
raten Elementen; unter diesen ist ihre ,Klopstockische erhabene Mono-
tonie” und ihr ,Holderlinisches” in geringerm Masse anwesend, als
Wild das haben mochte. In den Elegien kehren wieder die Motive aus
dem Stundenbuch: Heimkehr zu den Engeln, Nacht, Einsamkeit, Tod;
Befreiung der Liebe vom Geliebten, Sehnsucht hinaus in den Welt-
raum, zu den Sternen. Das Los des Menschen ist ewiger Abschied. —
Die ,Sonette an Orpheus” (1922) sind Rilkes Schwanengesang. ,,Wir
erleben uns in der hochsten Sensibilitit, die das Leben nur noch in ab-
strakter Form erlebt, Rilke ist transfiguriert. Die Welt gehort den To-
ten, nicht den Lebenden. Solche Ansichten wurden auch von dem klei-
nen Kreis um Alfred Schuler ausgesprochen”, bemerkt Wild zu
diesen als Form wieder fest geschlossenen Gedichten. Am Ende aber
bleibt die Vergeistigung (Gegensatz zu Brockes Manier) und die ein-
same Totenklage. Im ,Malte” wird der Hang zum Tod zur Wollust
der Verwesung. Er ist die Erginzung zum dritten Teil des Stunden-
buches. Rilke durchlebt hier nochmals seine Kindheit, ist aber weit
davon entfernt, die Liebe seiner Mitmenschen zu verstehen, die gibt
und dafiir belohnt sein will. Die Menschen, die auf dem Wege Maltes
gehn, trifft er nur auf der Riickkehr, verzweifelnd, mit der Erkenntnis,
dass man doch nie zum Ziel gelangen kann, dass die Vereinigung
mit Gott, die vollige Verwirklichung der mystischen Sehnsucht, ver-
neint bleibt. — Malte aber geht beharrlich seinen Weg zu einem ,,aus-
erlesenen Tode”. Dieses Sterben ist ein begehrliches Hinabgleiten. —
»Es gibt in Rilkes Werken kein festes, religioses Prinzip, kein Gesetz,
das man herausschilen konnte, keinen definitiven religiésen Standpunkt,
sondern bloss Entwicklung, Wachstum bis zur reichsten Fiille des In-
haltes und der Form”, '

246



Zu dem oben Umrissenen ist noch einiges Prinzipielle zu sagen:
Dass iiberhaupt Vorstellungen, wie die von der ,religiosen Bedeutung”
moderner Dichter im Umlauf sind, hingt zusammen mit der Vergotte-
rung des Kiinstlers und des ,grossen Individuums”, seit der Renais-
sance. Dichtung stand ja wohl in iiberlieferungstreuen Zeiten im Amte
heiliger Lehre, war dienender Ausdruck, Symbol, doch nicht an sich
heilig oder Offenbarung. Religion, in genauer Bedeutung, ist gebunden
an ein Dogma, eine Moral und einen Kult. Es wurde versucht aus
Georges Dichtung und Meinung eine Lehre aufzubauen; was aber da-
rin jenen drei Grund-Elementen entsprechen sollte, erweist sich als
individuelles, darum absurdes Belieben. Als ihr Positives wire zu be-
trachten ein bestimmtes Ethos, zu dessen Aufrechterhaltung es aber
gewiss Kkeiner Transzendenz bedarf (Bezeichnend ist in diesem Zu-
sammenhang eine Aeusserung Georges zu Verwey: ,Was ich am lieb-
sten tue ist drillen”.) Im iibrigen fallt fiir uns das Georgetum unter
den Begriff einer Pseudo-Religion, die der ‘luziferischen Ziige nicht
entbehrt. — Nun wird es so sein, wie Gundolf sagt, dass der ,,menschen-
suchende Eros zur Gemeindebildung treibt”, ,im apollinischen Geist
den Willen zum Staat aus neuen Menschen wach erhdlt”. Wir striuben
uns nur gegen den Gott-Ersatz Staat und halten den ,neuen Men-
schen” nicht unbedingt fiir den bessern; der Staat ist uns auch nicht,
wie Hegel wollte, jemand der die Sache des Weltgeistes fithrt. Der
Staat konnte, im besten Falle, einmal entferntestes Abbild géttlicher
Ordnungen sein; er ist heute kaum mehr als ein Nutz-, Schutz- und
Trutz-Verband, das praktisch oft weniger zum eigenen Vorteil als zum
Aergernis anderer Staaten. —

Bei Rilke gibt es keine solchen Anspriiche und Konstruktionen, nur
Hingabe an Gefiihlsstrome, etwas was man flexible Religiositit nennen
konnte, die aber, Rilkes frither Erziehung entsprechend, eine vorwiegend
christliche Tonung aufweist. Wie sie sich in seiner Dichtung &dussert
(und da sie des Dogmatischen véllig entbehrt), hat sie mehr mit dem
russischen Seelentum gemein als mit den ,0stlichen Religionen”, die
nach Wilds Verkennung des ostlichen Geistes, ,,im Leben selber den
Endzweck aller Weisheit sehen” sollen. In Wahrheit sehen die Tradi-
tionen des Ostens im Leben nur eine, und nicht die vornehmste Mo-
dalitit des hochsten Seins, in den Kundgebungen des Lebens aber lau-
ter Gleichnis, wohingegen der aus jeder legitimen Rangordnung heraus-
gestiirzte Abendlinder in seinem kleinen Leben die einzige Wirklichkeit,
mit der er zu rechnen habe, erblicken will. Es macht die Verzweiflung
nicht weniger der Besten unter den modernen Dichtern aus, dass sie
aus diesem Zustand heraus keinen Weg finden, oder einen solchen auf
Phantastische Weise zu ertrotzen suchen. Daneben verrit die moderne
Dichtung die Tendenz Gebet zu werden, ein Sachverhalt den vor be-
reits zehn Jahren Marcel Bremond erliutert hat (,Priere et Poé-
sie”, | lLa Poésie Pure”, 1926, Grasset, Paris). Die Stellung des Dich-
ters sieht Bremond zwischen dem profanen Menschen und dem echten
Mystiker in der Mitte. — Im weitesten Sinne religiés kann jedes

247



verehrend aufstrebende Gefithl heissen. Gleichwohl kommt einem von
solchem erfiillten Gedicht noch nicht die Bedeutung eines iiberlieferungs-
gemissen Gebetes zu. Dieses, in Verbindung mit der entsprechenden
Einheit von Riten und Meditationen fiihrt, als die totale und intensive
Gerichtetheit aller Strebungen auf den ,Weg zu Gott”, so wie ihn die
Ostlichen Lehren und Anweisungen kennen, die Mehrzahl der Abend-
linder in Abrede stellen mochte. Sein hochstes Ziel ist die effektive
Einswerdung mit dem Absoluten im erkennenden Geiste. Die Eliten im
Osten lehren: dies sei ein hoherer Zustand als der des voriibergehend
in Gott wallenden Gefithls und der ,Erleuchtung” der christlichen My-
stik. Ausserhalb jenes Weges sind zu jeder Zeit spontane Einbriiche
iiberweltlicher Influenz, christlich: der ,,Gnade”, verzeichnet worden;
Wild bringt aber keinen Erweis, dass Rilke auch nur untergeordneter
mystischer Erfahrung teilhaft gewesen sei. Rilkes Mystik nennt er ,das
universelle mystische Erlebnis, das keiner Wissenschaft unterliegt, we-
der biblische noch kirchlich-dogmatische Erklirungen braucht”. Es wire
daran zu erinnern, dass das ,universelle mystische Erlebnis” nicht zu-
letzt daran als solches erkannt wird, dass es mit dogmatischen Forde-
rungen iibereinstimmt., Ein Meister Eckhardt stellte sich nicht jenseits
von Wissenschaft und Dogmatik. Rilkes ,Erlebnis” aber hat viel vom
Charakter eines aussichtslos an seinen Schranken ritttelnden Pantheis-
mus. Was er gibt, sind dichterische Rhapsodien iiber mystische Zu-
stinde, die er aus Schriften und Aussagen kannte. In ihm lebte, von
ihm nicht voll verstanden, die Sehnsucht nach geistiger Erfiillung, aber
er selbst hat, so wenig wie sein Gedicht, den Umkreis des Psychischen
itberschritten. — Was, wenn sie sich auf ihr wahres Wesen beschrinkt,
nicht heutige Dichtung sein kann, erliutert ausreichend dieSchrift von Jo-
hannes Pfeiffer.*) — Soll an den, unter dem Vordringen des' Psychi-
schen sich tiberall verfinsternden Begriffen eine Siuberung vorgenom-
men werden, dann kann das nur von einem orthodoxen Standpunkt
aus geschehen. Von da wire einem Satz wie: ,Rilkes Sprache ist die
der Bibel, mit erhéhtem musikalischem Rhythmus und erweiterter Sym-
bolisierung” (Wild) sogleich entgegenzuhalten: Die Bibel, bei aller
Unvollstindigkeit des Kanons, ist kein Produkt der dichterischen Li-
teratur, dessen ,,Symbolisierung” von profaner Seite erweitert werden
kénnte. Und welche Sprache wird da ,rhythmisch erh6ht?”” Die an
‘ihr eigenes Gesetz gebundene hebriische, die aramiische? die rhyth-
misch von beiden verschiedene Verdeutschung Luthers? Solches sind
Fragen, die jeder reinlichen Bestimmung voranzugehen hétten.

Man hat gelegentlich George, als den geistigeren und minnlicheren,
— welches Letzte ja seine Staats-Dichtung beweise —, gegen Rilke aus-
gespielt, das nicht ohne einen Schein von Recht. Es gibt bei George
Gedichte und Strophen, die den Eindruck erwecken, der Verfasser
besitze durchaus den Blick fiir die Stufung rechtmissiger Hierarchie:

*) Johannes Pfeiffer: Umgang mit Dichtung.
Felix Meiner Verlag. Leipzig 1926.

248



grosser aber ist die Zahl jener, die etwas anderes erkennen lassen,
nimlich: dass George in zunehmendem Masse dem neuzeitlichen Irr-
tum zollte, der von Herder und Rousseau iiber die Romantik, Nietzsche
und Bachofen hinfithrt zu den dermaligen Psychikern, Chtonikern und
ihrer Vergotzung der Erdkrifte und des ,,Unterbewussten’”, den Vita-
sten, Mutterrechtlern, Kosmikern und ihrem Pansgefolge, von denen
die meisten gute Griinde hatten, im Geist ihren ,,Widersacher” zu er-
kennen. Er blieb bis zuletzt, ungeachtet der herrscherlichen und ,ban-
nenden” Gebirde, im Banne der Phantasmata, die andere heraufbe-
schworen hatten. Bei ungleich grosserer gestalterischer Kraft ist Georges
Gesamtwerk darum kaum geistiger als das Rilke’sche zu nennen. Die
Demagogen, die es heute zum Zeugen ihrer triibseligen Blutmystik
machen wollen, finden in ihm der Handhaben genug. Ein bewusst und
gewollt einseitiger Kult von Blut und Seele freilich fiithrt ins Chaos,
umso gewisser dann, wenn Psyche sich ein ganz besonders mainnisches
Aussehen zu verschaffen verstand.

Mit diesen Auslassungen wurde an Georges und Rilkes Dichtertum,
als an eines der an menschlicher Einsicht und Ausdrucksmacht reich-
sten dieser Zeit, nicht geriihrt; — wohl aber an die Kiinste einiger
seiner Interpreten. — Fiir Dichter und Leser und Ausleger wird es
gut sein, wenn dem Dichter nichts weiter gegeben, von ihm nicht mehr
verlangt wird, als was heute noch des Dichters Amt sein mag.

Siegiried Lang.

Eine Kulturgeschichte der deutschen Aufkldrung

Emil Ermatiuger: Deutsche Kultur im Zeitalter der Aufkldrung. Band 3 des
,2Handbuches der Kulturgeschichte”, herausgegeben von Dr. Heinz Kindermann
Akademische Verlagsanstalt Athenaion, Potsdam.

Emil Ermatingers ,,Deutsche Kultur im Zeitalter der Aufklirung” ist
ein sehr anschauliches Werk geworden. Viele Abbildungen, darunter meh-
rere farbige Tafeln, Faksimilia, Nachbildungen fiirstlicher Erlasse etc.
schaffen schon fiir sich ein aufschlussreiches Bilderbuch, das durch den
Text tieferen Sinn und Zusammenhang erhilt. Beim ersten Blittern fallt
eine Vielgestaltigkeit des Behandelten auf, im Vergleich etwa zu der Ge-
schlossenheit einer Kulturgeschichte der Antike. Aber diese Vielheit hat
ihren Grund in der Art der geistigen Entwicklung im 18. Jahrhundert.
Es brachte so viel Neues, so viel in die Zukunft Weisendes hervor, dass
dem Jahrhundert selbst eine eigentliche Mitte fehlte. Es ist ja bezeich-
nend, wie sich fast alles Neue mit dem Alten auf dem Wege der Satire
und des Pamphlets auseinandersetzt, in viel krauseren Stossen, als es
etwa in der Antike der Fall war. Ermatinger ist hingegen immer be-
miiht, die kontinuierliche Linie zu wahren: teils von der Auffassung des
geschichtlichen Geschehens als Stromung und Gegenstromung her, teils
mit psychologischer Erklirung.

Wenn Ermatinger sich der vielgeschmihten Aufklirung in dieser Dar-
stellung annimmt, geschieht es mit dem nétigen Abstand; die grosse Be-
deutung der Zeit hebt sich neben dem heute nur mehr Karikierbaren im-

249



mer deutlich hervor. Den geistigen Raum schafft eine Vorbetrachtung,
die ,,Aufbruch der Vernunft”’ iiberschrieben ist. Sie schildert, wie der re-
gelnde Geist die Herrschaft antritt. Vernunft ist nicht mehr Dienerin. Dies
aussert sich schon bei Descartes, welcher den der Kirche selbstverstindli-
chen Glaubensinhalt zur Denkaufgabe gemacht hatte. Ueberhaupt scheinen
fiir die Aufklarung in Deutschland die philosophischen Vorlaufer wichtiger,
als die deutschen Aufklirungsphilosophen selber. Das neue Denken
wurde in der Wissenschaft schon durch die Entdeckung der Natur-
gesetze vorbereitet. Spinoza hat vor allem eingewirkt, der auf logischem
Weg Gott als identisch mit der Natur erkannte, ferner Shaftesbury, der
Verkiinder einer neuen Weltbejahung. Leibniz wird als faustische Na-
tur erkannt. Seine Monadenlehre wird in einem klaren Resumee, in po-
pulirer Form dargelegt, wie es Ermatingers Stirke ist. — Christian
Wolff schafft dann dem Geist der Zeit das wohlgefiigte Gebiaude. Frei-
lich zeigt er, der Leibniz-Schiiler, wie Leibniz eigentlich nicht der Auf-
klirung im engeren Sinne angehdrt. Denn die Vernunft tritt bej ihm ohne
jenen Zug von Gottlichkeit auf, mit dem sie bei seinem Lehrer noch er-
scheint. Ebenso wird Leibniz’ logische Weltordnung nun zweckbestimmt
gedeutet.

Durch Abbildungen und vielfache Heranziehung der zeitgendssischen
Literatur wird der bewusst zum Leben hinfithrende Zug all jener Wis-
senschaft und Philosophie erliutert. — In die ferneren Kapitel iiber das
Religionssystem weisen schon die Ausfiihrungen iiber das neu entste-
hende stolze Selbstbewusstsein, jenen neuen Weltoptimismus, der sich
schon von vornherein im Gegensatz zur Kirche weiss. Vernunft wird
Fithrerin zum Bewusstsein des urspriinglichen menschlichen Wertes. Die
Befreiung des Seelenlebens durch diesen Vorgang ist von besonderem
Interesse: im Gegensatz zum Menschen der Barockliteratur, der, da er
nur von aussen in Bewegung gesetzt wird, starr einer vorgefassten Mei-
nung nachstrebt, einer Maschine gleich.

Die aus dem Recht auf Gliicklichsein entspringende Genussucht und
Roheit bedarf indes eines neuen Ideals. Die Kirche hat zu wenig Ein-
fluss, um der Zersetzung zu begegnen. So muss aus dem geistigen Le-
ben ein neues Ideal erstehen: dies ist die Galanterie.

Als Vereiniger aller geistig-sittlichen Michte der Epoche erscheint Les-
sing, der Leibniz’ Monade gleich, immer vom Drang nach Erkenntnis und
Vollkommenheit geleitet ist. Aus diesem geistigen Akkord versteht Er-
matinger riickblickend noch einmal alle kulturellen Ziige der Zeit her-
auszuhoren. :

Dass im Ganzen genommen die Aufklirung doch einen Zug nach In-
nen in das Denken und Leben gebracht habe, mag zunichst iiberra-
schen, wenn man etwa an die von der Nihe des Todes erbebende Barock-
lyrik und dann an die Anakreonik denkt. Aber das Problem der sittli-
chen Bildung als Romanstoff (vor allem durch Wieland hervorgerufen)
steht den phantastischen Abenteuern der Barockromane wirklich als we-
sentlich verinnerlichendes Element gegeniiber. Das ist auch, wie aus-
gefithrt wird, die Bedeutung der Aufklirung in der Geschichte der Psy-

250



chologie in der Dichtung. So gesehen erscheint das Auftreten des Pie-
tismus nicht mehr so nebenschichtig, sondern durchaus folgerichtig. Die
religiosen Fragen jener Umbruchszeit werden ausfithrlich mit ihrer hi-
storischen Entwicklung behandelt.

Im Hinblick auf alle moderne Dichtung und auf die Schweiz mit Hal-
lers ,,Alpen”’-Vorstoss ist die Beziehung zwischen Mensch und Na-
tur, die sich damals anbahnt, besonders wichtig. Der Weg geht von te-
leologisch-kosmischer zu pantheistischer Naturbetrachtung. Aus Brockes’
verbiirgerlichter Zierlichkeit fithrt Haller in die , wogende Unendlich-
keit der schaffenden Urmacht selber”, und Salomon Gessner fiigt liebliche
Natiirlichkeit und unrationale Harmonie hinzu. Er vor allem trug dazu
bei, dass die Schweiz als das Land der Natur und der freien Hirten be-
liebt wurde. Die neue Welle von Mystik und Empfindsamkeit auf der
andern Seite, die sich im Pietismus ausdriickt, bringt eine mystische
Vertiefung des Naturerlebens, so dass Klopstock in der ,Ziirichsee’’-Ode
etwa mehr vom Durchdenken der Schénheit berauscht wird, als von der
dussern Bilderschonheit der Natur. .

Als gegliickte Vereinigung von Geschichte, Sittengeschichte und Li-
teraturbetrachtung (eben Kulturgeschichte) bieten die Kapitel iiber staat-
liches und hoéfisches Leben am meisten. Auch das schweizerische Staats-
leben wird dabei behandelt. Ermatinger kennt den Wert, den Anek-
doten fiir eine Gesamtschau haben; zuweilen besagen sie ja mehr,
als ganze gelehrte Abhandlungen. Wie aufschlussreich ist es, wenn das
Gottesgnadentum der regimentsfihigen Biirgerschaft in der Republik
Bern es fertig brachte, dem grossen Dichter und Gelehrten Albrecht von
Haller eine durch das Los bestimmte Saalinspektorstelle zu geben. Oder
wenn etwa Haller von einem Berner in preussischem Soldatendienst be-
richtet, der nur alle drei Jaher neue Striimpfe erhielt. Oder wenn Ulrich
Braker iiber die kirglichen Lebensumstinde der preussischen Soldaten er-
zihlt, die wie Esel voll bepackt wurden. Oder wenn die Verbesserungen,
die Klein-Jogg auf seinem Gute durchfiihrte, die landwirtschaftlichen
Bestrebungen der Zeit illustrieren.

Der nach dem starren selbstsiichtigen Despotismus aufkommende
aufgekliarte Absolutismus wird durch das Hinzukommen verschiedener
Strome erklirt. Zunichst kommt in der sich ablésenden Gegenentwick-
lung der Geschichte die Idee der Volkssouverinitit auf, schon vorgebildet
in der Scholastik des Mittelalters und weitergefithrt in der Auffassung
vom Staatsvertrag zwischen Herrscher und Volk. Ferner fliesst die neue
Forderung nach Volksbegliickung in diese Theorien mit hinein. So macht
sich der Herrscher, in einer Art von Ausgleich, zum Werkzeug der Be-
gliickung seiner Untertanen, statt sie in der Befriedigung seiner eigenen
Leidenschaften zu opfern. Aber es ist doch bezeichnend fiir dieses so pa-
pierne Zeitalter, dass die wohlausgearbeiteten Ideen der Volkssouverini-
tit in Wahrheit nicht praktisch verwirklicht wurden. Es gab keine 6f-
fentliche Meinung, und der politisch Interessierte wird sogleich zum
»politischen Kannegiesser”’ gestempelt. — So blieb die Aufklirung in
Deutschland politisch unfruchtbar, denn es war ein Verhiingnis der poli-

251



tischen Entwicklung der Deutschen, dass die nationale Bewegung
um 1770 aus der politischen Ebene in die literarische hiniiberfloss und
statt einer nationalen biirgerlichen Politik eine nationale biirgerliche
Dichtung schuf. In der Schweiz jedoch regte sich frith ein leidenschaft-
liches politisches Interesse. Beat Ludwig von Muralt und Haller, Isaak
Iselin, der als ,,patriotischer Menschenfreund” auf den Gegensatz zwi-
schen nationaler und weltbiirgerlicher Politik hinweist, Johann Georg
Zimmermann, der Stadtarzt von Brugg und spitere Leibarzt in Han-
nover, der eine Schrift iiber echten und falschen Nationalstolz schreubt
werden in diesem Zusammenhang behandelt.

Als Ausblick auf die nachfolgende Zeit ist die Betrachtung der Auf-
klirung als ,,grosste Erziehungsbewegung der neueren Geschichte’” von
grosser Wichtigkeit. Erst um die Jahrhundertmitte allerdings werden aus
den Kindern richtige Kinder, die nicht linger kleine Erwachsene sind in
Kleidung und Beschiftigung. ]. G. Sulzer, der Schweizer Aesthetiker, gab
schon um 1745 moderne Lehren zur Kindererziehung. Seltsam mutet
an, wie im Zeitalter der ratio der Unterricht im Rechnen in vielen Schu-
len fehlt. An August Hermann Franckes pietistisch-frommen Erziehungs-
methoden in Halle, die mit Utilitaristisch-Niichternem gemischt sind,
wird deutlich, wie innerhalb des Erziehungswesens, eine Trennung zwi-
schen dem alten komplikatorischen Wissen mit pedantischem Ballast und
neuem rationalem auf das Praktische gerichtetem Wissen stattfand. Aber
weder galante Weltbildung (Thomasius), noch Logik (Wolff), noch pie-
tistische Piddagogik (Francke) fiihrten in den Kern des Bildungsproblems
das die Zeit bedringte. Diese neue Bildung erstand erst aus dem ver-
tieften Verstindnis des klassischen Altertums und seiner Humanititsidee.

So kann denn Ermatinger, wenn er im Kapitel ,,Geist und Kunst im
Alltag” das Fazit der echten Bildungsmehrung zwischen 1700 und 1800
zieht, trotz aller Unzulinglichkeiten und Auswiichse fiir diesen Zeitraum
die Verwirklichung des Schillerschen Ideals in Anspruch nehmen, wie es
sich in den Briefen iiber die dsthetische Bildung des Menschen darstellt:
die freie Anerkennung der Gesetzmassigkeit der Vernunft als Ideal aller
sittlich-politischen Bildung. Zu diesem Ziel habe der Mensch auf dem
Wege des isthetischen Erlebnisses zu gelangen. So wird am Ende dieser
Kulturgeschichte klar, wie zum ersten Mal das autonom handelnde In-
dividuum entstand, wihrend vordem das Denken stets im Dienste einer

andern Macht gestanden hatte. Werner Leupold

Ernst Ludwig Kirchner

Am friihen Vormittag des 15. Juni ging die Kunde durch Davos:
Kirchner ist tot. Zuerst war mir, als horte ich am Telephon den Ruf
Ka-huis, des Dieners von Gauguin: Viens vite, le blanc est mort. Le
blanc: Einer, auserwihlt unter Vielen, dem Gott ein Schicksal aufer-
legt hatte, der ihn zum Leiden schuf und fieberhaft ein Werk bauen
liess, in dem jeder Pinselstrich sagen sollte: Da ich schon nicht zum
Gliicke geboren bin, so will ich durch mein Werk ohne das Gliick
glitcklich werden! Der Trotz innerer Grosse! — Ich sah den Kopf

252



René Crevels, von dem mir vor drei Jahren im Juni die gleiche Kunde
seines tragischen Todes zukam und den Kirchner in Holz geschnitten
hat; sah den Maler selbst, wie er leicht vorniiber gebeugt, eine grossere
Last als nur diejenige seiner Jahre tragend, allein oder mit seiner Frau
durch die Strasse ging; ich sah sein einsames Haus auf dem Wild-
boden, das aussen harmlos wie das Haus eines Bauern nichts von
von dem verriet, was seit Jahren hinter den sonnengebriunten Balken
an Arbeit, Leid, Vision und Gliick des Schaffenden sich zutrug; ich
dachte an das Wort Diirers, einer der Wenigen, die Kirchner verehrte,
dass ein grosser Maler inwendig voller Figur sei ,und obs mdglich
'wir, dass er ewiglich lebte, so hitte er aus den innern Ideen, davon
Plato schreibt, allweg etwas Neues durch die Werk auszugiessen.”
War nicht Kirchner voll innerer Figur, und welches Wort passte bes-
ser auf ihn, als dass er sein Werk ,ausgiesse?” Wer sein Haus be-
treten hat und die Scheune, in welcher er oft bei grosster Kilte seine
grossen Bilder zu malen pflegte, der sieht sich vor einem von Vision
gejagten Werk, einem Kiinstler, dessen Seligkeit es war, sich auszu-
giessen, sich zu verschwenden bis zu jenem Grade, wo ihm die Krifte
nicht mehr iibrig blieben, um auch gegen die Front des alltiglichen
Kampfes noch geniigend Nervenkraft ins Feld zu schicken.

Als der Zwanzigjihrige — Kirchner wurde 1880 in Aschaffenburg
geboren — nach beendetem Studium der Architektur und Malerei, in
die deutsche Kunst einbrach, gab es in Frankreich einen Cézanne, van
Gogh und Gauguin., Und als Kirchner die Kiinstlervereinigung ,Die
Briicke” 1903 in Dresden griindete, erwachte in Frankreich als parallele
Bewegung des deutschen ,Expressionismus” (eine Bezeichnung, die
Kirchner iibrigens immer ablehnte) der Fauvismus der Matisse, De-
rain, Vlaminck, Rouault und Dufy. In Deutschland fusste die Kunst
der Avantgarde auf Leibl, Courbet und Izraels, und ihre Exponenten
waren Liebermann, Corinth, Triibner und Slevogt. Herrschend aber
waren Maler wie Leo Putz, Habermann und von Stuck, Angelo Jank
und Arthur Kampf! — In dieser Situation bildete die Kiinstlervereini-
gung der ,Briicke” die erste Phalanx, die sich die Aufgabe gestellt
hatte, die deutsche Kunst zu erneuern. Sie wurde von Kirchner mit
Erich Heckel und Karl Schmidt-Rottluff gegriindet und fand 1911 im
»Blauen Reiter” eine zweite Gemeinschaft der Maler Marc, Macke,
Kandinsky und Klee, die ihnliche Ziele verfolgte. Kirchner selbst teilte
iiber die Griindung der ,,Briicke” mit, dass 1905 Nolde auf Grund einer
Ausstellung seiner Graphik zum Mitglied ernannt wurde, Dann schloss
sich Pechstein, der damals noch Schiiler von Prof. Gussmann in Dres-
den war, an und 1906 und 1907 wurden Cuno Amiet und van Dongen
auf Grund von Ausstellungen zu Mitgliedern ernannt. Nolde trat dann
aus und Pechstein griindete in Berlin mit Unterstiitzung der ,,Briicke”
die ,Neue Sezession” (1909), zu der auch die Kinstler vom ,Blauen
Reiter” hinzustiessen, wihrend die Mitglieder der ,Briicke” bald aus-
traten. 1912 schied Pechstein aus, und mit dem Austritt Kirchners im
Jahre 1913 l6ste sich bald darauf die Vereinigung auf. Diese Daten

253



seien hervorgehoben, weil der ,Briicke” und dessen Griinder und
Fithrer Kirchner in der deutschen Malerei in der Folge eine grosse
Bedeutung zukommen sollten, denn durch sie fand eine bewusste Ab-
wendung von der Antike und den Idealen der Klassik statt. Die Malerei
sollte in den Dienst ihrer Zeit gestellt werden, sollte unmittelbarer
Ausdruck des kiinstlerischen Erlebens der Epoche sein, und wenn
auch inzwischen bereits eine neue Zeit ihr Morgenrot voranschickt,
so vermag das die Verdienste dieser Kiinstler nicht zu schmilern. Zu-
gleich sollte sie ein den ganzen Menschen umfassendes Bekenntnis
sein, also nicht mehr Malerei an sich, sondern ein Ausgiessen des
Geistes, um Diirers Wort nochmals in Erinnerung zu rufen. Von 1909
bis 1916 arbeitete Kirchner in Berlin, um dann nach der Schweiz zu
kommen. Als schwer kranker Mann trug man ihn damals auf die
Staffelalp bei Davos, spiter iibersiedelte er in die Lirchen auf der
Lingmatt bei Frauenkirchen, um sich 1923 endgiiltig auf dem Wildboden
bei Davos-Frauenkirch niederzulassen. Bekannte seines ersten Davoser
Jahres auf der Staffelalp erzihlen, dass er todkrank und allein in sei-
ner Hiitte lag und eine Schnur iiber seinem Bett ihn mit einer Glocke
im Nachbarhaus verband, falls ihm etwas zustossen sollte. — Er er-
holte sich jedoch zusehends, wenn auch langsam, und wir sehen ihn
nach einigen Monaten bereits wieder an der Arbeit. Man hat ihm zum
Vorwurf gemacht, dass er seiner Berliner Malerei auch auf die Schwei-
zer Landschaft iibertragen habe. Das wiirde an sich nichts anderes
heissen, als dass er seinen Ausdrucksmitteln treu geblieben ist. Das
stimmt, wenn auch festgestellt wird, dass er seine kiinstlerischen Mit-
tel immer weiter ausgedehnt hat. Denn mit Davos beginnt eine neue
Epoche seines Schaffens, bedingt durch die neue Umgebung. Kirchner
ging immer von der Naturanschauung aus. ,Die sinnliche Lust am Ge-
sehenen ist der Ursprung aller bildenden Kunst von Anfang an” schreibt
er selbst, jedoch nicht im Sinne einer Unterordnung, sondern auf dem
Weg der restlosen Umsetzung des Erlebnisses in die Arbeit ,und frei
entsteht das Kunstwerk nach dem Willen des Schaffenden”.

Als Kirchner 1923 — ein Jahr nach der grossen Munch-Ausstellung
in Basel — ebenfalls in der Kunsthalle Basel seine erste grosse Schau
seines Werkes in der Schweiz gab, begann seine bedeutsame Wirkung
auf die Malerei unseres Landes. Er selbst schrieb dariiber im ,Kunst-
blatt” (September 1926): , Oft kommt es vor, dass im Kellerrestaurant
der Kunsthalle eifrig iiber Bilder der Ausstellungen oben diskutiert
wird und dass dann der freundliche Leiter oft mitten in der Nacht
mit den Kiinstlern hinaufgeht, um vor den Originalen die Diskussion
fortsetzen zu konnen. So hatte Munchs Ausstellung das Interesse er-
regt, noch ganz anders aber wurde der Kampf um Fiir und Wider, als
ich durch die freundliche Vermittlung Pellegrinis eine Ausstellung in
der Kunsthalle zugesagt erhielt und dazu eine grosse Anzahl meiner
Bilder hinschickte. Da sich die Ausstellung verzogerte, standen die
Bilder iiber ein Jahr lang im Magazin der Kunsthalle, wo sie fast tig-
lich von den jungen Basler Kiinstlern betrachtet und diskutiert wur-

254



den. Man beschiiftigte sich damit, wie ich es noch nie vorher erlebt
hatte und es erfiillte mich mit grosser Freude, wie diese jungen Kiinst-
ler auf meine Arbeit eingingen. Besonders der Bildhauer Hermann Sche-
rer und der Maler Albert Miiller setzten sich sehr dafiir ein. Scherer
bekam Lust selbst zu malen anzufangen und kam zu mir nach Davos,
um meine Techniken und meine Arbeitsweise kennen zu lernen. Aus
seinem Besuche wurden Monate eifriger gemeinsamer Arbeit in Fi-
gur und Landschaft... Eines Tages brachte Scherer den Maler Albert
Miiller mit nach Davos...” Von hier ging die Bewegung der Kiinstler-
gruppe ,Rot-Blau” aus, zu deren Griindern Scherer, Miiller, Came-
nisch, Hindenlang, Staiger, Coghuf, Hans Stocker und Sulzbachner
gehorten, Thr Programm war die Umsetzung der Erscheinung in den
grossten Reichtum von Farbe und Form, und sie bildete wihrend eini-
ger Jahre eines der heftigsten Fermente in der jungen schweizerischen
Malerei, wie sie seit Hodler es nicht mehr erlebt hatte. Kirchner, als
einer der grossen Anreger neuer deutscher Kunst, ist daher auch aus
dem Bilde der schweizerischen Malerei des letzten Jahrzehnts nicht
mehr wegzudenken; und wenn seine starken Impulse inzwischen etwas
verebbten, so mag es daran liegen, dass sowohl Scherer wie Miiller
durch ihren frithen Tod die Welle nicht weitertragen konnten und an-
derseits die Maler der ,Rot-Blau”-Gruppe ihren eigenen Ausdrucks-
mitteln immer naher kamen und sich als selbstindige Gestalter mit
ihren eigensten Moglichkeiten zu behaupten begannen. Dabei ist nicht
zu iibersehen, wie viele kiinstlerische Einsichten sie Kirchner verdanken
und welche Entwicklungsmoglichkeiten er ihnen erschloss.

Es ist hier nicht der Raum, um im einzelnen auf Kirchners Werk
einzutreten. Er schuf neben seiner Malerei eines der umfangreichsten
graphischen Oeuvres unserer Zeit in den verschiedensten Techniken,
die er durchaus personlich handhabte. Er betitigte sich als Holzbild-
hauer, und manches Stiick seines Hausrates, Tiiren, Stithle, Tische und
Rahmen, neben freien Plastiken, hat er miihsam aus dem rohen Stamm
gehauen, Leider hat er seine simtlichen Platten zu den Holzschnitten
vernichtet und in den letzten Monaten auch einen grossen Teil seiner
graphischen Blitter zerstort. Und trotzdem hinterldsst er \noch ein an
Zahl und Eindriicklichkeit grosses Werk, das Testament einer reinen
Kiinstlerpersonlichkeit, eines Kidmpfers um neuen geistigen Ausdruck,
um einen neuen Menschen, das immer das Dokument einer Epoche
bleiben wird. ‘ Walter Kern

Bezugsbedingungen:

Einzelheft Fr. 150, im Abonnement Fr. 15.— fiir 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr. Erscheint
jeweilen anfangs des Monats,

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Ziirich, Akazienstr. 8
Tel. 45.855

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Ziirich
Druck: Jak. Villiger & Cie.,, Wadenswil Tel. 956.060

255



	Kleine Rundschau

