Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 3

Artikel: Zeit und Geschichte

Autor: Huber, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760218

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 6. Jahrgang Juli 1938 Heft 3

Zeit und Geschichte

Von Prof. Max Huber.

Die Studentenschaft beider Hochschulen in Ziirich hat in der
zweiten Juniwoche eine Folge wvon vier Abendvortrdgen ver-
anstallet, deren verschiedenartige Themen alle dem gleichen
christlich-ethischen Ziel zugerichtet waren und unter dem Titel:
wLetzte Fragen!* standen. Wir freuen uns, im Folgenden
unsern Lesern den Vortrag von Prof. Max Huber darbieten zu
diirfen, der am 10. Juni in der Eidgendssischen Technischen
Hochschule gehalten worden ist.

\x ) enn ein Mensch in Gefahr steht, ganz besonders wenn

der Tod ihm in die Nihe geriickt erscheint, bekommt der
Gedanke der Zeit fiir ihn eine neue Bedeutung, eine gewaltige
Aktualitit: Der Mensch wird sich der Unwiederbringlichkeit
der Vergangenheit, der Kiirze der ihm noch zugemessenen Zeit
bewusst, und zu dem Gedanken an das Nichtsein gesellt sich
unabwendbar der Gedanke nach dem Sinn des Seins. In eine
dhnliche Lage sieht der Mensch sich versetzt, wenn ihm die
Inhalts- und Sinnlosigkeit seines Lebens, seiner Arbeit aufdim-
mert und ihm die Frage nach dem Woher, Wohin, Wozu nicht
als philosophisches Problem, sondern als Lebensnot aufgeht.

Doch nicht nur als Einzelner, auch als Glied eines Volks und
Staates, als Zeitgenosse einer Kulturepoche kann der Mensch
die Frage nach dem Sinn der Zeit und der Geschichte als eine
alles andere zuriickdringende erleben. Wir stehen nicht nur als
Einzelne, sondern mit dem Schicksal unserer Nachkommen un-
entrinnbar drin in Gegenwart und Zukunft eines Kollektivs. Ja,
Tradition und Pietit konnen uns selbst mit der Vergangenheit
eines Landes oder einer Kultur verbinden wie mit unserer
eigenen.

) 129



Ruhige Perioden mit dem Gefiihl scheinbar gesicherten Be-
sitzes und gesicherter Weltanschauung sind — wie dies die Auf-
klarungsphilosophie des 18. Jahrhunderts und der Positivismus
des 19. zeigen — geneigt, in die Zeit und deren Entwicklungs-
moglichkeiten ihre Hoffnung zu setzen und darauf zu verzich-
ten, nach dem Hintergrund der Zeit selber zu fragen. Die ge-
waltige Weltschau eines Hegel und Fichte aber ist nicht ohne
Zusammenhang mit den grossen politischen und sozialen Er-
schiitterungen zu denken, die den Uebergang vom 18. zum 19.
Jahrhundert erfiillten. Der saeculare Messianismus, der in den
sozialistischen Ideen, vor allem im Marxismus in Erscheinung
trat, ist geboren aus dem Gefiithle der Ziellosigkeit des Lebens,
die das Proletariat empfand. In Nietzsche bricht der Protest auf
gegen eine von ihren Grundlagen sich losende und verflachende
Civilisation und ein verzweifelter Versuch wird gewagt, durch
Umwertung der iiberlieferten Werte dem geschichtlichen Dasein
einen neuen Sinn zu geben. Seit den Zusammenbriichen, die im
Weltkrieg und in seinem Gefolge eintraten, ist die Politik mehr
als je von Geschichtsmystik durchdrungen, von einem Verlangen,
den Vélkern in ihrem Kampf gegen innere Auflésung oder dus-
seren Druck Haltung und Zuversicht zu geben durch Verank-
erung ihres geschichtlichen Lebens in irrationalen Werten und
Kriften.

Den Ausgangspunkt des Denkens iiber Wesen und Sinn der
Geschichte haben wir in der Bibel zu suchen. Nicht nur in
den prophetischen Aussagen iiber die Fiihrung der Vélkerge-
schicke oder in den Apolkalypsen iiber das Ende dieser Welt-
zeit ist dieses Verstindnis der Geschichte zu erblicken, sondern
im Ganzen der Bibel, die von einem Tun Gottes mit den
Menschen und von der Auflehnung oder dem Gehorsam des
Menschen gegeniiber Gott handelt.

Weder die Antike noch das alte China haben eine Geschichts-
philosophie entwickelt, obwohl beide Kulturen eine Geschichts-
schreibung von Bedeutung besassen. Dem indischen Denken
lag der Sinn fiir das Geschichtliche iiberhaupt fern. Fiir den
christlichen Glauben dagegen war und ist alles geschichtliche
Geschehen eingerahmt in den in der Bibel geoffenbarten Gottes-
plan, auch wenn nicht, wie bei Augustin, der Versuch einer
christlichen Geschichtsphilosophie unternommen wird. Mit der

130



Zuriickdringung des christlichen Denkens und dem Vordringen
einer rational-mechanistischen Weltanschauung ist der Sinn fiir
Geschichte im 17. und 18. Jahrhundert verkiimmert; Vico’s
Scienza Nuova steht vereinzelt da. Aber mit dem 19. nimmt
er eine michtige Entwicklung, nicht nur als Geschichtsforsch-
ung, sondern auch als das Verlangen nach einem Erfassen der
treibenden Kriafte und dominierenden Ziele geschichtlichen Ge-
schehens. In manchen dieser Ideen, in den optimistischen wie
den pessimistischen sind Saecularisierungen von Teilen des
christlichen Geschichtsverstindnisses zu erblicken. Sozialer Mes-
sianismus und nationales Sendungsbewusstsein sind eigentlich
nur aus einem Woeltbild verstiandlich, in dem eine iiber der
Zeit und der Geschichte stehende Macht dieser ein Ziel be-
stimmt und Volker zur Verwirklichung ihres Planes einsetzt.

Es gehort mit zum Wirrwarr unserer Zeit, dass das von
seinem biblischen Grunde losgerissene Geschichtsverstindnis zu
Ideologien fiihrt, die sich leidenschaftlich bekdmpfen und dass
das rationale Denken eine Antwort auf die Frage nach dem
Sinn der Zeit und der Geschichte, d. h. des Menschenlebens
nicht geben kann, denn es kann uns nur bis zur Erkenntnis
seiner Grenze fithren. So steht der auf sich und seine eigene
Erkenntnis allein gestellte Mensch ratlos dem ungeheuren Prob-
lem der Zeit und Geschichte gegeniiber.

Es mag deshalb nicht unzeitgemiss sein zu fragen, was der
fiir viele, ja fiir die Mehrheit heute unzeitgemasse christliche
Glaube zu dem Problem zu sagen hat, um so mehr als das
Verstindnis von Zeit und Geschichte im christlichen Denken
eine zentrale Stelle einnimmt und von ihm aus vieles andere
erst zuganglich wird.

Der christliche Glaube ist nicht eine Weltanschauung neben
andern, welcher der Mensch als Betrachter gegeniiberstehen
konnte; er wird erst erfassbar fiir den, der von ihm erfasst
worden ist. Der Glaube ist Vertrauen in eine dem Menschen
an sich unzugingliche, sich ihm nur durch Offenbarung er-
schliessende Wahrheit; er kann deshalb sein Letztes auch, nur
in paradoxen Aussagen aussprechen. Es fithrt kein Weg
vom rationalen Denken selber zum Glauben; der letztere ist
ihm héchstens Objekt eines, im Grunde verstindnislosen kriti-
schen Denkens.

131



Wohl aber fithren viele Wege vom Glauben zum rationalen
Denken. Die Tatsachen und Erfahrungen, so gerade diejenigen,
die sich aus der Betrachtung des Stromes der Zeit und des
Ganges der Geschichte ergeben, sind an sich dieselben, ob
wir sie vom christlichen Glauben aus oder aus der Sicht einer
durch kritisches oder spekulatives Denken aufgebauten Welt-
anschauung betrachten. Von den paradoxen Aussagen des
Glaubens aus aber werden uns Einsichten erschlossen, die
auch dem nur rational Denkenden einleuchten kénnen. Es han-
delt sich im Leben — und alle Geschichte ist menschliches
Leben und alles Leben wird Geschichte — nicht nur um Ein-
sicht, sondern um Kraft, mit den Verhiltnissen, in die wir
selber hineingestellt sind, handelnd oder leidend, im Leben
und im Blick auf den Tod, sich auseinanderzusetzen.

Meine Absicht ist es nicht — und konnte es auch nicht sein,
selbst wenn ich dazu irgendwie kompetent wire — das ge-
waltige Thema philosophisch oder theologisch zu behandeln
oder die Versuche darzustellen, in denen Denker und Dichter
aller Zeiten das Verstindnis des Wesens und der Hintergriinde
unserer zeitlichen Existenz haben erfassen und zum Ausdruck
bringen wollen. Ich mochte nur einige Gedanken entwickeln,
die sich mir aus der wissenschaftlichen Beschiftigung mit Staat
und Recht, mit der Geschichte von Voélkern und Persénlichkeiten,
aber auch aus Erfahrungen und Verantwortungen im Leben
aufgedringt haben. Erst von der Bibel aus bin ich dazu ge-
langt, diese Gedanken in einer inneren Einheit zusammenzu-
fassen und, was mir unauflésliche Wiederspriiche, Anlass zu
nicht zu stillender Skepsis, zu sein schienen, innerhalb einer
hoheren Ordnung zu verstehen.

* K %

Ob oder was Zeit ausserhalb menschlichen Erlebens ist,
wissen wir nich. Wir erleben sie unmittelbar in der Gegen-
wart, in der wir denken, wollen, entscheiden. Wenn etwas in
Wort oder Tat aus uns herausgetreten, gehort es der Ver-
gangenheit an. Ob wir mit Befriedigung oder Reue darauf
zuriickblicken, unwiderherstellbar ist alle Vergangenheit. Nur
ein einziges: wirkliche Vergebung kann ein Vergangenes aus-
l6schen. Die Gesamtheit der Erinnerung der Menschheit an

132



das unverriickbar Gewesene menschlichen Handelns ist die Ge-
schichte. So unabinderlich die Vergangenheit hinter uns liegt,
so vollig ungewiss ist die Zukunft, gleichviel ob wir ihr
hoffnungsvoll oder angstvoll entgegensehen. Nur eines, der
Glaube, vermag die Ungewissheit der Zukunft real zu durch-
brechen.

Die Freiheit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
empfinden wir als ein Fliessen, ein unaufhorliches Vergehen
eines ebenso unaufhérlich auf uns zu Kommenden. Aber erst
durch die Tatsache des Todes, der Verginglichkeit nicht nur
des Erlebten, sondern des Erlebenden selber bekommt die Zeit
ihr eigentliches Geprige. Und dem denkenden Menschen kann
auch die Verginglichkeit der Volker, ihrer Kulturen und Staaten
nicht entgehen. Gerade die wenigen Spuren, die von den
dltesten Civilisationen noch da sind, reden eine deutliche
Sprache, aber auch das, was eine nicht ferne Vergangenheit
geschaffen, ist schon zum gréssten Teil verschiittet durch das,
was die Folgezeit hervorgebracht hat. Vergessenwerden ist auch
eine Form des Vergehens.

Die Zeit fest halten wollen, ist eine Unmdglichkeit. Wenn
Faust, seinen Tod nicht ahnend, sagt: ,,Zum Augenblicke diirft’
ich sagen: Verweile doch, Du bist so schon! Es kann die
Spur von meinen Erdentagen nicht in Aeonen untergehen”,
so lebt er in einer Illusion, und der Verzicht, in der Zeit zu
leben, bedeutet den Tod.

In Religionen und Philosophien hat der Mensch sich mit
dieser bedriickenden Tatsache der Verginglichkeit, der end-
losen, alles verschlingenden Zeit auseinander zu setzen ver-
sucht. Die Idee des Kreislaufs, der dem Werden, Vergehen
und Werden der lebenden Natur entnommen ist, die Idee des
Rhythmus, in Flut und Ebbe des Meeres erkennbar, haben Deut-
ungen gegeben. Doch solange wir im Strome der Zeit drin
bleiben miissen, ist ihr ein Sinn nicht abzugewinnen. Unend-
liche Zeit, ewige Wiederkehr: im Grund ein Einerlei, ein Nichts.

Diese diistere Stimmung ist uns in der Bibel auch deutlich
gezeigt, wenn dem aus dem Paradies in das Dunkel vertriebenen
Menschen gesagt wird: ,,Im Schweisse deines Angesichts sollst
du dein Brot essen, bis dass du wieder zu Erde werdest, davon

133



du genommen bist” (1. Mose 3,19). Michelangelo hat an der
Decke der Sixtina dieses Erleben der Zeit dargestellt.

Wenn nicht Stumpfheit dem Menschen die Empfindung fiir
die Verginglichkeit der Zeit nimmt, so ist es natiirlich, dass er
dieser bedriickenden Einsicht zu entfliehen sucht. Zeitvertreib
ernster und oberflachlicher Art, Betriebsamkeit, ja auch Arbeit
ist oft nur ein Fliehen aus der Zeit, die der Mensch in seinem
Bewusstsein ausloschen mdochte.

Eine Flucht aus der Zeit ist die Flucht in die Natur, in deren
ewigen Kreislauf, in die unverstellbaren Weiten der Himmels-
raume, damit das menschliche Sein und Vergehen, die Menschen-
zeit in einer unendlichen Weltzeit versinke. So will auch jene
hochste Gelassenheit, das Sicheinfiigen des Menschen in den
Rhythmus der Welt, das der grosse chinesische Weise Laotse
verkiindet, eine Ueberwindung der Zeit sein.

Flucht aus der Zeit ist alle Mystik: die indische mit ihrem
Versinken in Nirwana, die christliche mit der Entwesung des
Menschen als Versenkung in Gott. )

Flucht aus der Zeit ist alle Philosophie, die hinter dem Ge-
schehen eine Welt der Ideen als einzige Wirklichkeit schaut.

Eine konkretere Form der Ueberwindung der Zeit, die so-
wohl bei primitiven als hochkultuvierten, bei abendlandischen
und ostlichen Volkern zu treffen ist, ist der Ahnenkultus und die
iiberragende Bedeutung, die der Nachkommenschaft beigemessen
wird. Durch die Kontinuitit der Geschlechter wird der einzelne
Mensch aus seiner Verginglichkeit in die scheinbar endlose Zeit
der sich wiedererzeugenden Natur erhoben.

%

Mit der Lehre von den iiberzeitlichen Ideen und mit dem Kul-
tus der Generationen nahern wir uns dem ,was man die Flucht
aus der Zeit in die Geschichte nennen kénnte.

Geschichte ist qualifizierte Zeit, ist der Teil des Zeitstromes,
in dem das bewusste Handeln des Menschen geschieht. Nur in
einem uneigentlichen Sinne kann von Naturgeschichte gesprochen
werden; weder der Zeitablauf gesetzmaissiger physikalischer Vor-
gange noch der entwicklungsmissige Ablauf von Lebensvorgin-
gen ist Geschichte. Selbst die Praehistorie der Menschheit ist
nicht eigentlich Geschichte, weil das bewusste Handeln im Sinne

134



eines Entscheidens, eines Richtunggeben nicht erkannt werden
kann, wenn schon es sicher vorhanden war.

Mit dem personlichen Willen tritt in die Zeit ein irrationales
Moment, das allem geschichtlichen Geschehen den Stempel der
Einmaligkeit aufpragt, die trotz aller Aehnlichkeit von Ge-
schichtsabldufen als Folge psychologischer Grundtatsachen und
der Aehnlichkeit &dusserer Verhiltnisse gilt. Zum Geschichtli-
chen gehort aber auch die Kontinuitat, im Raum und in der Zeit.
Isolierte menschliche Handlungen sind nicht Geschichte; diese
entsteht erst in den Zusammenhingen der menschlichen Gemein-
schaften, in denen der Einzelne lebt: das vor allem sind Volk
und Staat als Dauererscheinung.

Handelnd im Grunde ist immer nur der Einzelne; aber sein
Wollen ist nicht nur bestimmt und eng begrenzt durch den Wil-
len anderer und durch die ausseren Verhaltnisse, sondern sein
Wesen selbst wird mitgeprigt durch den in der Gemeinschaft
traditionell oder bewusst vorherrschenden, ja geziichteten Geist.
Die menschlichen Gemeinschaften sind nicht nur Summierun-
gen von Einzelmenschen, sondern erzeugen eine den Menschen
formenden Kollektivgeist. Es ist deshalb von der allergrdssten
Bedeutung, ob im geschichtlichen Leben drin das Bewusstsein
von Werten und Michten lebendig ist, die ausserhalb der Zeit
stehen, darum an diese immer als MaBstab angelegt werden
kénnen und so den Einzelnen vor dem Untergang im geschicht-
lichen Kollektiv, vor Vermassung bewahren.

Wenn der Mensch im Bewusstsein seiner persénlichen Verging-
lichkeit in die Geschichte fliichtet, um in dieser eine Existenz
von hoherem und dauerndem Wert zu finden, so kann diese Exi-
stenz in seiner Eigenschaft als Glied eines Volkes bestehen, das
die Jahrhunderte, ja vielleicht Jahrtausende iiberdauert und in
seiner besonderen Art, seinen Leistungen ein geschichtliches
Wesen einer hoheren Art darstellen mag. Es kann auch der
Staat als solcher — auch wenn er nicht die Aussere Dauerform
eines besondern Volkstums ist — als die Gemeinschaft erkannt
werden, in welcher das Einzelleben erst seine Vollendung und
seinen Wert erhalt. Ja, es kann im geschichtlichen Leben und
vorab im Staat die Selbstverwirklichung des absoluten Geistes
gesehen werden, des Geistes, in dem der Mensch sich selbst
erkennt.

135



Aber die Flucht aus der Zeit, aus der Verginglichkeit des
Einzeldaseins in die Geschichte ,ist keine Rettung. Es ist nur
ein relativer Unterschied zwischen der Zeit des Einzelnen und
der Zeit der geschichtlichen Gebilde. Schon alle geschichtliche
Erfahrung weist uns hin auf den unentrinnbaren Verfall aller
menschlichen Schopfungen, und die physikalische Einsicht deu-
tet auf ein Erléschen des Lebens, ja auf eine Entropie, einen
Kiltetod des Universums hin.

Aus der Zeit selbst kann kein Sinn fiir die Zeit gefunden wer-
den. Jeder Standpunkt, der innerhalb der Zeit eingenommen
wird, geht mit ihr weg im endlosen Strome. Wenn das Ganze
keinen Sinn hat, kann auch kein Teil davon einen wirklichen
Sinn haben. Was keinen Sinn hat, kann ebenso gut nicht sein
als sein.

Der Weisheit letzter Schluss, einer Weisheit, die in der Zeit
gefangen bleibt, hat Mephisto bei Faustens Tod, mit dessen
Leiche sich die Lemuren schon zu schaffen machen, in den
furchtbaren Worten zusammengefasst:

Vorbei! ein dummes Wort. Warum vorbei?
Vorbei und reines Nicht, vollkommenes Einerlei.
Was soll uns denn das ewge Schaffen!
Geschaffenes zu nichts hinwegzuraffen!

Da ist’s vorbei! Was ist daran zu lesen?

Es ist so gut, als wir es nicht gewesen,

Und treibt sich doch im Kreis, als ob es wire.
Ich liebte mir dafiir das Ewig-Leere.”

* ¥

Im Gegensatz zu den Religionen und Philosophien, die ent-
weder nur einer transzendenten Welt oder der erfahrbaren ge-
schichtlichen Welt Existenz zuerkennen, ist das biblisch-christ-
liche Verstindnis von Zeit und Geschichte dadurch charakteri-
siert, dass es sowohl die Zeit und Geschichte, was wir Welt
nennen, als auch das Ausserzeitliche, Ewige, Gott ganz ernst,
ganz real nimmt. Die Einheit von Zeit und Ewigkeit ist nicht
eine Lehre, eine blosse Weltschau, sondern ist aktuelle Begeg-
nung zwischen Gott und Mensch, Mensch und Gott.

Der Gott der biblischen Offenbarung ist ausserhalb der Zeit.
»Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde” (1. Mose 1,1);

136



Gott ist durch nichts aus der zeitlichen Erfahrung Kommendes
bestimmt. ,,Ich bin der ich bin” (2. Mose 3,14). Gott schafft
mit der Welt die Zeit und setzt ihr ein Ziel. Die Ewigkeit, die
zu Gottes Wesen gehort, ist nicht ein Ziel. ‘Die Ewigkeit, die
zu Gottes Wesen gehort, ist nicht eine Zeitform, eine unend-
liche Zeit, sondern — nicht, oder doch nicht nur, raumlich ver-
standen — Allgegenwart.

Die Zeit kommt aus der Ewigkeit und geht in die Ewigkeit,
aber sie hat im Willen Gottes einen Anfang und ein Ende, sie
ist eine Zeitstrecke. Und darum ist die ganze Zeit erfiillt von
Spannung, von Erwartung eines Kommenden, eines Endes und
einer Vollendung.

Die ganze Bibel ldsst dies erkennen. Die Propheten weisen
hin auf den Messias, in dem die Geschichte ihren Sinn und ihre
Vollendung hat. In den Gleichnissen der Evangelien, vor allem
in denjenigen von den zehn Jungfrauen (Matth. 25) und von den
wachenden Knechten (Mark. 13) wird es ganz deutlich, dass
das Leben Wachsein und Bereitschaft sein soll. Die Wiederkunft
des Herrn, das Kommen des Gottesreiches, bedeutet den Ab-
schluss und die Ueberwindung der Zeit. Dieses Zeitverstindnis
steht in absolutem Gegensatz zur Idee sei es einer endlosen
Hoherentwicklung ,sei es eines Auslaufes der Zeit in das Nichts.
Das christliche Verstindnis von Welt und Zeit ist nicht ein sta-
tisches, das eines harmonischen, in sich ruhenden Kosmos,
sondern ein dynamisches, das eines in Schuld und Verantwor-
tung des Menschen einem Abschluss zudrdngenden Dramas. Die
Ruhe und Resignation, die von der Vorstellung des Kreislaufs,
der ewigen Wiederkehr ausgeht, haben hier keinen Platz; Cy-
clus und Rhythmus sind nur MaBstibe fiir die Zeit, aber sind
nicht deren Wesen (1. Mos. 1,14; 8,22).

Nur aus der ganzen Bibel ist die Tiefe und Grosse des bibli-
schen Geschichtsverstindnisses erkennbar. Die Bibel ist nicht
nur beim Alten Testament die Geschichte der Menschheit und
eines auserwihlten Volkes, und im Neuen Testament die Ge-
schichte des Christus und seiner ersten Gemeinde und der er-
sten Verkiindigung, sondern sie schliesst zwischen dem Ka-
pitel der Genesis und dem letzten der Apokalypse die
Geschichte von Welt und Zeit und Menschheit in sich. Sie ist

137



nicht nur und nicht wesentlich Chronik, sondern sie will die
Zeitperioden und die Zeitalter, die Aeone, offenbar machen, in
denen Gott aus dem Ewigen in die Zeit eingegriffen hat,
eingreift und eingreifen wird. Das ist das Wesen der Offen-
barung im biblischen Sinne; die Bibel selbst ist die Urkunde,
die diese geschichtliche Offenbarung durch die Zeit zu tragen
bestimmt ist.

Die Zeitperioden und Aeone der biblischen Geschichtsschau
sind nicht nur aufeinanderfolgende Zeitabschnitte, sondern ent-
sprechen verschiedenen Stellungen der Menschen zu Gott. Sie
greifen deshalb ineinander und ihre Gleichzeitigkeit ist die Ur-
sache der Dynamik der Geschichte. Versuchen wir in einigen
Umrissen diese Geschichtsschau zu zeichnen!

Indem Gott den Menschen ,den er in die Welt und die Zeit
hineinstellt, nach seinem Bilde schuf und schafft, als ein We-
sen, das fahig ist, auf Gottes Anruf zu antworten und sich frei
zu entscheiden, ist in allem Menschenleben und damit in aller
Geschichte die doppelte Dimension des Ewigen und des Zeit-
lichen voraus enthalten.

Der Mensch, wie er von Gott geschaffen ist, ruht harmo-
nisch in der Natur, unbefangen. Das Kind ist ein Abglanz die-
ses vertrauensvoll abhidngigen Wesens. Aber alsbald macht sich
die Versuchung an den Menschen heran, der Zweifel an der
viterlichen Giite Gottes. Die Bibel fiihrt die Versuchung ein,
einfach als unerklirte Tatsache. Der Mensch erliegt der Ver-
suchung des Zweifels, der Versuchung zu sein wie Gott selber,
er fillt aus der Gottesgemeinschaft in die Gottesferne: es ist
das, was die christliche Dogmatik den Siindenfall nennt.

Und nun beginnt die Geschichte des von Gott emanzipierten
Menschen, die sog. Weltgeschichte, mit dem Brudermord Kains,
dem Prototyp eines so wesentlichen Zuges geschichtlichen Ge-
schehens, mit einer sittlichen Verwilderung und dem Untergang
des Menschengeschlechts in einer physischen Katastrophe. Das
ist die Geschichte, wie sie sich dem Auge desjenigen darstellt,
der letztlich nur einen biologischen Vorgang in ihr erblicken
kann.

Aber Gott ldasst nach der Bibel den Menschen im Chaos nicht
untergehen, immer wieder ruft er einzelne, Noah, Abraham,
Moses oder das auserwihlte Volk heraus, um seinen Plan durch-

138



zufithren. Das menschliche Chaos ordnet er durch das Gesetz,
um den Menschen zu seinem schopfungsmissigen Ziel zu er-
zichen (Ga. 3,24). In dem goéttlich geoffenbarten Gesetz hat
auch alle menschliche Ordnung, hat das geschichtliche Leben,
wie es im Staat sich verwirklicht, seine Grundlage und Grenze.

Indessen ist das Gesetz nur eine Notordnung, gegeben wegen
der Siinde, und widerspricht dem schopfungsmaissigen Verhilt-
nis, in dem der Mensch der Liebe Gottes in freiem Gehorsam
und in Liebe begegnet. Darauf weist nun die Prophetie hin, auf
den Messias, in dem das wahre Verhaltnis von Mensch und Gott
hergestellt ist. :

Im christlichen Geschichtsverstindnis nimmt Christus die zen-
trale Stellung ein. Hier wird nicht nur Gott im Gesetz und
durch Propheten offenbart, sondern Gott tritt selbst in die Ge-
schichte, das Ewige selbst bricht in die Zeit herein. In den
Worten des Johannes-Evangeliums: Das Wort ward Fleisch
(Joh. 1,14), Fleisch bedeutet Zeit, Welt, Geschichte. Ein Dop-
peltes ist dabei festzuhalten: einmal bedeutet der Eintritt des
Ewigen in die Geschichte nicht eine Potenzierung dieser, eine
Uebergeschichte, sondern das Ganzandersartige des Gottlichen
gegeniiber der Welt wird gerade sichtbar im Kreuz, in dem
Hass und der Verachtung, womit die Welt das Gottliche ab-
stosst. Und sodann folgt auf das Kreuz die Auferstehung; der
geschichtliche Rahmen, die Zeit wird gesprengt. Fiir den christ-
lichen Glauben ist Christus nicht ein leuchtendes Meteor, das
vom Himmel zur Erde fillt und in ihr verldschend, ihre Ver-
ganglichkeit teilt. '

Jenseits der grossen Caesur, welche Christus in der Geschichte
ist, steht die Gemeinde derjenigen, die von dem in Christus
sichtbar gewordenen Leben berithrt und erneuert werden. Aber
diese Gemeinde steht mitten in der Welt drin, in Auseinander-
setzung mit den chaotischen Michten und mit der Herrschaft
des Gesetzes, des Rechtes und der Moral.

Nicht eine fortschreitende Synthese von Welt und Gemeinde
Christi, sondern der Kampf zwischen ihnen und die Ueberwin-
dung der Welt und der Zeit durch den totalen Einbruch des Ewi-
gen in das Zeitliche ist der biblische Ausblick.

In diesem Geschehen, wo die Gottesgeschichte immer wieder
in die Menschengeschichte einbricht und den Menschen aus

139



der Zeit erlost, ist Christus die Mitte. Auf dieser Mitte der
Geschichte weist alles frithere vorausdeutend hin und alles
Spitere weist darauf in Zeugnis durch Verkiindung, Tun und
Leiden zuriick. Weil in Christus das Ewige unmittelbar in die
Zeit tritt, spricht er in den johanneischen Ich-Worten von sich
selbst als dem Weg, der Wahrheit und dem Leben (Joh.14.6).

Diese konkrete Begegnung von Gott und Mensch, von Ewig-
keit und Zeit ist fiir den menschlichen Verstand ein Wider-
spruch — ,den Griechen eine Torheit” (1. Kor.1,23). Das
christliche Denken selber hat schon frith und durch die ganze
Kirchengeschichte hindurch mit dem Problem der begrifflichen
Fassung dieser Tatsache gerungen, gegen eine Entgéttlichung
des Gottlichen oder gegen eine Spiritualisierung, welche das
Leben und die Zeit nicht ganz ernst nimmt. Nur im Blick
auf die entscheidende Bedeutung des christlichen Zeit- und
Geschichtsverstindnisses werden viele der zunichst steril, ja
abstossend scheinenden Kimpfe um das Glaubensbekenntnis
verstiandlich.

Dem rationalen und vor allem dem modernen Denken ist
Christus als Mitte der Geschichte ein Stein des Anstosses:
dieses kann nur einen historisch-kritisch festzustellenden, viel-
leicht in einem ,Leben Jesu’” psychologisch darzustellenden
Jesus, ein religioses Genie, fassen oder einen immanenten,
ja einen transzendenten Gott als Produkt menschlicher Speku-
lation oder Intuition zulassen. Damit aber geht das Denken
vorbei gerade an dem Wesentlichen des christlichen Zeit- und
Geschichtsverstindnisses.

* K %

Es ist von diesen biblischen Dingen hier geredet worden,
nicht um das Unbeweisbare zu beweisen, sondern um das, was
wir jetzt zu sagen versuchen wollen, verstindlich zu machen:
wie sind, eben vom christlichen Glauben aus, die Erscheinungen
des geschichtlichen Lebens, wie sie jedem erkennbar sind, zu
verstehen? und wie haben wir, als Handelnde oder Leidende,
Stellung zu nehmen zu dem geschichtlichen Geschehen, in dem
wir selber drinnen stehen?

Eine gewaltige Fiille von Problemen dringt sich hier auf.
Nur von einigen, uns allerdings besonders wichtig erscheinenden,
soll hier die Rede sein.

140



Nach dem Gesagten ist fiir unsere Betrachtung grundlegend,
dass wir in der Geschichte immer gleichzeitig Weltgeschichte
und Geschichte des Reiches Gottes suchen miissen, dass die
Geschichte, wie Zeit und Welt, in der Hand ihres Schépfers
liegt und von der Ewigkeit aus allein ihren Sinn erhilt. Man
kann sich fragen, ob von einem andern Gesichtspunkt aus
Zeit, Geschichte, Leben iiberhaupt einen Sinn haben kann. Es
ist nicht von ungefihr, dass Goethe seinen ,Faust” — eine
der grossen dichterischen Schopfungen des abendldndischen
Geistes, die das Problem von Zeit und Leben als Ganzes
erfassen — mit dem Prolog im Himmel beginnt und mit
jenen letzten Scenen schliesst, wo die himlischen Geister
hereinbrechen. Fallen dieser Anfang und dieses Ende, die mit
ihren biblischen Anklingen so fremdartig sind, weg, so verliert
die ganze Tragddie eine Dimension, ihre letzte Tiefe, und vor
uns ist ein Leben, das mit der Verzweiflung am menschlichen
Erkennen beginnt und nach einer Fahrt vitalen Dranges durch
die Hohen und Tiefen der Welt und Unterwelt, endet in einer
[lusion und im Nichts.

*

Weinn Zeit und Geschichte nicht im Licht der Ewigkeit ge-
sehen werden, konnen nur Zufall oder mechanische Causalitit
sie bestimmen. Fiir das christliche Denken gibt es keinen
Zufall, keine Undurchbrechlichkeit der physischen und der
psychischen Causalitit, kein unpersoénliches Fatum. In dem Wort
von den Sperlingen, von denen keiner zur Erde fillt ohne
Gottes Willen (Matth.10,29) kommt dieses Getragensein der
menschlichen und untermenschlichen Welt vom gottlichen Willen
zum Ausdruck. Auch das geschichtliche Geschehen im engern
Sinne, die Volkerschicksale, sind fiir die biblische Vorstellung
Ausdruck géttlicher Ordnung, Auftrages oder Zulassung.

Immer und immer hat den Menschen, der die Welt nicht
als von Zufall und unpersénlicher Notwendigkeit bestimmt an-
nimmt, die Frage gequilt, warum neben der géttlichen All-
macht, Gerechtigkeit und Liebe das Bose und das Leiden be-
stehen, und warum Gliick und Erfolg im Einzel- und im
Vélkerleben so oft dem Lieblosen und Gewalttitigen, dem
Bosen zu Teil und dem Hingebenden und Friedfertigen versagt
wird. Das Problem der Theodizee, der Versuch das zeitliche,

141



geschichtliche Geschehen dem menschlichen Verstande einsehbar,
mit unserem Bediirfnis nach ausgleichender Gerechtigkeit und
der Tatsache gottlicher Allmacht vereinbar zu machen, weist
die Bibel im Hiobbuch, das ganz dieser Frage gewidmet ist,
vollig zuriick mit dem Hinweis auf die unvorstellbare Erhaben-
heit Gottes und der Gottesgedanken iiber den Menschen und
das menschliche Denken (Hiob 38—42). Aber die Haltung des
Glaubigen ist nicht die stumpfe Resignation gegeniiber dem
Schicksal, nicht der stolze amor  fati, der in der nordischen
Religion erblickt werden will, sondern das unbedingt hingeb-
ungsvolle Vertrauen in einen gottlichen Willen, der eben so
allmachtig als gnidig ist. Dieses Vertrauen kann nie in bequeme
Resignation ausarten, weil zum Wesen des Menschen die Frei-
heit sich fiir oder gegen Gott zu entscheiden, und damit Ver-
antwortung gehort.
*

Zu den Einsichten des biblischen Denkens geho6rt die Er-
kenntnis, dass in allem menschlichen Wesen ein radikaler
Gegensatz aufbricht zwischen der Gottesebenbildlichkeit und
dem Bosen. Das Bodse ist nicht ein bloss Negatives, eine
Schwachheit, ein Noch-nicht-entfaltetsein des immanenten Guten,
sondern eine von aussen an den Menschen herantretende
Versuchung, die ihn aus seiner gottlichen Verbundenheit 16st
und ihm  eine sinnlos zerstérerische Macht gibt, welche das
Tier nicht kennt. Ohne die Einsicht in dieses Doppelverhiltnis
des Menschen fithrt jede Geschichtsbetrachtung entweder zu
einem falschen Optimismus, zu einer Illusion fortschreitender
Entfaltung des Guten oder aber zu einem zynischen oder einem
diistern, resignierten Pessimismus.

Die unbefangene Betrachtung der Geschichte muss uns eher
zu letzterem = fithren. Nicht das ist das Furchtbarste der
Geschichte, dass sie uns auch in der Menschheit den erbar-
mungslosen Kampf zeigt, der in der Natur, im tierischen, ja
allem organischen Leben erkennbar ist — wo das Leben des
einen den Tod des andern bedingt —, sondern die Gleichgiil-
tigkeit und Gedankenlosigkeit, mit der ein Mensch, ein Stand,
ein Volk, eine Rasse die andern sich dienstbar macht, kalt be-
rechnend oder hasserfiillt opfert. Es sei — um nur ein einziges
Beispiel zu nennen — auf die Schuld der weissen gegeniiber

142



der schwarzen Rasse hingewiesen, um die Aktualitit der Frage
Kains an Gott: ,,Soll ich meines Bruders Hiiter sein?” (1.
Mos. 4,9) uns klar zu machen.

Aber dieser Pessimismus scheitert an ebenso unverriickbaren
Tatsachen wie es das Bose ist: an den Akten wirklich selbstloser
Liebe, in welchen die grundlos schenkende Liebe Gottes ein Echo
im Menschen gefunden. In den erhabensten Werken der Kunst,
die im menschlichen Geist etwas von der Herrlichkeit der unzer-
storten Schopfung wiederspiegeln, kann die Spur der gottlichen
Verbundenheit nicht verkannt werden.

Aber nicht nur in den Abgriinden und Héhen des mensch-
lichen Tuns und der Geschichte kommt diese Doppelnatur des
Menschen zur Erscheinung, sondern in seiner Fihigkeit, alles
Gute dem Bosen dienstbar zu machen. Nur Gott kann das Bose
dem Guten dienstbar machen. Wenn Mephisto sagt: , Ein wenig
besser wird er leben, hiattst du ihm nicht den Schein des Him-
melslichts gegeben. Er nennt’s Vernunft und brauchts allein, um
tierischer als jedes Tier zu sein”, so ist das eben die typische
Verdrehung der Dinge durch das Bose als Versucher. Die Fi-
higkeit des Menschen, gerade das Gute zu missbrauchen, macht
alle menschliche Titigkeit zweideutig, ganz besonders aber
macht sie die Idee eines dauernden Fortschrittes fragwiirdig. Das
Recht, als wichtigster Faktor sozialer Ordnung ist nicht am
meisten durch die Gewalt bedroht, der Missbrauch des Rechtes,
die Tarnung der Gewalt und der Ungerechtigkeit in der Ge-
stalt des Rechts bedroht dieses in seinen tiefsten Grundlagen.
Die Fortschritte, die am sichersten konstatierbar sind, diejenigen
der exakten Wissenschaften und ihrer technischen Anwendungen,
sind auch diejenigen, die der Mensch am leichtesten statt zum
Schutz und zur Entfaltung des Lebens zu dessen Vernichtung
verwenden kann. Unsere Zeit spricht hier eine so deutliche
Sprache wie keine vor uns, und doch sind wir kaum an der
Jrenze unserer schopferischen und gleichzeitig zerstérerischen
Fihigkeiten angelangt. Der Verstand kann Gewaltiges schaffen,
er kann ebenso seine Werke zerstoren. Er kann aber nicht die
Voraussetzungen seiner selbst, er kann nicht die letzten Bin-
'ungen des Menschen erkennen, noch weniger diese Bindungen
schaffen; aber er kann durch seinen Zweifel im Menschen
das zerstéren, was der Mensch nicht aus eigener Kraft erreichen

143



kann, sondern ihm nur durch gottliche Selbstmitteilung ge-
schenkt wird. Nirgends klarer als in der tiefsinnigen Ge-
schichte vom Siindenfall ist diese zerstorerische Macht des von
Gott emanzipierten Verstandes dargestellt.

Unsere Zeit ist — wie vielleicht wenige, vielleicht keine frii-
here — dadurch bestimmt, dass das rationale oder vermeint-
lich rationale Denken in einem iiberaus grossen Teil der Mensch-
heit das zerstért hat, was aus der Ewigkeit heraus ihr ge-
schenkt ist, und dass dadurch nicht nur innere seelische Un-
ruhe, sondern soziale Zersetzung entsteht.

Daher das Verlangen nach neuen Bindungen, nach neuen der
Geschichte Sinn und Ziel gebenden Maichten. Daher das Auf-
kommen alter oder fremder Religionen, neue Vergdtterungen
geschichtlicher Michte, aber auch ein neues Suchen nach dem
Gott der biblischen Verkiindigung.

*

Die Spannung, die in der Welt vorhanden ist, weil der
Mensch von Gott, vor der Ewigkeit her etwas in sich hat, was
nicht von der Welt ist, aber in der Welt zu leben hat, die nicht
nur vergingliche Zeit ist, sondern in der das Bose das Gott-
liche im Menschen unausgesetzt in Frage stellt und zerstort,
diese Spannung durchdringt alle geschichtliche Existenz, weil
sie in jedem einzelnen Menschen vorhanden ist, von Pascal
zusammengefasst in die Worte: ,La grandeur et la misére de
I’homme.”’

Es hat immer — nicht nur im Bereiche der Christenheit —
Menschen gegeben, die das Gottliche rein erhalten und fiir sich
pflegen wollten, sei es in monchischer Abgeschlossenheit, sei
es, dass sie ein stilles, frommes Lehen abseits von der Teil-
nahme an den ausgesprochenen weltlichen Dingen, wie Politik
und Wirtschaft, gar Krieg fithrten. Aber so wenig es eine Flucht
aus der Verantwortung vor Gott gibt (Ps. 139), ebensowenig
gibt es eine solche aus der Welt. Auch der ,,Stille im Lande”,
ja selbst der Anachoret nimmt in irgend welcher Weise teil an
dem politisch-wirtschaftlichen Dasein seines Volkes. Er kann sich
somit auch den Verantwortungen nicht entziehen, die ihm aus
seiner — wenn auch scheinbar rein passiven — Teilnahme er-
wachsen. Nicht nur stehen wir alle in einer unlésbaren Verbin-

144



dung mit unserer Umwelt; durch das Blut sind wir riickwirts
mit der Vergangenheit verbunden und vorwirts durch unsere
Nachkommen, ja durch den Boden mit den Menschen, die nach
uns dieses Land bewohnen.

In dieser Verbundenheit der Menschen und der Generationen
ist der Staat das integrierende Prinzip. Er gibt dem Volk, der
natiirlichen, lebendigen Grundlage allen geschichtlichen Lebens,
Form und Continuitit, er schafft die Bedingungen, unter denen
die Wirtschaft, in Freiheit oder Abhingigkeit, die physische
Existenz, das tigliche Brot, zu sichern sucht. Jeder Mensch, in
irgend einer Geschichtsepoche, ist in einen politisch verfassten
Volkskorper hineingestellt, dem er sich nicht nur nicht entzie-
hen kann, sondern mit dem er seelisch verwachsen ist, und der
von ihm alles, auch das Leben selbst, zu fordern beansprucht.
Das geschichtliche Leben ist nicht schematisch und kein Typus
ohne Ausnahmen. So gibt es Menschen, die in keinem Staate
wurzeln, politische Formen, die durch viele Vélker hindurch-
gehen, Wirtschaftstitigkeiten, die nicht die Wirtschaft aufbauen.
Das ist die Tragik des Judentums, dass es aus dem normalen
Zusammenhang der geschichtlichen Existenz herausgerissen ist.
Wie dieses Volk der Triger der biblischen Geschichte gewesen
ist, so kann wohl auch nur aus dem biblischen Geschichts-
verstindnis dieses Phinomen verstanden werden.

Weil der Staat die hochste Potenz geschichtlichen Lebens
ist — auch das iiberstaatliche Leben ist, wenn es nicht in
Staat umschligt, ein Geschehen unter Staaten —, kommt ihm
eine besondere Dignitit zu, und immer wieder hat der Mensch
den Staat mit dem Géttlichen in Verbindung gebracht. Die Bi-
bel nimmt den Staat ganz ernst, als von Gott gesetzte Ordnung
menschlichen Daseins, nicht nur, soweit er die geschichtliche
Form des auserwihlten Gottesvolkes war, sondern auch als er
der christlichen Gemeinde als indifferente oder feindliche Macht
entgegentrat (Rom. 13), Aber die Bibel vergottlicht den Staat
hicht, er ist nicht, wie der Mensch selbst im Ewigen verankert,
und das heute schon gebrauchte Wort: ,Im Anfang war das
Volk” ist mehr als eine Travestierung des johanneischen ,,Im
Anfang war das Wort”.

Die Bibel kennt das Wort ,,Staat” nicht, nicht nur weil dieses
dem abstrakten und sicularen, seit der Renaissance herrschen-

L 145



den Staatsbegriff entspricht, sondern weil fiir das biblische Den-
ken der vor Gott verantwortliche Mensch immer im Vorder-
grund steht: die Obrigkeit, der Koénig, der Richter. Wenn die
Bibel vom Staat in seiner Abstraktheit spricht, so spricht sie
entweder von den Volkern oder symbolisch von Tieren (Dan.
7,17); ja der Staat in seiner volligen Losgelostheit von der
gottlichen Ordnung und in seiner ungehemmten letzten Macht-
fillle, der Weltstaat, ist das ,,grosse Tier” der Apokalypse. Das
geschichtliche Phanomen ist immer dasselbe, nur der Aspekt
und damit die Ausdrucksweise ist in verschiedenen Zeiten, ist
fiir weltliches und biblisches Denken verschieden.

Der Staat als Integrationselement des sozialen und als Triager
des geschichtlichen Lebens, ist wegen seiner besondern Digni-
tat innerhalb der Zeit und wegen der in ihm zusammengeball-
ten Macht nicht nur in Versuchung, seine Macht zu missbrau-
chen, sondern sich — statt als Werkzeug der gottlichen Fiih-
rung der Geschichte — als Triger gottlicher Offenbarung zu
verstehen. Auch hier wieder ein Beispiel der Zweideutigkeit
alles menschlichen Daseins.

Hier trifft nun seit 19 Jahrhunderten der Staat, — wie schon
der alttestamentliche Staat des Volkes Israel auf die Propheten
— auf die Gemeinde Christi, auf eine Gemeinschaft, die in
ihren Gliedern iiberall im Staat drinnen steht, aber ihr Haupt,
ihren Herrn im Ewigen hat, die den MaBstiben des Staates,
die da sind Macht, Zweckmassigkeit, Recht, menschliche Ge-
rechtigkeit, denjenigen der Liebe, der gottlichen Gerechtigkeit
entgegensetzt. Die Gemeinde Christi stellt — in der Sprache
der alten Kirche: die Una Sancta — die ewige Einheit der
Menschen dar gegeniiber der mit dem Staat gegebenen zeitli-
chen Getrenntheit der Menschheit.

Die Gemeinschaft derjenigen, fiir die Christus die volle Of-
fenbarung ist, muss, weil sie aus Menschen besteht, in der Zeit,
in der Geschichte sich verkorpern. Sie muss dazu der Welt die
Elemente der Organisation, des Rechtes entlehnen, sie kann sich
mit dem Staat als der Organisation des Volkes in den verschie-
denen Formen abfinden oder gar verbinden. Die Gemeinde
Christi wird Kirche. Diese Verbindung wesensverschiedener
Dinge ist gefihrlich, gefihrlich fiir dasjenige, das hoherer Art
ist. Kaum eine Form der Entartung und Verweltlichung ist der

146



Kirche oder, richtiger, den Kirchen als zeitlicher Erscheinung
der Gemeinde Christi erspart geblieben.

Ja, es kann sein, dass der Staat oder eine politische Bewegung
Gedanken der gottlichen Ordnung, Autoritit und Freiheit, Hin-
gabe und Gemeinschaft lebendiger verkorpert als die Kirchen
oder mit diesen verbundene Maichte. Dann allerdings tritt an
den Staat und die politische Bewegung die Versuchung heran,
sich selbst als Kirche misszuverstehen.

Was aber die Kirche, auch in all ihrer zeitlichen Schwachheit,
immer auszeichnet und sie uniiberwindlich macht, das ist ihr
Auftrag, das Gotteswort weiterzugeben durch die Zeit und es
immer und iiberall zu verkiinden. Auch dem Staat gegeniiber.
Wohl hat die Kirche diesen Auftrag oft nicht mit ganzer Treue
und Hingabe erfiillt, bisweilen an den Staats- und Zeitgeist
verraten, aber in sich hat sie immer wieder in Reformationen
und Erweckungen und in einzelnen Glaubenszeugen die Kraft
bekommen, sich auf ihren Auftrag und dessen wesentlichen In-
halt zu besinnen und damit ihr Daseinsrecht zu behaupten.

So verstanden ist die Kirchengeschichte das entscheidende
Thema der Weltgeschichte, weil in ihr die Spannung zwischen
Zeit und Ewigkeit wachgehalten und in einer dauernden, nicht
selber im Fluss der Zeit hingehenden Verkiindung festgehalten
ist.

*

Aus dem christlichen Geschichtsverstindnis ergibt sich nicht
nur die Einsicht in die alle Geschichte beherrschende Span-
nung zwischen Zeitlichem und Ewigem, sondern auch diejenige
in die personliche Verantwortung.

Verantwortung setzt ein Gegeniiber, ein Ich-Du-Verhiltnis
voraus; aber sie bekommt erst dann ihre wahre Bedeutung,
wenn das fragende Gegeniiber iibergeordnet und iibermichtig
ist. Die anarchischen Zustinde im Vélkerleben kommen- daher,
dass die Verantwortung unter den Staaten eine solche unter Glei-
chen oder unter Schwachen und Michtigen ist. Doch auch die
vollkommenste menschliche Ordnung der Verantwortlichkeit ist
nicht nur begrenzt durch das Verborgenbleiben von unendlich
viel Schuld, sondern schlechthin durch den Tod, durch die Zeit,
in deren Fluss sie selber steht. Erst die Verantwortlichkeit ge-
geniiber einem Sein, das Allgegenwart hat, dem weder Zeit

147



noch Raum etwas vorenthalten kénnen, bekommt die Verantwor-
tung ihren eigentlichen Sinn. In der Divina Commedia hat
Dante das zeitliche, geschichtliche Sein zu deuten versucht, in-
dem er es, ins Raumliche umgewandelt, in die Ewigkeit pro-
jizierte,

Durch die Verantwortung bekommt das Leben und damit die
Zeit Mass und Sinn. Entscheidend ist deshalb, wem gegeniiber
der Mensch die Verantwortung tragt, der Zeit oder der Ewig-
keit gegeniiber. Was wir gewohnt sind, unter Geschichte und
Weltgeschichte zu verstehen, ist das menschliche Handeln im
Rahmen eines Volkes oder das Ringen der Voélker miteinander,
also ein Handeln ganz innerhalb der Zeit. Als Handelnde tre-
ten deshalb nur wenige hervor, vor allem politische, militirische
Fithrer und Personlichkeiten als Exponenten geistiger Stromun-
gen. Ob es sich um Welt- oder Lokalgeschichte handle, es ist
immer nur eine ganz verschwindende Minderheit von Men-
schen, die mit wichtigen oder minder wichtigen Entscheidungen
als Trager einer Verantwortung erkennbar werden. Fast die Ge-
samtheit der Menschen und vor allem die Frau fillt in das
Meer der Namenlosigkeit, der geschichtlichen Nichtexistenz.
Diese Betrachtungsweise, dieser MasB8tab der erkennbaren quan-
titativen Einwirkung des Menschen auf das geschichtliche Ge-
schehen, ist berechtigt, um die Fiille der Erscheinungen zu mei-
stern, aber sie fithrt dazu, dass wir i{ibersehen, dass die ge-
schichtlichen Vorginge wesentlich bestimmt, jedenfalls mitbe-
stimmt sind durch die geistige, sittliche Leistung, durch das
Tun und Lassen der namenlosen Millionen. Auch das Genie hat
nur durch diese geschichtliche Wirkung.

Ist aber die Verantwortung nicht in der Zeit zu suchen, son-
dern in der Ewigkeit, steht der Mensch nicht einer Zeitgrosse,
Volk, Staat, Kultur, sondern Gott gegeniiber, dann wird der
MaBstab ein vollig anderer. Die relativ grossen Unterschiede
geschichtlicher Bedeutung treten zuriick hinter der Frage, ob
ein menschliches Tun dem Geschehen des Willens Gottes auf
Erden entspreche. Es ist, als ob die Erde mit ihren Hohenunter-
schieden in astronomische Relationen gesetzt wiirde.

Calderons ,,Welttheater’””, das wie die ,Divina Commedia”
und der ,,Faust” Zeit und Geschichte sub specie aeterni erfas-
sen will, bringt diesen gottlichen MaBstab dadurch zur Darstel-

148



lung, dass das Tun der Menschen ein Spiel ist, in dem die Rolle
des Konigs nicht wichtiger ist als die des Bettlers, weil es fiir
das Kunstwerk des Spiels nur auf die Leistung des Schauspie-
lers ankommt. Tiefer ist diese Wahrheit erfasst in den dem
Wirtschaftsleben entnommenen Gleichnissen von den anvertrau-
ten Talenten (Matth. 25,14—30) und von den Arbeitern im
Weinberg (Matth. 20,1—16). Die Knechte, welche die ihnen
anvertrauten Kapitalien gemehrt haben, werden gelobt, der, wel-
cher, weil er nur eines empfing, es vergrub, wird verurteilt.
Kein Platz in der Welt ist zu klein, keine Arbeit zu gering, als
dass wir uns dessetwegen unserer Verantwortung entschlagen
diirften. Die Arbeiter im Weinberg, welche verstimmt sind, weil
andere, die viel weniger lang gearbeitet haben, den gleiche
Lohn wie sie bekommen, werden zurechtgewiesen. Es ist keine
Leistung so gross, dass sie einen besonderen Lohn beanspru-
chen diirfte. Obwohl diese Worte in den Evangelien unmittel-
bar sich auf die Arbeit im Gottesreich beziehen, beherrschen
sie alles geschichtliche Leben, denn die Forderung Gottes gilt
nicht einer abgesonderten religiosen Sphare, sondern trifft den
Menschen in jeder konkreten Lage, sei es des Einzellebens, sei
es der Weltgeschichte: iiberall, wo es gilt, dass der Wille Gottes
geschehe auf Erden wie im Himmel. In dem der Bibel eigenen
Realismus werden die gewaltigen Unterschiede in dussern Ver-
antwortungen und personlichen Leistungen anerkannt, aber der
Schopfer ist so hoch iiber seinem Geschopf, dass dieses iiber
seine Leistungen mit ihm so wenig rechten kann wie iiber Gliick
und Ungliick.

Die Verantwortung in der Ewigkeit macht unabhingig von der
Verantwortung in der Zeit, unabhingig vom sichtbaren Erfolg;
sie gibt Mut und Kraft zum Ausharren, sie gibt Zeit, wihrend
die Verantwortung in der Zeit keine Zeit hat zu warten. Im
Lichte solcher Verantwortung strahlt auch ein schlichtes, unan-
sehnliches Leben einen Glanz aus nicht geringer als ein welt-
geschichtlich bedeutsames. Die Dimension der Ewigkeit gibt
den Personen in Jeremias Gotthelf’s oder Rudolf v. Tavel’s
Erzihlungen etwas, was wir im eindringendsten, nur in der
Zeit stehenden naturalistischen, psychologischen Roman nicht
finden oder erst in ihn hineinlegen miissen.

149



Die Unwiederbringlichkeit der Zeit, die Existenz des Bdsen,
das als Macht, als Versuchung in die von Gott sich emanzipie-
rende Welt gekommen, die Fragwiirdigkeit alles menschlichen
Tuns, die unentrinnbare Verantwortung: alles das ist geeignet,
jene tiefen Schatten auf das Menschenleben zu werfen, in denen
es das religiose Empfinden so vieler Vilker und Zeiten, der
Blick grosser Dichter und Denker gesehen hat. In der Tat,
erst wenn wir in die Abgriinde des Seins, der menschlichen Seele
und der Geschichte einen Blick tun, sind wir fahig, fiir eine
frohe Botschaft, ein Evangelium empfinglich zu werden.

Darum ist mit dem Gedanken an Zeit und Geschichte immer
wieder der Gedanke der Erlosung verbunden. Ihr im Weg steht,
wo das Bose erkannt wird, die Schuld. Wo diese untilgbar, un-
abwendbar ist, ist der Tod, die Vernichtung des Menschen, die
Reinigung und Erlosung: Das ist das Verstindnis des Lebens
als Tragik.

Andern ist die Erlosung ein Abstreifen der Zeit in der Ewig-
keit der Idee oder der Seele, ein Weg der Entfaltung zu Ho-
herem oder ein Streben, dem von oben eine hohere Wirklichkeit
entgegenkommt.

,»Wer immer strebend sich bemiiht,

Den konnen wir erldsen.

Und hat an ihm die Liebe gar von oben teilgenommen,
Begegnet ihm die selige Schar

Mit herzlichem Willkommen.”

So sagen die Engel, Faustens Unsterbliches tragend.

Aber wo bleibt die Schuld, die der Tragddie ersten Teil mit
schrillem Schrei enden lidsst? Wie wird die Schuld ausgetilgt,
ohne dass das Nichts das Ende ist?

Hier hat der christliche Glaube eine Antwort, die nur er ge-
ben kann, weil er gleichzeitig das Tragische der Schuld und das
Erlosende der Liebe sieht und weil fiir ihn Zeit und Ewigkeit
sich in Christus begegnen. Es ist die dem menschlichen Verstand
anstossige Tatsache des Kreuzes, der Selbsthingabe Gottes, hi-
storisches Faktum und ewiges, an keine Zeit gebundenes, immer
giiltiges Datum.

*

150



Das Thema, das wir uns gestellt, liesse sich nach den verschie-
densten Richtungen ausdehnen und vertiefen. Die Probleme, die
im Hinblick auf die Oekumenische Konferenz von Oxford iiber
Kirche, Staat, Volk, Wirtschaft und Voélkerwelt bearbeitet und
an dieser Konferenz selber behandelt wurden, miissten den
Rahmen erst fiillen, der hier versucht wurde wenigstens in eini-
gen Hauptlinien anzudeuten.

Wenn wir dabei auf Gedanken gestossen sind, die eine Ver-
wandtschaft zu haben scheinen mit solchen, die uns aus Reli-
gionen und Weltanschauungen ausserhalb des christlichen Glau-
bens bekannt sind, so kommt dies nicht daher, dass das christ-
liche Verstindnis von Zeit und  Geschichte eine Synthese
verschiedenartigen Gedankengutes wire. Im Gegenteil, durch
die paradoxe Einheit von Ewigkeit und Zeit, die zum Wesen des
christlichen Geschichtsverstindnisses gehort, ist dieses radikal
von jeder andern Auffassung des geschichtlichen Geschehens
verschieden. Hier wird Zeit und Geschichte sozusagen aus einer
andern Dimension geschaut. Von da aus werden alle die Ver-
suche des Menschengeistes, sich mit dieser Seite des Lebens
auseinanderzusetzen, in ihrer relativen Berechtigung und in
ihrer Abirrung von der Wahrheit erkannt, als Bruchstiicke einer
Wahrheit, die als solche nicht die Wahrheit sind.

Ich glaube deshalb, dass das christliche Verstindnis von Zeit
und Geschichte nicht nur etwas zu diesem gewaltigen Thema zu
sagen hat, sondern dass ihm das letzte Wort gehort,

151



	Zeit und Geschichte

