
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 3

Artikel: Zeit und Geschichte

Autor: Huber, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 6. Jahrgang Juli 1938 Heft 3

Zeit und Geschichte
Von Prof. Max Huber.

Die Studentenschaft beider Hochschulen in Zürich hat in der
zweiten Juniwoche eine Folge von vier Abendvorträgen
veranstaltet, deren verschiedenartige Themen alle dem gleichen
christlich-ethischen Ziel zugerichtet waren und unter dem Titel:
„Letzte Fragen!" standen. Wir freuen uns, im Folgenden
unsern Lesern den Vortrag von Prof. Max Huber darbieten zu
dürfen, der am 10. Juni in der Eidgenössischen Technischen
Hochschule gehalten worden ist.

Wenn ein Mensch in Gefahr steht, ganz besonders wenn
der Tod ihm in die Nähe gerückt erscheint, bekommt der

Gedanke der Zeit für ihn eine neue Bedeutung, eine gewaltige
Aktualität: Der Mensch wird sich der Unwiederbringlichkeit
der Vergangenheit, der Kürze der ihm noch zugemessenen Zeit
bewusst, und zu dem Gedanken an das Nichtsein gesellt sich
unabwendbar der Gedanke nach dem Sinn des Seins. In eine
ähnliche Lage sieht der Mensch sich versetzt, wenn ihm die
Inhalts- und Sinnlosigkeit seines Lebens, seiner Arbeit aufdämmert

und ihm die Frage nach dem Woher, Wohin, Wozu nicht
als philosophisches Problem, sondern als Lebensnot aufgeht.

Doch nicht nur als Einzelner, auch als Glied eines Volks und
Staates, als Zeitgenosse einer Kulturepoche kann der Mensch
die Frage nach dem Sinn der Zeit und der Geschichte als eine
alles andere zurückdrängende erleben. Wir stehen nicht nur als
Einzelne, sondern mit dem Schicksal unserer Nachkommen
unentrinnbar drin in Gegenwart und Zukunft eines Kollektivs. Ja,
Tradition und Pietät können uns selbst mit der Vergangenheit
eines Landes oder einer Kultur verbinden wie mit unserer
eigenen.

9 129



Ruhige Perioden mit dem Gefühl scheinbar gesicherten
Besitzes und gesicherter Weltanschauung sind — wie dies die
Aufklärungsphilosophie des 18. Jahrhunderts und der Positivismus
des 19. zeigen — geneigt, in die Zeit und deren Entwicklungsmöglichkeiten

ihre Hoffnung zu setzen und darauf zu verzichten,

nach dem Hintergrund der Zeit selber zu fragen. Die
gewaltige Weltschau eines Hegel und Fichte aber ist nicht ohne

Zusammenhang mit den grossen politischen und sozialen

Erschütterungen zu denken, die den Uebergang vom 18. zum 19.

Jahrhundert erfüllten. Der saeculare Messianismus, der in den

sozialistischen Ideen, vor allem im Marxismus in Erscheinung
trat, ist geboren aus dem Gefühle der Ziellosigkeit des Lebens,
die das Proletariat empfand. In Nietzsche bricht der Protest auf

gegen eine von ihren Grundlagen sich lösende und verflachende
Civilisation und ein verzweifelter Versuch wird gewagt, durch

Umwertung der überlieferten Werte dem geschichtlichen Dasein
einen neuen Sinn zu geben. Seit den Zusammenbrüchen, die im

Weltkrieg und in seinem Gefolge eintraten, ist die Politik mehr
als je von Geschichtsmystik durchdrungen, von einem Verlangen,
den Völkern in ihrem Kampf gegen innere Auflösung oder
äusseren Druck Haltung und Zuversicht zu geben durch Verankerung

ihres geschichtlichen Lebens in irrationalen Werten und
Kräften.

Den Ausgangspunkt des Denkens über Wesen und Sinn der
Geschichte haben wir in der Bibel zu suchen. Nicht nur in
den prophetischen Aussagen über die Führung der Völkergeschicke

oder in den Apolkalypsen über das Ende dieser Weltzeit

ist dieses Verständnis der Geschichte zu erblicken, sondern
im Ganzen der Bibel, die von einem Tun Gottes mit den
Menschen und von der Auflehnung oder dem Gehorsam des

Menschen gegenüber Gott handelt.
Weder die Antike noch das alte China haben eine

Geschichtsphilosophie entwickelt, obwohl beide Kulturen eine Geschichtsschreibung

von Bedeutung besassen. Dem indischen Denken

lag der Sinn für das Geschichtliche überhaupt fern. Für den
christlichen Glauben dagegen war und ist alles geschichtliche
Geschehen eingerahmt in den in der Bibel geoffenbarten Gottesplan,

auch wenn nicht, wie bei Augustin, der Versuch einer
christlichen Geschichtsphilosophie unternommen wird. Mit der

130



Zurückdrängung des christlichen Denkens und dem Vordringen
einer rational-mechanistischen Weltanschauung ist der Sinn für
Geschichte im 17. und 18. Jahrhundert verkümmert; Vico's
Scienza Nuova steht vereinzelt da. Aber mit dem 19. nimmt
er eine mächtige Entwicklung, nicht nur als Geschichtsforschung,

sondern auch als das Verlangen nach einem Erfassen der
treibenden Kräfte und dominierenden Ziele geschichtlichen
Geschehens. In manchen dieser Ideen, in den optimistischen wie
den pessimistischen sind Saecularisierungen von Teilen des

christlichen Geschichtsverständnisses zu erblicken. Sozialer Mes-
sianismus und nationales Sendungsbewusstsein sind eigentlich
nur aus einem Weltbild verständlich, in dem eine über der
Zeit und der Geschichte stehende Macht dieser ein Ziel
bestimmt und Völker zur Verwirklichung ihres Planes einsetzt.

Es gehört mit zum Wirrwarr unserer Zeit, dass das von
seinem biblischen Grunde losgerissene Geschichtsverständnis zu

Ideologien führt, die sich leidenschaftlich bekämpfen und dass
das rationale Denken eine Antwort auf die Frage nach dem
Sinn der Zeit und der Geschichte, d. h. des Menschenlebens
nicht geben kann, denn es kann uns nur bis zur Erkenntnis
seiner Grenze führen. So steht der auf sich und seine eigene
Erkenntnis allein gestellte Mensch ratlos dem ungeheuren Problem

der Zeit und Geschichte gegenüber.
Es mag deshalb nicht unzeitgemäss sein zu fragen, was der

für viele, ja für die Mehrheit heute unzeitgemässe christliche
Glaube zu dem Problem zu sagen hat, um so mehr als das
Verständnis von Zeit und Geschichte im christlichen Denken
eine zentrale Stelle einnimmt und von ihm aus vieles andere
erst zugänglich wird.

Der christliche Glaube ist nicht eine Weltanschauung neben
andern, welcher der Mensch als Betrachter gegenüberstehen
könnte; er wird erst erfassbar für den, der von ihm erfasst
worden ist. Der Glaube ist Vertrauen in eine dem Menschen
an sich unzugängliche, sich ihm nur durch Offenbarung er-
schliessende Wahrheit; er kann deshalb sein Letztes auch, nur
in paradoxen Aussagen aussprechen. Es führt kein Weg
vom rationalen Denken selber zum Glauben; der letztere ist
ihm höchstens Objekt ein.es, im Grunde verständnislosen
kritischen Denkens.

131



Wohl aber führen viele Wege vom Glauben, zum rationalen
Denken. Die Tatsachen und Erfahrungen, so gerade diejenigen,
die sich aus der Betrachtung des Stromes der Zeit und des

Ganges der Geschichte ergeben, sind an sich dieselben, ob
wir sie vom christlichen Glauben aus oder aus der Sicht einer
durch kritisches oder spekulatives Denken aufgebauten
Weltanschauung betrachten. Von den paradoxen Aussagen des

Glaubens aus aber werden uns Einsichten erschlossen, die
auch dem nur rational Denkenden einleuchten können. Es handelt

sich im Leben — und alle Geschichte ist menschliches
Leben und alles Leben wird Geschichte — nicht nur um
Einsicht, sondern um Kraft, mit den Verhältnissen, in die wir
selber hineingestellt sind, handelnd oder leidend, im Leben
und im Blick auf den Tod, sich auseinanderzusetzen.

Meine Absicht ist es nicht — und könnte es auch nicht sein,
selbst wenn ich dazu irgendwie kompetent wäre — das

gewaltige Thema philosophisch oder theologisch zu behandeln
oder die Versuche darzustellen, in denen Denker und Dichter
aller Zeiten das Verständnis des Wesens und der Hintergründe
unserer zeitlichen Existenz haben erfassen und zum Ausdruck

bringen wollen. Ich möchte nur einige Gedanken entwickeln,
die sich mir aus der wissenschaftlichen Beschäftigung mit Staat
und Recht, mit der Geschichte von Völkern und Persönlichkeiten,
aber auch aus Erfahrungen und Verantwortungen im Leben

aufgedrängt haben. Erst von der Bibel aus bin ich dazu
gelangt, diese Gedanken in einer inneren Einheit zusammenzufassen

und, was mir unauflösliche Wiedersprüche, Anlass zu
nicht zu stillender Skepsis, zu sein schienen, innerhalb einer
höheren Ordnung zu verstehen.

* * *

Ob oder was Zeit ausserhalb menschlichen Erlebens ist,
wissen wir nich. Wir erleben sie unmittelbar in der Gegenwart,

in der wir denken, wollen, entscheiden. Wenn etwas in
Wort oder Tat aus uns herausgetreten, gehört es der
Vergangenheit an. Ob wir mit Befriedigung oder Reue darauf
zurückblicken, unwiderherstellbar ist alle Vergangenheit. Nur
ein einziges: wirkliche Vergebung kann ein Vergangenes
auslöschen. Die Gesamtheit der Erinnerung der Menschheit an

132



das unverrückbar Gewesene menschlichen Handelns ist die
Geschichte. So unabänderlich die Vergangenheit hinter uns liegt,
so völlig ungewiss ist die Zukunft, gleichviel ob wir ihr
hoffnungsvoll oder angstvoll entgegensehen. Nur eines, der
Glaube, vermag die Ungewissheit der Zukunft real zu
durchbrechen.

Die Freiheit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
empfinden wir als ein Fliessen, ein unaufhörliches Vergehen
eines ebenso unaufhörlich auf uns zu Kommenden. Aber erst
durch die Tatsache des Todes, der Vergänglichkeit nicht nur
des Erlebten, sondern des Erlebenden selber bekommt die Zeit
ihr eigentliches Gepräge. Und dem denkenden Menschen kann
auch die Vergänglichkeit der Völker, ihrer Kulturen und Staaten
nicht entgehen. Gerade die wenigen Spuren, die von deji
ältesten Civilisationen noch da sind, reden eine deutliche
Sprache, aber auch das, was eine nicht ferne Vergangenheit
geschaffen, ist schon zum grössten Teil verschüttet durch das,
was die Folgezeit hervorgebracht hat. Vergessenwerden ist auch
eine Form des Vergehens.

Die Zeit fest halten wollen, ist eine Unmöglichkeit. Wenn
Faust, seinen Tod nicht ahnend, sagt: „Zum Augenblicke dürft'
ich sagen: Verweile doch, Du bist so schön! Es kann die
Spur von meinen Erdentagen nicht in Aeonen untergehen",
so lebt er in einer Illusion, und der Verzicht, in der Zeit zu
leben, bedeutet den Tod.

In Religionen und Philosophien hat der Mensch sich mit
dieser bedrückenden Tatsache der Vergänglichkeit, der
endlosen, alles verschlingenden Zeit auseinander zu setzen
versucht. Die Idee des Kreislaufs, der dem Werden, Vergehen
und Werden der lebenden Natur entnommen ist, die Idee des

Rhythmus, in Flut und Ebbe des Meeres erkennbar, haben
Deutungen gegeben. Doch solange wir im Strome der Zeit drin
bleiben müssen, ist ihr ein Sinn nicht abzugewinnen. Unendliche

Zeit, ewige Wiederkehr: im Grund ein Einerlei, ein Nichts.

Diese düstere Stimmung ist uns in der Bibel auch deutlich
gezeigt, wenn dem aus dem Paradies in das Dunkel vertriebenen
Menschen gesagt wird: „Im Schweisse deines Angesichts sollst
du dein Brot essen, bis dass du wieder zu Erde werdest, davon

133



du genommen bist" (1. Mose 3,19). Michelangelo hat an der
Decke der Sixtina dieses Erleben der Zeit dargestellt.

Wenn nicht Stumpfheit dem Menschen die Empfindung für
die Vergänglichkeit der Zeit nimmt, so ist es natürlich, dass er
dieser bedrückenden Einsicht zu entfliehen sucht. Zeitvertreib
ernster und oberflächlicher Art, Betriebsamkeit, ja auch Arbeit
ist oft nur ein Fliehen aus der Zeit, die der Mensch in seinem
Bewusstsein auslöschen möchte.

Eine Flucht aus der Zeit ist die Flucht in die Natur, in deren

ewigen Kreislauf, in die unverstellbaren Weiten der Himmelsräume,

damit das menschliche Sein und Vergehen, die Menschenzeit

in einer unendlichen Weltzeit versinke. So will auch jene
höchste Gelassenheit, das Sicheinfügen' des Menschen in den

Rhythmus der Welt, das der grosse chinesische Weise Laotse

verkündet, eine Ueberwindung der Zeit sein.
Flucht aus der Zeit ist alle Mystik: die indische mit ihrem

Versinken in Nirwana, die christliche mit der Entwesung des

Menschen als Versenkung in Gott.
Flucht aus der Zeit ist alle Philosophie, die hinter dem

Geschehen eine Welt der Ideen als einzige Wirklichkeit schaut.
Eine konkretere Form der Ueberwindung der Zeit, die

sowohl bei primitiven als hochkultuvierten, bei abendländischen
und östlichen Völkern zu treffen ist, ist der Ahnenkultus und die
überragende Bedeutung, die der Nachkommenschaft beigemessen
wird. Durch die Kontinuität der Geschlechter wird der einzelne
Mensch aus seiner Vergänglichkeit in die scheinbar endlose Zeit
der sich wiedererzeugenden Natur erhoben.

*

Mit der Lehre von den überzeitlichen Ideen und mit dem Kultus

der Generationen nähern wir uns dem ,was man die Flucht
aus der Zeit in die Geschichte nennen könnte.

Geschichte ist qualifizierte Zeit, ist der Teil des Zeitstromes,
in dem das bewusste Handeln des Menschen geschieht. Nur in
einem uneigentlichen Sinne kann von Naturgeschichte gesprochen
werden; weder der Zeitablauf gesetzmässiger physikalischer
Vorgänge noch der entwicklungsmässige Ablauf von Lebensvorgängen

ist Geschichte. Selbst die Praehistorie der Menschheit ist
nicht eigentlich Geschichte, weil das bewusste Handeln im Sinne

134



eines Entscheidens, eines Richtunggeben nicht erkannt werden
kann, wenn schon es sicher vorhanden war.

Mit dem persönlichen Willen tritt in die Zeit ein irrationales
Moment, das allem geschichtlichen Geschehen den Stempel der
Einmaligkeit aufprägt, die trotz aller Aehnlichkeit von
Geschichtsabläufen als Folge psychologischer Grundtatsachen und
der Aehnlichkeit äusserer Verhältnisse gilt. Zum Geschichtlichen

gehört aber auch die Kontinuität, im Raum und in der Zeit.
Isolierte menschliche Handlungen sind nicht Geschichte; diese
entsteht erst in den Zusammenhängen der menschlichen
Gemeinschaften, in denen der Einzelne lebt: das vor allem sind Volk
und Staat als Dauererscheinung.

Handelnd im Grunde ist immer nur der Einzelne; aber sein

Wollen ist nicht nur bestimmt und eng begrenzt durch den Willen

anderer und durch die äusseren Verhältnisse, sondern sein
Wesen selbst wird mitgeprägt durch den in der Gemeinschaft
traditionell oder bewusst vorherrschenden, ja gezüchteten Geist.
Die menschlichen Gemeinschaften sind nicht nur Summierungen

von Einzelmenschen, sondern erzeugen eine den Menschen
formenden Kollektivgeist. Es ist deshalb von der allergrössten
Bedeutung, ob im geschichtlichen Leben drin das Bewusstsein
von Werten und Mächten lebendig ist, die ausserhalb der Zeit
stehen, darum an diese immer als Maßstab angelegt werden
können und so den Einzelnen vor dem Untergang im geschichtlichen

Kollektiv, vor Vermassung bewahren.
Wenn der Mensch im Bewusstsein seiner persönlichen Vergänglichkeit

in die Geschichte flüchtet, um in dieser eine Existenz
von höherem und dauerndem Wert zu finden, so kann diese
Existenz in seiner Eigenschaft als Glied eines Volkes bestehen, das
die Jahrhunderte, ja vielleicht Jahrtausende überdauert und in
seiner besonderen Art, seinen Leistungen ein geschichtliches
Wesen einer höheren Art darstellen mag. Es kann auch der
Staat als solcher — auch wenn er nicht die äussere Dauerform
eines besondern Volkstums ist — als die Gemeinschaft erkannt
werden, in welcher das Einzelleben erst seine Vollendung und
seinen Wert erhält. Ja, es kann im geschichtlichen Leben und
vorab im Staat die Selbstverwirklichung des absoluten Geistes
gesehen werden, des Geistes, in dem der Mensch sich selbst
erkennt.

135



Aber die Flucht aus der Zeit, aus der Vergänglichkeit des

Einzeldaseins in die Geschichte ,ist keine Rettung. Es ist nur
ein relativer Unterschied zwischen der Zeit des Einzelnen und
der Zeit der geschichtlichen Gebilde. Schon alle geschichtliche
Erfahrung weist uns hin auf den unentrinnbaren Verfall aller
menschlichen Schöpfungen, und die physikalische Einsicht deutet

auf ein Erlöschen des Lebens, ja auf eine Entropie, einen

Kältetod des Universums hin.
Aus der Zeit selbst kann kein Sinn für die Zeit gefunden werden.

Jeder Standpunkt, der innerhalb der Zeit eingenommen
wird, geht mit ihr weg im endlosen Strome. Wenn das Ganze
keinen Sinn hat, kann auch kein Teil davon einen wirklichen
Sinn haben. Was keinen Sinn hat, kann ebenso gut nicht sein
als sein.

Der Weisheit letzter Schluss, einer Weisheit, die in der Zeit
gefangen bleibt, hat Mephisto bei Faustens Tod, mit dessen
Leiche sich die Lemuren schon zu schaffen machen, in den

furchtbaren Worten zusammengefasst:

Vorbei! ein dummes Wort. Warum vorbei?
Vorbei und reines Nicht, vollkommenes Einerlei.
Was soll uns denn das ewge Schaffen!
Geschaffenes zu nichts hinwegzuraffen!
Da ist's vorbei! Was ist daran zu lesen?
Es ist so gut, als wär es nicht gewesen,
Und treibt sich doch im Kreis, als ob es wäre.
Ich liebte mir dafür das Ewig-Leere."

* * *

Im Gegensatz zu den Religionen und Philosophien, die
entweder nur einer transzendenten Welt oder der erfahrbaren
geschichtlichen Welt Existenz zuerkennen, ist das biblisch-christliche

Verständnis von Zeit und Geschichte dadurch charakterisiert,

dass es sowohl die Zeit und Geschichte, was wir Welt
nennen, als auch das Au&serzeitliche, Ewige, Gott ganz ernst,
ganz real nimmt. Die Einheit von Zeit und Ewigkeit ist nicht
eine Lehre, eine blosse Weltschau, sondern ist aktuelle Begegnung

zwischen Gott und Mensch, Mensch und Gott.
Der Gott der biblischen Offenbarung ist ausserhalb der Zeit.

„Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde" (1. Mose 1,1);

136



Gott ist durch nichts aus der zeitlichen Erfahrung Kommendes
bestimmt. „Ich bin der ich bin" (2. Mose 3,14). Gott schafft
mit der Welt die Zeit und setzt ihr ein Ziel. Die Ewigkeit, die
zu Gottes Wesen gehört, ist nicht ein Ziel. Die Ewigkeit, die
zu Gottes Wesen gehört, ist nicht eine Zeitform, eine unendliche

Zeit, sondern — nicht, oder doch nicht nur, räumlich
verstanden — Allgegenwart.

Die Zeit kommt aus der Ewigkeit und geht in die Ewigkeit,
aber sie hat im Willen Gottes einen Anfang und ein Ende, sie
ist eine Zeitstrecke. Und darum ist die ganze Zeit erfüllt von
Spannung, von Erwartung eines Kommenden, eines Endes und
einer Vollendung.

Die ganze Bibel lässt dies erkennen. Die Propheten weisen
hin auf den Messias, in dem die Geschichte ihren Sinn und ihre
Vollendung hat. In den Gleichnissen der Evangelien, vor allem
in denjenigen von den zehn Jungfrauen (Matth. 25) und von den

wachenden Knechten (Mark. 13) wird es ganz deutlich, dass
das Leben Wachsein und Bereitschaft sein soll. Die Wiederkunft
des Herrn, das Kommen des Gottesreiches, bedeutet den Ab-
schluss und die Ueberwindung der Zeit. Dieses Zeitverständnis
steht in absolutem Gegensatz zur Idee sei es einer endlosen
Höherentwicklung ,sei es eines Auslaufes der Zeit in das Nichts.
Das christliche Verständnis von Welt und Zeit ist nicht ein
statisches, das eines harmonischen, in sich ruhenden Kosmos,
sondern ein dynamisches, das eines in Schuld und Verantwortung

des Menschen einem Abschluss zudrängenden Dramas. Die
Ruhe und Resignation, die von der Vorstellung des Kreislaufs,
der ewigen Wiederkehr ausgeht, haben hier keinen Platz; Cy-
clus und Rhythmus sind nur Maßstäbe für die Zeit, aber sind
nicht deren Wesen (1. Mos. 1,14; 8,22).

Nur aus der ganzen Bibel ist die Tiefe und Grösse des
biblischen Geschichtsverständnisses erkennbar. Die Bibel ist nicht
nur beim Alten Testament die Geschichte der Menschheit und
eines auserwählten Volkes, und im Neuen Testament die
Geschichte des Christus und seiner ersten Gemeinde und der
ersten Verkündigung, sondern sie schliesst zwischen dem
Kapitel der Genesis und dem letzten der Apokalypse die
Geschichte von Welt und Zeit und Menschheit in sich. Sie ist

137



nicht nur und nicht wesentlich Chronik, sondern sie will die

Zeitperioden und die Zeitalter, die Aeone, offenbar machen, in
denen Gott aus dem Ewigen in die Zeit eingegriffen hat,

eingreift und eingreifen wird. Das ist das Wesen der
Offenbarung im biblischen Sinne; die Bibel selbst ist die Urkunde,
die diese geschichtliche Offenbarung durch die Zeit zu tragen
bestimmt ist.

Die Zeitperioden und Aeone der biblischen Geschichtsschau
sind nicht nur aufeinanderfolgende Zeitabschnitte, sondern
entsprechen verschiedenen Stellungen der Menschen zu Gott. Sie

greifen deshalb ineinander und ihre Gleichzeitigkeit ist die
Ursache der Dynamik der Geschichte. Versuchen wir in einigen
Umrissen diese Geschichtsschau zu zeichnen!

Indem Gott den Menschen ,den er in die Welt und die Zeit
hineinstellt, nach seinem Bilde schuf und schafft, als ein Wesen,

das fähig ist, auf Gottes Anruf zu antworten und sich frei
zu entscheiden, ist in allem Menschenleben und damit in aller
Geschichte die doppelte Dimension des Ewigen und des
Zeitlichen voraus enthalten.

Der Mensch, wie er von Gott geschaffen ist, ruht harmonisch

in der Natur, unbefangen. Das Kind ist ein Abglanz dieses

vertrauensvoll abhängigen Wesens. Aber alsbald macht sich
die Versuchung an den Menschen heran, der Zweifel an der
väterlichen Güte Gottes. Die Bibel führt die Versuchung ein,
einfach als unerklärte Tatsache. Der Mensch erliegt der
Versuchung des Zweifels, der Versuchung zu sein wie Gott selber,
er fällt aus der Gottesgemeinschaft in die Gottesferne: es ist
das, was die christliche Dogmatik den Sündenfall nennt.

Und nun beginnt die Geschichte des von Gott emanzipierten
Menschen, die sog. Weltgeschichte, mit dem Brudermord Kains,
dem Prototyp eines so wesentlichen Zuges geschichtlichen
Geschehens, mit einer sittlichen Verwilderung und dem Untergang
des Menschengeschlechts in einer physischen Katastrophe. Das
ist die Geschichte, wie sie sich dem Auge desjenigen darstellt,
der letztlich nur einen biologischen Vorgang in ihr erblicken
kann.

Aber Gott lässt nach der Bibel den Menschen im Chaos nicht
untergehen, immer wieder ruft er einzelne, Noah, Abraham,
Moses oder das auserwählte Volk heraus, um seinen Plan durch-

138



zuführen. Das menschliche Chaos ordnet er durch das Gesetz,
um den Menschen zu seinem schöpfungsmässigen Ziel zu
erziehen (Ga. 3,24). In dem göttlich geoffenbarten Gesetz hat
auch alle menschliche Ordnung, hat das geschichtliche Leben,
wie es im Staat sich verwirklicht, seine Grundlage und Grenze.

Indessen ist das Gesetz nur eine Notordnung, gegeben wegen
der Sünde, und widerspricht dem schöpfungsmässigen Verhältnis,

in dem der Mensch der Liebe Gottes in freiem Gehorsam
und in Liebe begegnet. Darauf weist nun die Prophetic hin, auf
den Messias, in dem das wahre Verhältnis von Mensch und Gott
hergestellt ist.

Im christlichen Geschichtsverständnis nimmt Christus die
zentrale Stellung ein. Hier wird nicht nur Gott im Gesetz und
durch Propheten offenbart, sondern Gott tritt selbst in die
Geschichte, das Ewige selbst bricht in die Zeit herein. In den
Worten des Johannes-Evangeliums: Das Wort ward Fleisch
(Joh. 1,14). Fleisch bedeutet Zeit, Welt, Geschichte. Ein
Doppeltes ist dabei festzuhalten: einmal bedeutet der Eintritt des

Ewigen in die Geschichte nicht eine Potenzierung dieser, eine

Debergeschichte, sondern das Ganzandersartige des Göttlichen
gegenüber der Welt wird gerade sichtbar im Kreuz, in dem
Hass und der Verachtung, womit die Welt das Göttliche ab-
stösst. Und sodann folgt auf das Kreuz die Auferstehung; der
geschichtliche Rahmen, die Zeit wird gesprengt. Für den christlichen

Glauben ist Christus nicht ein leuchtendes Meteor, das

vom Himmel zur Erde fällt und in ihr verlöschend, ihre
Vergänglichkeit teilt.

Jenseits der grossen Caesur, welche Christus in der Geschichte
ist, steht die Gemeinde derjenigen, die von dem in Christus
sichtbar gewordenen Leben berührt und erneuert werden. Aber
diese Gemeinde steht mitten in der Welt drin, in Auseinandersetzung

mit den chaotischen Mächten und mit der Herrschaft
des Gesetzes, des Rechtes und der Moral.

Nicht eine fortschreitende Synthese von Welt und Gemeinde
Christi, sondern der Kampf zwischen ihnen und die Ueberwin-
dung der Welt und der Zeit durch den totalen Einbruch des Ewigen

in das Zeitliche ist der biblische Ausblick.
In diesem Geschehen, wo die Gottesgeschichte immer wieder

in die Menschengeschichte einbricht und den Menschen aus

139



der Zeit erlöst, ist Christus die Mitte. Auf dieser Mitte der
Geschichte weist alles frühere vorausdeutend hin und alles
Spätere weist darauf in Zeugnis durch Verkündung, Tun und
Leiden zurück. Weil in Christus das Ewige unmittelbar in die
Zeit tritt, spricht er in den johanneischen Ich-Worten von sich
selbst als dem Weg, der Wahrheit und dem Leben (Joh. 14. 6).

Diese konkrete Begegnung von Gott und Mensch, von Ewigkeit

und Zeit ist für den menschlichen Verstand ein Widerspruch

— „den Griechen eine Torheit" (1. Kor. 1,23). Das
christliche Denken selber hat schon früh und durch die ganze
Kirchengeschichte hindurch mit dem Problem der begrifflichen
Fassung dieser Tatsache gerungen, gegen eine Entgöttlichung
des Göttlichen oder gegen' eine Spiritualisierung, welche das

Leben und die Zeit nicht ganz ernst nimmt. Nur im Blick
auf die entscheidende Bedeutung des christlichen Zeit- und
Geschichtsverständnisses werden viele der zunächst steril, ja
abstossend scheinenden Kämpfe um das Glaubensbekenntnis
verständlich.

Dem rationalen und vor allem dem modernen Denken ist
Christus als Mitte der Geschichte ein Stein des Anstosses:
dieses kann nur einen historisch-kritisch festzustellenden,
vielleicht in einem „Leben Jesu" psychologisch darzustellenden
Jesus, ein religiöses Genie, fassen oder einen immanenten,
ja einen transzendenten Gott als Produkt menschlicher Spekulation

oder Intuition zulassen. Damit aber geht das Denken
vorbei gerade an dem Wesentlichen des christlichen Zeit- und
Geschichtsverständnisses.

* * *

Es ist von diesen biblischen Dingen hier geredet worden,
nicht um das Unbeweisbare zu beweisen, sondern um das, was
wir jetzt zu sagen versuchen wollen, verständlich zu machen:
wie sind, eben vom christlichen Glauben aus, die Erscheinungen
des geschichtlichen Lebens, wie sie jedem erkennbar sind, zu
verstehen? und wie haben wir, als Handelnde oder Leidende,
Stellung zu nehmen zu dem geschichtlichen Geschehen, in dem
wir selber drinnen stehen?

Eine gewaltige Fülle von Problemen drängt sich hier auf.
Nur von einigen, uns allerdings besonders wichtig erscheinenden,
soll hier die Rede sein.

140



Nach dem Gesagten ist für unsere Betrachtung grundlegend,
dass wir in der Geschichte immer gleichzeitig Weltgeschichte
und Geschichte des Reiches Gottes suchen müssen, dass die
Geschichte, wie Zeit und Welt, in der Hand ihres Schöpfers
liegt und von der Ewigkeit aus allein ihren Sinn erhält. Man
kann sich fragen, ob von einem andern Gesichtspunkt aus
Zeit, Geschichte, Leben überhaupt einen Sinn haben kann. Es
ist nicht von ungefähr, dass Goethe seinen „Faust" — eine
der grossen dichterischen Schöpfungen des abendländischen

Geistes, die das Problem von Zeit und Leben als Ganzes
erfassen — mit dem Prolog im Himmel beginnt und mit
jenen letzten Scenen schliesst, wo die himlischen Geister
hereinbrechen. Fallen dieser Anfang und dieses Ende, die mit
ihren biblischen Anklängen so fremdartig sind, weg, so verliert
die ganze Tragödie eine Dimension, ihre letzte Tiefe, und vor
uns ist ein Leben, das mit der Verzweiflung am menschlichen
Erkennen beginnt und nach einer Fahrt vitalen Dranges durch
die Höhen und Tiefen der Welt und Unterwelt, endet in einer
Illusion und im Nichts.

*
Weinn Zeit und Geschichte nicht im Licht der Ewigkeit

gesehen werden, können nur Zufall oder mechanische Causalität
sie bestimmen. Für das christliche Denken gibt es keinen

Zufall, keine Undurchbrechlichkeit der physischen und der
psychischen Causalität, kein unpersönliches Fatum. In dem Wort
von den Sperlingen, von denen keiner zur Erde fällt ohne
Gottes Willen (Matth. 10,29) kommt dieses Getragensein der
menschlichen und untermenschlichen Welt vom göttlichen Willen
zum Ausdruck. Auch das geschichtliche Geschehen im engern
Sinne, die Völkerschicksale, sind für die biblische Vorstellung
Ausdruck göttlicher Ordnung, Auftrages oder Zulassung.

Immer und immer hat den Menschen, der die Welt nicht
als von Zufall und unpersönlicher Notwendigkeit bestimmt
annimmt, die Frage gequält, warum neben der göttlichen
Allmacht, Gerechtigkeit und Liebe das Böse und das Leiden
bestehen, und warum Glück und Erfolg im Einzel- und im
Völkerleben so oft dem Lieblosen und Gewalttätigen, dem
Bösen zu Teil und dem Hingebenden und Friedfertigen versagt
wird. Das Problem der Theodizee, der Versuch das zeitliche,

141



geschichtliche Geschehen dem menschlichen Verstände einsehbar,
mit unserem Bedürfnis nach ausgleichender Gerechtigkeit und
der Tatsache göttlicher Allmacht vereinbar zu machen, weist
die Bibel im Hiobbuch, das ganz dieser Frage gewidmet ist,
völlig zurück mit dem Hinweis auf die unvorstellbare Erhabenheit

Gottes und der Gottesgedanken über den Menschen und
das menschliche Denken (Hiob 38—42). Aber die Haltung des

Gläubigen ist nicht die stumpfe Resignation gegenüber dem

Schicksal, nicht der stolze amor fati, der in der nordischen
Religion erblickt werden will, sondern das unbedingt
hingebungsvolle Vertrauen in einen göttlichen Willen, der eben so

allmächtig als gnädig ist. Dieses Vertrauen kann nie in bequeme
Resignation ausarten, weil zum Wesen des Menschen die Freiheit

sich für oder gegen Gott zu entscheiden, und damit
Verantwortung gehört.

*

Zu den Einsichten des biblischen Denkens gehört die
Erkenntnis, dass in allem menschlichen Wesen ein radikaler
Gegensatz aufbricht zwischen der Gottesebenbildlichkeit und
dem Bösen. Das Böse ist nicht ein bloss Negatives, eine

Schwachheit, ein Noch-nicht-entfaltetsein des immanenten Guten,
sondern eine von aussen an den Menschen herantretende
Versuchung, die ihn aus seiner göttlichen Verbundenheit löst
und ihm eine sinnlos zerstörerische Macht gibt, welche das

Tier nicht kennt. Ohne die Einsicht in dieses Doppelverhältnis
des Menschen führt jede Geschichtsbetrachtung entweder zu
einem falschen Optimismus, zu einer Illusion fortschreitender
Entfaltung des Guten oder aber zu einem zynischen oder einem

düstern, resignierten Pessimismus.
Die unbefangene Betrachtung der Geschichte muss uns eher

zu letzterem führen. Nicht das ist das Furchtbarste der
Geschichte, dass sie uns auch in der Menschheit den
erbarmungslosen Kampf zeigt, der in der Natur, im tierischen, ja
allem organischen Leben erkennbar ist — wo das Leben des
einen den Tod des andern bedingt —, sondern die Gleichgültigkeit

und Gedankenlosigkeit, mit der ein Mensch, ein Stand,
ein Volk, eine Rasse die andern sich dienstbar macht, kalt
berechnend oder hasserfüllt opfert. Es sei — um nur ein einziges
Beispiel zu nennen — auf die Schuld der weissen gegenüber

142



der schwarzen Rasse hingewiesen, um die Aktualität der Frage
Kains an Qott: „Soll ich meines Bruders Hüter sein?" (1.
Mos. 4,9) uns klar zu machen.

Aber dieser Pessimismus scheitert an ebenso unverrückbaren
Tatsachen wie es das Böse ist: an den Akten wirklich selbstloser
Liebe, in welchen die grundlos schenkende Liebe Gottes ein Echo
im Menschen gefunden. In den erhabensten Werken der Kunst,
die im menschlichen Geist etwas von der Herrlichkeit der unzer-
störten Schöpfung wiederspiegeln, kann die Spur der göttlichen
Verbundenheit nicht verkannt werden.

Aber nicht nur in den Abgründen und Höhen des menschlichen

Tuns und der Geschichte kommt diese Doppelnatur des

Menschen zur Erscheinung, sondern in seiner Fähigkeit, alles
Gute dem Bösen dienstbar zu machen. Nur Gott kann das Böse
dem Guten dienstbar machen. Wenn Mephisto sagt: „Ein wenig
besser wird er leben, hättst du ihm nicht den Schein des
Himmelslichts gegeben. Er nennt's Vernunft und brauchts allein, um
tierischer als jedes Tier zu sein", so ist das eben die typische
Verdrehung der Dinge durch das Böse als Versucher. Die
Fähigkeit des Menschen, gerade das Gute zu missbrauchen, macht
alle menschliche Tätigkeit zweideutig, ganz besonders aber
macht sie die Idee eines dauernden Fortschrittes fragwürdig. Das

Recht, als wichtigster Faktor sozialer Ordnung ist nicht am
meisten durch die Gewalt bedroht, der Missbrauch des Rechtes,
die Tarnung der Gewalt und der Ungerechtigkeit in der
Gestalt des Rechts bedroht dieses in seinen tiefsten Grundlagen.
Die Fortschritte, die am sichersten konstatierbar sind, diejenigen
der exakten Wissenschaften und ihrer technischen Anwendungen,
sind auch diejenigen, die der Mensch am leichtesten statt zum
Schutz und zur Entfaltung des Lebens zu dessen Vernichtung
verwenden kann. Unsere Zeit spricht hier eine so deutliche
Sprache wie keine vor uns, und doch sind wir kaum an der
Grenze unserer schöpferischen und gleichzeitig zerstörerischen
Fähigkeiten angelangt. Der Verstand kann Gewaltiges schaffen,
er kann ebenso seine Werke zerstören. Er kann aber nicht die
Voraussetzungen seiner selbst, er kann nicht die letzten Binr
'ungen des Menschen erkennen, noch weniger diese Bindungen
schaffen; aber er kann durch seinen Zweifel im Menschen
das zerstören, was der Mensch nicht aus eigener Kraft erreichen

143



kann, sondern ihm nur durch göttliche Selbstmitteilung
geschenkt wird. Nirgends klarer als in der tiefsinnigen
Geschichte vom Sündenfall ist diese zerstörerische Macht des von
Gott emanzipierten Verstandes dargestellt.

Unsere Zeit ist — wie vielleicht wenige, vielleicht keine
frühere — dadurch bestimmt, dass das rationale oder vermeintlich

rationale Denken in einem überaus grossen Teil der Menschheit

das zerstört hat, was aus der Ewigkeit heraus ihr
geschenkt ist, und dass dadurch nicht nur innere seelische
Unruhe, sondern soziale Zersetzung entsteht.

Daher das Verlangen nach neuen Bindungen, nach neuen der
Geschichte Sinn und Ziel gebenden Mächten. Daher das
Aufkommen alter oder fremder Religionen, neue Vergötterungen
geschichtlicher Mächte, aber auch ein neues Suchen nach dem

Gott der biblischen Verkündigung.

*

Die Spannung, die in der Welt vorhanden ist, weil der
Mensch von Gott, vor der Ewigkeit her etwas in sich hat, was
nicht von der Welt ist, aber in der Welt zu leben hat, die nicht
nur vergängliche Zeit ist, sondern in der das Böse das Göttliche

im Menschen unausgesetzt in Frage stellt und zerstört,
diese Spannung durchdringt alle geschichtliche Existenz, weil
sie in jedem einzelnen Menschen vorhanden ist, von Pascal

zusammengefasst in die Worte: „La grandeur et la misère de

l'homme."
Es hat immer — nicht nur im Bereiche der Christenheit —

Menschen gegeben, die das Göttliche rein erhalten und für sich

pflegen wollten, sei es in mönchischer Abgeschlossenheit, sei

es, dass sie ein stilles, frommes Leben abseits von der
Teilnahme an den ausgesprochenen weltlichen Dingen, wie Politik
und Wirtschaft, gar Krieg führten. Aber so wenig es eine Flucht
aus der Verantwortung vor Gott gibt (Ps. 139), ebensowenig
gibt es eine solche aus der Welt. Auch der „Stille im Lande",
ja selbst der Anachoret nimmt in irgend welcher Weise teil an
dem politisch-wirtschaftlichen Dasein seines Volkes. Er kann sich
somit auch den Verantwortungen nicht entziehen, die ihm aus
seiner — wenn auch scheinbar rein passiven — Teilnahme
erwachsen. Nicht nur stehen wir alle in einer unlösbaren Verbin-

144



dung mit unserer Umwelt; durch das Blut sind wir rückwärts
mit der Vergangenheit verbunden und vorwärts durch unsere
Nachkommen, ja durch den Boden mit den Menschen, die nach
uns dieses Land bewohnen.

In dieser Verbundenheit der Menschen und der Generationen
ist der Staat das integrierende Prinzip. Er gibt dem Volk, der
natürlichen, lebendigen Grundlage allen geschichtlichen Lebens,
Form und Continuität, er schafft die Bedingungen, unter denen
die Wirtschaft, in Freiheit oder Abhängigkeit, die physische
Existenz, das tägliche Brot, zu sichern sucht. Jeder Mensch, in
irgend einer Geschichtsepoche, ist in einen politisch verfassten
Volkskörper hineingestellt, dem er sich nicht nur nicht entziehen

kann, sondern mit dem er seelisch verwachsen ist, und der
von ihm alles, auch das Leben selbst, zu fordern beansprucht.
Das geschichtliche Leben ist nicht schematisch und kein Typus
ohne Ausnahmen. So gibt es Menschen, die in keinem Staate

wurzeln, politische Formen, die durch viele Völker hindurchgehen,

Wirtschaftstätigkeiten, die nicht die Wirtschaft aufbauen.
Das ist die Tragik des Judentums, dass es aus dem normalen
Zusammenhang der geschichtlichen Existenz herausgerissen ist.
Wie dieses Volk der Träger der biblischen Geschichte gewesen
ist, so kann wohl auch nur aus dem biblischen Geschichtsverständnis

dieses Phänomen verstanden werden.
Weil der Staat die höchste Potenz geschichtlichen Lebens

ist — auch das überstaatliche Leben ist, wenn es nicht in
Staat umschlägt, ein Geschehen unter Staaten —, kommt ihm
eine besondere Dignität zu, und immer wieder hat der Mensch
den Staat mit dem Göttlichen in Verbindung gebracht. Die
Bibel nimmt den Staat ganz ernst, als von Gott gesetzte Ordnung
menschlichen Daseins, nicht nur, soweit er die geschichtliche
Form des auserwählten Gottesvolkes war, sondern auch als er
der christlichen Gemeinde als indifferente oder feindliche Macht
entgegentrat (Rom. 13). Aber die Bibel vergöttlicht den Staat
nicht, er ist nicht, wie der Mensch selbst im Ewigen verankert,
und das heute schon gebrauchte Wort: „Im Anfang war das
Volk" ist mehr als eine Travestierung des johanneischen „Im
Anfang war das Wort".

Die Bibel kennt das Wort „Staat" nicht, nicht nur weil dieses
dem abstrakten und säcularen, seit der Renaissance herrschen-

10
145



den Staatsbegriff entspricht, sondern weil für das biblische Denken

der vor Gott verantwortliche Mensch immer im Vordergrund

steht: die Obrigkeit, der König, der Richter. Wenn die
Bibel vom Staat in seiner Abstraktheit spricht, so spricht sie

entweder von den Völkern oder symbolisch von Tieren (Dan.
7,17); ja der Staat in seiner völligen Losgelöstheit von der

göttlichen Ordnung und in seiner ungehemmten letzten Machtfülle,

der Weltstaat, ist das „grosse Tier" der Apokalypse. Das

geschichtliche Phänomen ist immer dasselbe, nur der Aspekt
und damit die Ausdrucksweise ist in verschiedenen Zeiten, ist
für weltliches und biblisches Denken verschieden.

Der Staat als Integrationselement des sozialen und als Träger
des geschichtlichen Lebens, ist wegen seiner besondern Digni-
tät innerhalb der Zeit und wegen der in ihm zusammengeballten

Macht nicht nur in Versuchung, seine Macht zu missbrauchen,

sondern sich — statt als Werkzeug der göttlichen
Führung der Geschichte — als Träger göttlicher Offenbarung zu

verstehen. Auch hier wieder ein Beispiel der Zweideutigkeit
alles menschlichen Daseins.

Hier trifft nun seit 19 Jahrhunderten der Staat, — wie schon
der alttestamentliche Staat des Volkes Israel auf die Propheten
— auf die Gemeinde Christi, auf eine Gemeinschaft, die in
ihren Gliedern überall im Staat drinnen steht, aber ihr Haupt,
ihren Herrn im Ewigen hat, die den Maßstäben des Staates,
die da sind Macht, Zweckmässigkeit, Recht, menschliche
Gerechtigkeit, denjenigen der Liebe, der göttlichen Gerechtigkeit
entgegensetzt. Die Gemeinde Christi stellt —> in der Sprache
der alten Kirche: die Una Sancta — die ewige Einheit der
Menschen dar gegenüber der mit dem Staat gegebenen zeitlichen

Getrenntheit der Menschheit.
Die Gemeinschaft derjenigen, für die Christus die volle

Offenbarung ist, muss, weil sie aus Menschen besteht, in der Zeit,
in der Geschichte sich verkörpern. Sie muss dazu der Welt die
Elemente der Organisation, des Rechtes entlehnen, sie kann sich
mit dem Staat als der Organisation des Volkes in den verschiedenen

Formen abfinden oder gar verbinden. Die Gemeinde
Christi wird Kirche. Diese Verbindung wesensverschiedener
Dinge ist gefährlich, gefährlich für dasjenige, das höherer Art
ist. Kaum eine Form der Entartung und Verweltlichung ist der

146



Kirche oder, richtiger, den Kirchen als zeitlicher Erscheinung
der Gemeinde Christi erspart geblieben.

Ja, es kann sein, dass der Staat oder eine politische Bewegung
Gedanken der göttlichen Ordnung, Autorität und Freiheit,
Hingabe und Gemeinschaft lebendiger verkörpert als die Kirchen
oder mit diesen verbundene Mächte. Dann allerdings tritt an
den Staat und die politische Bewegung die Versuchung heran,
sich selbst als Kirche misszuverstehen.

Was aber die Kirche, auch in all ihrer zeitlichen Schwachheit,
immer auszeichnet und sie unüberwindlich macht, das ist ihr
Auftrag, das Gotteswort weiterzugeben durch die Zeit und es

immer und überall zu verkünden. Auch dem Staat gegenüber.
Wohl hat die Kirche diesen Auftrag oft nicht mit ganzer Treue
und Hingabe erfüllt, bisweilen an den Staats- und Zeitgeist
verraten, aber in sich hat sie immer wieder in Reformationen
und Erweckungen und in einzelnen Glaubenszeugen die Kraft
bekommen, sich auf ihren Auftrag und dessen wesentlichen
Inhalt zu besinnen und damit ihr Daseinsrecht zu behaupten.

So verstanden ist die Kirchengeschichte das entscheidende
Thema der Weltgeschichte, weil in ihr die Spannung zwischen
Zeit und Ewigkeit wachgehalten und in einer dauernden, nicht
selber im Fluss der Zeit hingehenden Verkündung festgehalten
ist.

*

Aus dem christlichen Geschichtsverständnis ergibt sich nicht
nur die Einsicht in die alle Geschichte beherrschende Spannung

zwischen Zeitlichem und Ewigem, sondern auch diejenige
in die persönliche Verantwortung.

Verantwortung setzt ein Gegenüber, ein Ich-Du-Verhältnis
voraus; aber sie bekommt erst dann ihre wahre Bedeutung,
wenn das fragende Gegenüber übergeordnet und übermächtig
ist. Die anarchischen Zustände im Völkerleben kommen daher,
dass die Verantwortung unter den Staaten eine solche unter Gleichen

oder unter Schwachen und Mächtigen ist. Doch auch die
vollkommenste menschliche Ordnung der Verantwortlichkeit ist
nicht nur begrenzt durch das Verborgenbleiben von unendlich
viel Schuld, sondern schlechthin durch den Tod, durch die Zeit,
in deren Fluss sie selber steht. Erst die Verantwortlichkeit
gegenüber einem Sein, das Allgegenwart hat, dem weder Zeit

147



noch Raum etwas vorenthalten können, bekommt die Verantwortung

ihren eigentlichen Sinn. In der Divina Commedia hat
Dante das zeitliche, geschichtliche Sein zu deuten versucht,
indem er es, ins Räumliche umgewandelt, in die Ewigkeit
projizierte.

Durch die Verantwortung bekommt das Leben und damit die

Zeit Mass und Sinn. Entscheidend ist deshalb, wem gegenüber
der Mensch die Verantwortung trägt, der Zeit oder der Ewigkeit

gegenüber. Was wir gewohnt sind, unter Geschichte und

Weltgeschichte zu verstehen, ist das menschliche Handeln im
Rahmen eines Volkes oder das Ringen der Völker miteinander,
also ein Handeln ganz innerhalb der Zeit. Als Handelnde treten

deshalb nur wenige hervor, vor allem politische, militärische
Führer und Persönlichkeiten als Exponenten geistiger Strömungen.

Ob es sich um Welt- oder Lokalgeschichte handle, es ist
immer nur eine ganz verschwindende Minderheit von
Menschen, die mit wichtigen oder minder wichtigen Entscheidungen
als Träger einer Verantwortung erkennbar werden. Fast die
Gesamtheit der Menschen und vor allem die Frau fällt in das

Meer der Namenlosigkeit, der geschichtlichen Nichtexistenz.
Diese Betrachtungsweise, dieser Masßtab der erkennbaren
quantitativen Einwirkung des Menschen auf das geschichtliche
Geschehen, ist berechtigt, um die Fülle der Erscheinungen zu
meistern, aber sie führt dazu, dass wir übersehen, dass die
geschichtlichen Vorgänge wesentlich bestimmt, jedenfalls
mitbestimmt sind durch die geistige, sittliche Leistung, durch das

Tun und Lassen der namenlosen Millionen. Auch das Genie hat

nur durch diese geschichtliche Wirkung.
Ist aber die Verantwortung nicht in der Zeit zu suchen,

sondern in der Ewigkeit, steht der Mensch nicht einer Zeitgrösse,
Volk, Staat, Kultur, sondern Gott gegenüber, dann wird der
Maßstab ein völlig anderer. Die relativ grossen Unterschiede
geschichtlicher Bedeutung treten zurück hinter der Frage, ob
ein menschliches Tun dem Geschehen des Willens Gottes auf
Erden entspreche. Es ist, als ob die Erde mit ihren Höhenunterschieden

in astronomische Relationen gesetzt würde.
Calderons „Welttheater", das wie die „Divina Commedia"

und der „Faust" Zeit und Geschichte sub specie aeterni erfassen

will, bringt diesen göttlichen Maßstab dadurch zur Darstel-

148



lung, dass das Tun der Menschen ein Spiel ist, in dem die Rolle
des Königs nicht wichtiger ist als die des Bettlers, weil es für
das Kunstwerk des Spiels nur auf die Leistung des Schauspielers

ankommt. Tiefer ist diese Wahrheit erfasst in den dem
Wirtschaftsleben entnommenen Gleichnissen von den anvertrauten

Talenten (Matth. 25,14—30) und von den Arbeitern im
Weinberg (Matth. 20,1 —16). Die Knechte, welche die ihnen
anvertrauten Kapitalien gemehrt haben, werden gelobt, der,
welcher, weil er nur eines empfing, es vergrub, wird verurteilt.
Kein Platz in der Welt ist zu klein, keine Arbeit zu gering, als
dass wir uns dessetwegen unserer Verantwortung entschlagen
dürften. Die Arbeiter im Weinberg, welche verstimmt sind, weil
andere, die viel weniger lang gearbeitet haben, den gleiche
Lohn wie sie bekommen, werden zurechtgewiesen. Es ist keine
Leistung so gross, dass sie einen besonderen Lohn beanspruchen

dürfte. Obwohl diese Worte in den Evangelien unmittelbar

sich auf die Arbeit im Gottesreich beziehen, beherrschen
sie alles geschichtliche Leben, denn die Forderung Gottes gilt
nicht einer abgesonderten religiösen Sphäre, sondern trifft den
Menschen in jeder konkreten Lage, sei es des Einzellebens, sei

es der Weltgeschichte: überall, wo es gilt, dass der Wille Gottes
geschehe auf Erden wie im Himmel. In dem der Bibel eigenen
Realismus werden die gewaltigen Unterschiede in äussern

Verantwortungen und persönlichen Leistungen anerkannt, aber der
Schöpfer ist so hoch über seinem Geschöpf, dass dieses über
seine Leistungen mit ihm so wenig rechten kann wie über Glück
und Unglück.

Die Verantwortung in der Ewigkeit macht unabhängig von der
Verantwortung in der Zeit, unabhängig vom sichtbaren Erfolg;
sie gibt Mut und Kraft zum Ausharren, sie gibt Zeit, während
die Verantwortung in der Zeit keine Zeit hat zu warten. Im
Lichte solcher Verantwortung strahlt auch ein schlichtes,
unansehnliches Leben einen Glanz aus nicht geringer als ein
weltgeschichtlich bedeutsames. Die Dimension der Ewigkeit gibt
den Personen in Jeremias Gotthelf's oder Rudolf v. Tavel's
Erzählungen etwas, was wir im eindringendsten, nur in der
Zeit stehenden naturalistischen, psychologischen Roman nicht
finden oder erst in ihn hineinlegen müssen.

* * »

149



Die Unwiederbringlichkeit der Zeit, die Existenz des Bösen,
das als Macht, als Versuchung in die von Gott sich emanzipierende

Welt gekommen, die Fragwürdigkeit alles menschlichen

Tuns, die unentrinnbare Verantwortung: alles das ist geeignet,
jene tiefen Schatten auf das Menschenleben zu werfen, in denen

es das religiöse Empfinden so vieler Völker und Zeiten, der
Blick grosser Dichter und Denker gesehen hat. In der Tat,
erst wenn wir in die Abgründe des Seins, der menschlichen Seele

und der Geschichte einen Blick tun, sind wir fähig, für eine
frohe Botschaft, ein Evangelium empfänglich zu werden.

Darum ist mit dem Gedanken an Zeit und Geschichte immer
wieder der Gedanke der Erlösung verbunden. Ihr im Weg steht,
wo das Böse erkannt wird, die Schuld. Wo diese untilgbar,
unabwendbar ist, ist der Tod, die Vernichtung des Menschen, die

Reinigung und Erlösung: Das ist das Verständnis des Lebens
als Tragik.

Andern ist die Erlösung ein Abstreifen der Zeit in der Ewigkeit

der Idee oder der Seele, ein Weg der Entfaltung zu
Höherem oder ein Streben, dem von oben eine höhere Wirklichkeit
entgegenkommt.

„Wer immer strebend sich bemüht,
Den können wir erlösen.
Und hat an ihm die Liebe gar von oben teilgenommen,
Begegnet ihm die selige Schar

Mit herzlichem Willkommen."

So sagen die Engel, Faustens Unsterbliches tragend.

Aber wo bleibt die Schuld, die der Tragödie ersten Teil mit
schrillem Schrei enden lässt? Wie wird die Schuld ausgetilgt,
ohne dass das Nichts das Ende ist?

Hier hat der christliche Glaube eine Antwort, die nur er
geben kann, weil er gleichzeitig das Tragische der Schuld und das

Erlösende der Liebe sieht und weil für ihn Zeit und Ewigkeit
sich in Christus begegnen. Es ist die dem menschlichen Verstand
anstössige Tatsache des Kreuzes, der Selbsthingabe Gottes,
historisches Faktum und ewiges, an keine Zeit gebundenes, immer
gültiges Datum.

*

150



Das Thema, das wir uns gestellt, Hesse sich nach den verschiedensten

Richtungen ausdehnen und vertiefen. Die Probleme, die
im Hinblick auf die Oekumenische Konferenz von Oxford über
Kirche, Staat, Volk, Wirtschaft und Völkerwelt bearbeitet und
an dieser Konferenz selber behandelt wurden, müssten den
Rahmen erst füllen, der hier versucht wurde wenigstens in einigen

Hauptlinien anzudeuten.
Wenn wir dabei auf Gedanken gestossen sind, die eine

Verwandtschaft zu haben scheinen mit solchen, die uns aus
Religionen und Weltanschauungen ausserhalb des christlichen Glaubens

bekannt sind, so kommt dies nicht daher, dass das christliche

Verständnis von Zeit und Geschichte eine Synthese
verschiedenartigen Gedankengutes wäre. Im Gegenteil, durch
die paradoxe Einheit von Ewigkeit und Zeit, die zum Wesen des

christlichen Geschichtsverständnisses gehört, ist dieses radikal
von jeder andern Auffassung des geschichtlichen Geschehens
verschieden. Hier wird Zeit und Geschichte sozusagen aus einer
andern Dimension geschaut. Von da aus werden alle die
Versuche des Menschengeistes, sich mit dieser Seite des Lebens
auseinanderzusetzen, in ihrer relativen Berechtigung und in
ihrer Abirrung von der Wahrheit erkannt, als Bruchstücke einer
Wahrheit, die als solche nicht die Wahrheit sind.

Ich glaube deshalb, dass das christliche Verständnis von Zeit
und Geschichte nicht nur etwas zu diesem gewaltigen Thema zu

sagen hat, sondern dass ihm das letzte Wort gehört.

151


	Zeit und Geschichte

