
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 2

Artikel: Traum und Romantik

Autor: Lang, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Traum und Romantik

Von Siegfried Lang.

j ie Literaturgeschichtschreibung unseres Landes hat zwei-
felsohne in den letzten Jahren kein Werk hervorgebracht

von einem Umfang des Gehaltes, einem Reichtum der
Perspektiven und der Deutung, das sich mit Albert Béguins
zweibändiger Studie: „L'Ame romantique et le Rêve" messen
könnte*). Ihr Verfasser bekleidet seit einiger Zeit, als
Nachfolger Marcel Raymonds, den Lehrstuhl für Französische
Literatur an der Basler Universität; während seiner frühern
Lehrtätigkeit an der Universität Halle mag er seinen Ueber-
blick über das Schrifttum der Deutschen Romantik
vervollständigt haben, was ihm erlaubte in der Folge hier überall
gewisse Grund-Tendenzen zu erkennen, denen er bereits in
der neuern und der zeitgenössischen Französischen Dichtung
begegnet war.

Schon als Kind hatte er deutsche Märchen gelesen, später
Gedichte von Heine, Eichendorff, und bald darauf E. Th. A.

Hoffmann; damit war, zusammen mit den Schöpfungen der
eigenen Kindheit, ein Traumreich gegründet. In der ersten
Nachkriegszeit offenbarte sich ihm die Dichtung in Rimbauds
Funden und den Anfängen der Surrealisten. Die Wege dieser
Dichter schienen ihm merkwürdig verwandt mit denen, welche
Novalis und Arnim betreten hatten. Wieder war hier eine
Generation im Anstieg, die dem dichterischen Akt, dem
unterschwelligen Bewusstsein, natürlicher oder künstlich
hervorgerufener Ekstase den Charakter von Offenbarungen des
Wirklichen und von Wahrheitserkenntnissen beimass; wiederum
verwischten sich zwischen Ich und Nicht-Ich die Grenzen.
~~ Das Kunst und Gedanken-Werk wendet sich, wie Traum
und Erinnerung, an unser geheimstes Inneres, das unserer
Wahren Person am nächsten steht. — Was alle diese
Romantiker suchen, das ist die eigenste Melodie der Menschheit,

bis zu ihren Ursprüngen zurück.

*

*) Marseille 1937. Éditions des Cahiers du Sud.

89



Béguins Darstellung geht aus von der zeitgenössischen
Französischen Dichtung. Mit ihr werden die entsprechenden
frühern Erscheinungen einer andern Literatur in Vergleich
gebracht. Als das ihnen Gemeinsame bezeichnet der Verfasser,
dass sie weder eine rein architektonische noch eine
ausschliesslich diskursive Einheit darstellten, viel eher eine solche,
die sich aus Nachklängen, Aufrufungen, Kreuzungen der
Themata statt aus klar gezogenen Linien ergebe. Diese Einheit

blieb stets offen, als wollte sie an die eingeborene
Unvollkommenheit alles menschlichen Erkennens erinnern, und

zugleich an die Möglichkeit von etwas Weiterem, einer Entfaltung;

er sah: seine Autoren waren überzeugt, dass diese Oeff-

nung auf das Unbekannte eben die Bedingung der Erkenntnis
sei, für alle, die lieber etwas vom Geheimnis erraffen, als einen

Gegenstand für die aesthetische Betrachtung herstellen wollten.

Auf ihre Motive wurden sie durch eine subjektive
Erregung hingewiesen.

*

Der erste Band befasst sich mit den Denkern der
Romantik, die in Wahrheit den Dichtern und Schriftstellern
folgten; diese trifft man erst im zweiten Bande. Liessen
sich die Naturphilosophen von der Dichter Eingebungen ber

geistern, dann übersetzten sie solche ins Diskursive, und
führten sie zu Schlüssen, die ihre Tragweite deutlicher
erkennen lassen. Der erste Band konnte sich überhaupt mehr
an die allgemeinen Ideen der Epoche halten, ohne die hier
weniger als bei den Dichtern wichtigen, individuellen
Abstufungen zu beachten. Eine zwanglose chronologische
Ordnung wurde gleichwohl durch das Ganze berücksichtigt.

Die Frage, in welchem Verhältnis wir zu unsern Träumen
stehen, wäre von verschiedenen Blickpunkten her zu
beantworten, je nach dem Sinn, den wir dem Wort Traum
beilegen und nach der Neigung unserer Wissbegier. Der klassische

Psycholog fände bei den Romantikern bestimmte Aufzeichnungen

über das Traumleben, der mehr literarisch Interessierte
würde sich Rechenschaft geben wollen über die Funktion
des Traumes bei den Flelden der Romantik; die Bedeutung
des Wortes Traum könnte ferner jede Art Träumerei und die

ganze Welt der unterschwelligen Bilder umgreifen. Auch in

90



diesem Falle wäre das Dicht-Werk zu betrachten als ein

Dokument, durch das sich das Leben des Unterbevvussten
mitteilt. Oder ein Forscher könnte-den Traum mit der Ekstase
in Verbindung bringen, und, je nachdem, festzustellen
versuchen: welcher Art die kosmische, göttliche oder einfach
phantastische Wirklichkeit sei, die bestimmte Ausnahmezustände
uns zu offenbaren scheinen. — Wenn nun auch die Romantiker

diese Forschungen im einzelnen rechtfertigen, so liefe
doch eine genaue Abgrenzung oder Trennung dem Grundwesen
aller Romantik zuwider. Albert Béguin gesteht: seine Studie,
aus lauter Sympathie begonnen, habe sich dem Geist der
romantischen Vielfalt und allen Sirenenstufen, die sie auf
ihrem Weg vernommen, offen gezeigt. Alle Autoren, von denen

er rede, nähmen beständig ihre Zuflucht zum Traum; beim
einen aber handle es sich um den Nachttraum, der seinen

eigenen aesthetischen und metaphysischen Wert erhalte, beim
andern um jene ständige, mehr als das Leben der Ideen mit
Gefühl beladene Bilderwelt; oder der Traum gleiche sich
dem Hort des Ahnen-Gedächtnisses an, aus dem der Dichter
und der Mythos gleicherweise ihren Reichtum schöpften.
Zuweilen ist der Traum der schreckliche Wohnort der Gespenster,
zuweilen das herrliche Tor zum Paradies. Der Rhythmus des

Traumlebens, davon sich die Rhythmen unserer Künste
inspirieren, kann sich dem ewigen Gang der Gestirne anpassen
oder dem Ur-Puls in dem unsere Seele vor dem Sündenfall
geschwungen. Und überall entnimmt die Dichtung ihren Stoff
dem Stoff der Träume.

Wie Vieles, nach logischem Urteil Unvereinbare, finden
wir oft im Werk ein und desselben Dichters beisammen; für
sich genommen müsste manches davon als leerer Flitter, eitles
Phantasiegespinst erscheinen. Erst wenn wir seine irrationalen
Zusammenhänge durchforschen, erkennen wir das volle
Gewicht seiner Wahrheit. Eine heute beliebte Forschungsmethode

lehnt der Verfasser mit Vorbedacht ab: die psychoanaliti-
sche. Seine Einwände sind, erstens: Die Auffassung vom Traum
und dem seelischen Leben überhaupt, die jener Methode zu-
grundliegt, sei dem Wesen der Romantik, sie sei jener Poesie
von heut und gestern, die sich der Romantik anschliesse,
entgegengesetzt. Sie scheine sich (wenigstens die orthodox

91



freudische) auf eine Metaphysik zu stützen, die viel mehr
dem 18. Jahrhundert als der Romantik angehöre: Bewusstes
und Unterbewusstes tauschen einige ihrer Inhalte mit
einander aus, aber der Kreis, den diese Hälften unseres Ich

bilden, ist ein geschlossener, rein individueller (auch wenn
man ihm, wie der Freudismus der zweiten Epoche, das Ueber-
dauern der durch Ahnen-Reihen vererbten Bilder zugesteht).
Die Romantiker nehmen dagegen an, das geheimere Leben
vollziehe sich in unablässiger Verbindung mit einer Wirklichkeit

von höherer und umfassenderer Ordnung als das individuelle

Leben. Um das gesunde Oleichgewicht das die
Psychoanalyse, im günstigen Fall, dem Menschen zurückgibt, kümmert
die Romantik sich auf ihren Wegen ins Unbekannte der Seele

nicht. Ihr Gebiet ist ja alles das, was über das Ich hinaus

zu erweitern, zu erheben vermag, — ein Gebiet ohne Grenzen.

(Die Psychoanalyse, eine medizinische Hilfswissenschaft,
findet ihren Gegenstand in ganz bestimmten Psychosen; weder
ihr noch einem andern Zweig der Psychologie kann eine
metaphysische Bedeutung zukommen; umgekehrt wäre es ein
ahnungsloses Unterfangen, die Konzeptionen echter (d. h. östlicher)
Metaphysik als Psychologie auszulegen und sie im Rahmen

irgend einer Psychologie verständlich machen zu wollen). Des

Verfassers zweiter Einwand ist der: Auf das Kunstwerk
angewandt behandle die Psychoanalyse dieses als Dokumentierung
von Symptomen ; sie müsse so notwendig zu einer Studie über
des Schriftstellers Leben und Neurose werden. Eine derartige
Untersuchung hätte ihren therapeutischen Wert; vor dem
Kunstwerk versagt sie. Béguin rührt an das Unfruchtbare der
psychologistischen Betriebsamkeit, auf Gebieten, wo diese, ihrer
Natur nach, nichts ausrichtet. Ein Buch wie René Laforgues
,,L'Échec de Baudelaire"*) sagt uns über den Dichter Baudelaire

gar nichts, über den Menschen kaum Zutreffendes, dafür
aber vielleicht etwas über den échec seines Verfassers. —
Man sollte nicht vergessen, dass der Dichter das, was er
mit dem Neurotiker gemein haben mag ja anders verwendet,
dass es ihm gelingt, den Faden, der das Bild in ihm fest
hält, zu zertrennen: und von da an ist dieses etwas anderes.

„II y a, dans toute cette science moderne, une telle mécon-

*) Éditions Denoël et Steele. Paris 1931.

92



naissance de la qualité de nos aventures intérieures, un
tel oubli de nos véritables appartenances, — qu'on en est
à se demander si quelques réussites médicales compensent
tant de méfaits spirituels."

*

Das erste Kapitel (L'Atelier des Rêves) untersucht die
Auffassungen der Psychologen des 18. Jahrhunderts. Zu ihnen
standen die Romantiker zum Teil in Gegnerschaft, auf manchen

Gebieten jedoch waren sie ihre Schüler und Fortsetzer.
So hatte die Assoziationstheorie bei den Aufklärern Geltung
bis nach 1770. Der Hallenser Jurist und Psycholog Ludwig
Heinrich von Jakob fand dann Rat bei Hemsterhuis,
dessen „innerer Sinn" das Ende der rationalistischen Psychologie

bedeutet und uns den romantischen Auffassungen nahe

bringt. Nach Jakob sind die Ursachen des Traumes ein
Schliessen der äussern Sinne (Schlaf) und eine gleichzeitig
höchst intensive Tätigkeit des innern Sinns und der
Imagination. In den letzten Jahren des 18. Jahrhunderts wurde d,er

Imagination eine immer grössere Bedeutung beigemessen. Die
Gesetze, nach denen sie die nächtlichen Gesichte bildet und
lenkt, sollten ergründet werden. Johann G.E. Maass in
Halle versuchte am Beginn des 19. Jahrhunderts dem Bewusst-
seinsbegriff einen neuen metaphysischen Inhalt zu geben.
Kategorisch zog er die Imagination heran, deren Wesen sich von
der Vernunft unterscheidet. Er ging ferner dem Einfluss der
Leidenschaften auf die Träume nach („Versuch über die
Einbildungskraft" 1792, „Versuch über die Leidenschaften" 1805).
Siegmund Freud hat seine Schriften gekannt.

Die Rationalisten des 18. Jahrhunderts erweisen sich im
einzelnen als gute Beobachter, doch haben uns die Romantiker
Bemerkungen von grösserer Tragweite hinterlassen. Bei ihrer
Empfänglichkeit für die Atmosphären und Landschaften des
Innern nicht weniger als für die Farben und Jahrzeiten der
Erde, sagt Béguin, haben sie, gleichgültig gegen die mechanistischen

und abstrakten Anblicke der Dinge, den
Wissenschaften einen Vorsprung abgewonnen. — Jakob nannte, so
wie sieben Jahre nach ihm Jean Paul, den Traum ein
unwillkürliches Dichten. Gleichwohl schien den Menschen der

93



Aufklärung die Nachbarschaft von Traum und Poesie nicht
als etwas so Natürliches wie uns Erben der Romantik. In
ihren Augen war der Traum eher etwas Negatives, der blosse

Verlust bestimmter Fähigkeiten, eine Krankheit der Natur.
— Von den französischen Romantikern kam vor allen Nodier
immer wieder auf die Zusammenhänge von Traum und Wahnsinn

zurück. Der Abbé Richard, Dr. Sauvages und Maine de

Biran sahen in diesem die beklagenswerteste Form des

Wachtraums; für die Romantiker war er nicht so bedauerlich

(Nerval!); seine Abgründe konnten ja doch zu geistigen
Offenbarungen führen.

Das zweite Kapitel (La chandelle allumée) berührt in den

Zeugnissen von Lichtenberg und Karl-Philipp Moritz nochmals

einige schon gestreifte Fragen; hierauf werden die
bedeutendsten Vertreter der Vor-Romantik und des Irrationalismus

des 18. Jahrhunderts umrissen: Hamann, Herder, Saint-
Martin. Mit den Naturphilosophen beginnen wir den Abstieg
in die Romantische Nacht (Kap. V). Béguin widerstrebt es

von „Einflüssen" zu reden. Für ihn ist die Naturphilosophie
eine ursprüngliche und fruchtbare Gedankenströmung, die
das gemeinsame schicksalhafte Werk einer ganzen Anzahl
Geister gewesen. War Schelling ihre mächtigste konstruktive
Kraft, so wurde er doch gewiss von Baader und Novalis,
Kielmeyer und selbst von Steffens öfter angeregt. Und wiederum

lassen sich manche erstaunliche Intuitionen der Genannten
aus Schellings Philosophie nicht erklären. Der Verfasser lässt
eine Anzahl dieser Denker unter dem Namen ihres Wirkungsortes

kurz Revue passieren: Schwaben: Kielmeyer, Passavant,

Eschenmayer, Justinus Kerner. Wien: Der Magnétiseur
Malfatti (Initiator Troxlers und Passavants). Preussen:
Steffens. Bayern: Dr. Marcus aus Bamberg. München:
Franz Baader. Würzburg: J.J. Wagner, Schelling, Schubert
u.s.w. — Wissenschaft und Magie sollten ihnen die einzige
wirkliche Einheit, die des Menschen vor dem Fall zurückgewinnen

helfen. Der Mikrokosmos Mensch war einst ein
vollkommenes Organ, begabt mit einem einzigen Wahrnehmungsvermögen,

dem All-Sinn. Dieser kannte das Universum durch
Analogie. Zerstückelt und versunken ruht er heute noch in
uns; wir müssen bis zu ihm hinabdringen, wenn wahre

94



Erkenntnis uns zuteil werden soll. Er bekundet sich in allen
Zuständen wie Hypnose, Magnetismus, Somnambulismus, dichterische

Begeisterung, die wir als ekstatische bezeichnen
können. Baader unterscheidet höhere und tiefere Ekstasen:
die ersten versetzen den Menschen in sein ursprüngliches
Freisein von der Natur, die zweiten lassen ihn in einen
Zustand fallen, der tiefer als die Natur liegt. Ueber den

'rinern Sinn sagt Baader, dass er nicht Aussen nachbilde
sondern aus eigener Mitte leuchte; alle wirklichen Dichter
und Künstler seien Seher, jedes Dicht- oder Kunstwerk das
Denkmal einer Vision. Passavant bringt die magnetische
Vision und den dichterischen Akt zueinander in Beziehung.
(Rimbaud: „Le Poète est essentiellement Voyant, la Poésie
est prophétie, vision extatique du passé, de l'avenir, de la

totalité".) Freilich sind heute Ekstasen nur noch wenigen be-
sondern Wesen und diesen für seltene Augenblicke
vorbehalten.

Baader nennt die Bilder die wahre Nahrung der Seele
Und er weiss von der Vorliebe der Seele für eine
metaphorische statt der analytischen Ausdrucksweise, — ein
Gedanke, den Schubert, Kieser und Ennemoser später zu
weitgehend ausgemünzt haben. — Béguin betont sehr bestimmt:
keineswegs seien die Naturphilosophen als die Fürsprecher
der Nachtseiten der Natur auf Kosten der bewussten Tätigkeit

zu betrachten und: der Mythos von der verlorenen
Einheit sei auch der Mythos von der wiedergefundenen
Einheit.

Die drei eigentlichen Traumpsychologen der Romantik jedoch
sind Ignaz Vitalis Troxler, G.H.von Schubert
Und Carl Gustav Carus. Jedem von ihnen widmet der
Verfasser eine Darstellung, die als solche seiner meisterlichen
Zeichnung Baaders, Ritters oder der (beiläufigen) der
Haltung Goethes würdig ist. — Wir müssen uns damit begnügen,
hier andeutend das Kapitel über Troxler hervorzuheben,
Unsern streitbaren Landsmann, dessen bedeutenden Rang unter
öen Denkern der Romantik uns erst die Forschung der
'etzten Jahrzehnte wieder verstehen Hess. Den 1780 Geborenen
Sehen wir 1801 als Schüler Schellings und Freund Okens

95



und Schuberts; 1804 als Freund Beethovens und Schüler Mal-
fattis, in Wien. Er kehrte an seinen Geburtsort Beromünster
zurück, wirkte dort einige Zeit als Arzt, später als Professor
an einer höhern Schule in Aarau; daneben entfaltete er eine

vielseitige schriftstellerische Tätigkeit. 1830 Dozent in Basel,
verlor er bald seinen Lehrstuhl, aus politischen Gründen.
Als Professor der Philosophie in Bern hatte er 1834-1853
seine ruhigste Zeit. Er starb in seinem sechsundachzigsten
Jahr. Bis zuletzt war er der angriffbereite Kämpfer geblieben,
wie in seiner Jugend für den Liberalismus, so im Alter als

theokratisch-mystischer Katholik. — Anders als Novalis sucht

Troxler in seinem Satz eine Intuition in ihrer Fülle und

Vollständigkeit festzuhalten. Er geht im Paradoxon weiter als
Oken und Baader. Mit seiner am gewaltigen Wortschatz der
Mystiker bereicherten Sprache bewegt er sich in einer Welt
die er sich Schritt für Schritt erobert hat. Er treibt das

dialektische Schema der Epoche, das Polaritätsgesetz, auf die
Spitze: Höchste Synthese, letzte oberste Wirklichkeit ist ihm
das Sein. Das Leben ist absolut, die Ursache, die sich

unter zwei Anblicken offenbart: als unendliche Existenz in
der Natur, als ewige Anschauung in Gott. Der Naturphilosoph
Troxler, der die schwärmerische Mistik ablehnt, kommt der
wahren Mystik doch oft sehr nah. Sein und Erscheinung (oder
Seele und Körper) sind für ihn zweitlen Grades, Teile einer
tiefern Wirklichkeit: des Lebens. Erst infolge des Falls
ist die Menschheit ausserstande das Leben, statt nur Erscheinung

und Existenz, zu erfassen. Troxler teilt das Menschen-
Wesen in die Tetraktys: Körper — Leib (soma) — Seele
— Geist. Sorna ist das organisierende Prinzip des Körpers,
Seele das ewige Prinzip eines jeden Wesens. Allein der
Körper fällt unter die Sinne, die drei übrigen Prinzipien sind

Gegenstand übersinnlicher Erkenntnis. Für die Traumpsychologie

Troxlers ist festzuhalten: Geist und Leib sind die
einander völlig entgegengesetzten Pole. In seiner „Naturlehre
des menschlichen Erkennens oder Metaphysik" stellt er das

Herz oder den Gottessinn als innerstes Zentrum, höchstes

Erkenntnisorgan gegenüber der Sinnlichkeit, als dem äus-
sersten Zentrum. Im Herzen (oder Gemüt) träumt der Mensch
den tief verborgenen Traum seines Lebens, den Traum darin

96



sich das hohe Bewusstsein des Geistes und die dunkle
Existenz des Körpers vereinen.

*
Von den romantischen Dichtern, deren Gestalten ja den

Meisten vertrauter sind als die der Denker, spricht Béguin
als von, bei oft überreger Intelligenz, heimwehkranken Wesen,
die ihrer Umgebung als Fremdlinge und Seher erschienen.
Jeder einmalig, ausgeprägt, vom andern durchaus verschieden,
bilden sie doch eine geistige Familie. Eines ihrer Merkmale
ist, dass man sie sich überall besser vorstellen könnte, als
an dem Ort, an dem sie tatsächlich gelebt haben. Sie selber
wussten: sie „waren nicht von hier". — Der Verfasser verrät

schon seine Gabe der Einfühlung indem er die bedeutenderen

von ihnen unter ihrem Sternbild auftreten lässt (Jean
Paul/Hesperus, Novalis/Morgenstern, Tieck/Selene Arnim/
Polarstern u. s. w.) gemäss dem geistigen Abenteuer, das
jedes dieser Leben darstellt. Bewundernswert aber zeigt er
sich in den, dem Gegenstand nach so schwierigen, Kapiteln
über Arnim und Bettina und in den Ausführungen über
Clemens Brentano. Die Auffassung von Arnims „eisiger" Glut
und Phantastik als völlig artfern der feurigen E. Th. A.
Hoffmanns, bringt uns das gesamte Schaffen Arnims in ein neues
Licht. Und mit wieviel Takt und Einsicht werden die menschlichen

Beziehungen abgewogen! — Den Traumwelten der romantischen

Dichter haben, in bescheidenem Masse die Anakreonti-
ker, in beträchtlicherem Herder vorgearbeitet. Goethe räumte
dem Traum in seinem Werke nur genau bemessene Funktionen
ein; im Leben duldete er kein Vorwalten des Traumes. In
Faust II verspottet er die Nacht und Gräber-Dichter. — Bei
Hölderlin kehrt das Wort Traum so häufig wieder, dass
man zunächst an Romantik denken könnte — auch wurde
in neuerer Zeit auf seine „Nachtgesänge" mit einer Betonung
m diesem Sinne hingewiesen. Béguin sagt uns dagegen:
Hölderlin will nicht im Schatten die Heimat der Seele
suchen, eben er begrüsst wie kein anderer das morgendliche
Licht. Er strebt niqht den Besitz jener magischen Macht an,
nach der es die Romantiker verlangt; er sucht aesthetische
Werte und eine Anschauung anderer Art. Er ist kein Prome-
thide. Ihm genügte ein Anblick der Welt, darin sich alles

7
97



in Uebereinstimmung befände, eine verklärte Natur. Er sucht
die Vollendung nicht in entlegenen Ursprüngen, noch in einem

goldenen Zeitalter, das zu erringen wäre. In der hellenischen
Entfaltung war sie einmal da. Jetzt sind die Götter in die
Nacht zurückgetreten, doch diese götterlose Zeit wird einmal
enden. Hölderlin hört nicht auf der Götter Licht zu preisen.
— Und noch der Umdämmerte wusste sich wohl „von Apollo
geschlagen", aber nicht in die Nacht verwiesen, sondern „in
himmlische Gefangenschaft verkauft". —

Jean Paul ist der unbestrittene Meister der kosmischen
Träume; sein ganzes Werk ein ungeheurer Traum. Jeden

Augenblick wird von ihm die Grenze zwischen Traum und
Wirklichkeit durchbrochen: Wachträume, durch mancherlei
Hochstimmungen begünstigt, verändern das Bewusstsein seiner
Helden und durch dieses hindurch die äussere Landschaft;
Nachtträume bemächtigen sich der Schläfer, oder sie werden
erzählt. Auch abgeschlossene, für sich bestehende Traumstücke

hat Jean Paul verfasst. Der innerste Sinn seiner grossen,
bewegten, zwischen Landschaften des Paradieses und des

Schreckens wechselnden Träume ist die Einsamkeit der in
die Zeitwelt verbannten Kreatur, der Schrei des liebenden
Wesens nach der Fülle der Ewigkeit. — Jean Paul studierte
die Natur der Träume methodisch an sich selbst. Immer
wiederkehrende Motive seiner Traumdichtungen sind: das

Grauen vor der Unbegreiflichkeit des Ich, Kindheit-Erinnerungen,

der Gedanke an Tod und Vernichtung, die Geburt
von des Menschen angelischer Natur; seine „Sonntagsmenschen",

denen wir in seinen Romanen so häufig begegnen,
sehen, wie er, im Tod den Uebergang zu einer höhern
Welt. Béguin hält dafür, dass ein Teil von Jean Pauls
Träumen „nachgeträumt" (wirklichen Träumen nachgestaltet),
dass sie aber alle in einem Zustand hoher Erregung abgefasst
worden seien (Ekstasen eines Wachträumers). Jean Paul
hat auch eine Traumtheorie, in drei Abhandlungen
ausgearbeitet (Ueber die natürliche Magie der Phantasie, 1795;
Ueber das Träumen, 1798; Blicke in die Traumwelt, 1830). Eine
allgemein gültige Bedeutung der Symbole nimmt er nicht
an; deren Sinn scheint ihm individuell bedingt. Er wusste
sehr wohl von dem Verhältnis unserer Träume zu unsern

98



unterbewussten Neigungen u'nd Instinkten, um den „Augiasstall"

der sich in uns befinde; diese Abgründe des Unterbewussten

waren ihm der Aufmerksamkeit weniger wert, als
dessen paradiesische und dichterische Möglichkeiten. Kaum
dass er den Wachtraum von den Träumen, die wir von
Musik und Dichtung verlangen, unterscheidet. Aber es kündet
sich die Theorie von der Inspiration in seinen Sätzen an,
die bei der zweiten romantischen Generation die höchste
Geltung haben sollte. So war er, mehr als andere vor und
neben ihm, der Wegbereiter der Romantik, mag man ihn
selbst nun unter diese einreihen, oder ihm eine
Sonderstellung zuweisen. —. „Von einem Dichter will ich euch

reden, einem der grössten und am meisten vergessenen ."
hatte Stefan George in den neunziger Jahren seine „Lobrede
auf Jean Paul" begonnen. Heute bezeichnet Albert Béguin
diesen als einen der „génies les plus essentiellement poétiques
qu'il y ait jamais eu". Und es war eine Auswahl aus Jean
Pauls Träumen, mit der George seine jungen Deutschen,
als mit einem ungeahnten Zauber, überraschte. Béguin, seinerseits,

warb beim französischen Leser für die Träume, die er
1932 (Jean Paul: Choix de rêves. Cabinet cosmopolite) in
Uebersetzung herausgab. Nicht verschwiegen sei, dass wir von
ihm auch den Jubelsenior und den Hesperus in
französischer Uebertragung besitzen*).

*
Nach Jean Pauls Traumwelt betreten wir des Novalis magischen

Kreis, und entfernen uns nun mehr und mehr vom sonnenhaften

Element, von übersichtlich gegliederter dichterischer
Architektur, dringen tiefer vor im Reich des Abglanzes, der
blossen Spiegelung, des Mondhaften (Psychischen) bis zu jenen
erstarrten Kratern der Arnimschen Bezirke. Die Hauptkreise
sind durch die Namen Tieck, Brentano, Hoffmann bezeichnet;
zwischen ihren umdüsterten können wir die freundlicheren
Landschaften Eichendorffs und Moerikes aufglänzen sehen; im
Hintergrund mögen Schatten, wie der der Günderode oder
Kleists ins Dunkel eilen. Der Verfasser kennt ihrer aller
Wesen und Wege.

*

*) Hésperus, deux volumes (Compagnies française de traduction) 1930.
Le Jubilé, (Cabinet cosmopolite) 1930. Lib. Stock, Paris.

99



Das letzte Drittel des zweiten Bandes lässt uns die
Verwandtschaft der französischen Dichter mit den deutschen

herausfinden, ohne dass allzu pedantisch Parallelen aufgezeigt
würden; aber auch die Gegensätze. Béguin berichtigt die

Auffassung dass, dank der Vermittlung durch Mme. de Stael,
die französische Romantik der deutschen direkt tributpflichtig

sei. Erscheinungen, wie bei den französischen Romantikern,
sagen andere, seien etwas Krankhaftes und dem gesunden
klassischen Geiste fremd, somit etwas von aussen
Hereingebrachtes. Ihnen entgegnet der Verfasser: es wäre ein
Verkennen des wahren Umfanges des französischen Genius, wenn
man solcherart die dichterische Blüte des 19. Jahrhunderts
verneinen wollte. Ausserdem sei nachgewiesen, dass die

„cénacles" von 1830 die deutsche Romantik sehr wenig
gekannt hätten. — Die französischen Romantiker wollten durch
individuelle Bekenntnisse erziehen, eine neue bessere Zukunft
der Völker vorbereiten. Die Deutschen suchten auf dem Weg
durch das Unterbewusste, Irrationale und durch philosphische
Spekulation die individuellen Grenzen zu sprengen und die

Reintegration der Menschheit in ihre ursprüngliche Einheit
anzubahnen. Beiden war gemein die — unklassische —
Auffassung vom Dichtwerk als einer spontanen, unberechenbaren
Geburt. — Es gibt indessen eine geheime Ueberlieferung,
eine innere Romantik neben der weithin sichtbaren in Frankreich,

in der wir ähnliche Versuche feststellen wie bei Novalis,
Arnim und Hoffmann und die sich bis zu den Okkultisten
des 18. Jahrhunderts zurückverfolgen lässt, bis zu Saint-Martin
und Restif de la Bretonne. Sie gelangt zur Entfaltung erst
in de Nervals „Erleuchtungen", beim späten Victor Hugo,
in Baudelaires Ewigkeitsforderung, in den Gesichten des Jünglings

Rimbaud; schliesslich bei den heutigen Surrealisten, in
ihrer Suche nach einer dichterischen Methode. (Es hat seinen
tiefern Grund dass diese Gruppe sich ernsthaft mit dem
Studium der deutschen Romantik befasste, dass ihr
bedeutendster Wortführer, André Breton Arbeiten über Arnim
bekannt gab). — Béguin wendet sich in diesem Schlussteil
zunächst einigen „Meistern der Träumerei" zu. Wir möchten
sie, mit Jean Pauls Wort, zu den passiven Genies, also
den vorwiegend medialen Geistern zählen. (Im Zasammen-

100



hang mit Rousseau Sénancour, dann Charles Nodier,
Maurice de Guérin, Amiel, Proust). Er untersucht
sodann die magischen, das heisst: die wenigstens in ihrer
Kunst willensmächtigen, die im gestalteten Gedicht zu
erfassen vermocht, was der deutschen Romantik nicht immer
zu fassen gelang. (Gérard de Nerval, Victor Hugo,
Baudelaire, Mallarmé, Rimbaud). Er zieht endlich
die Bilanz des Symbolismus und des Surrealismus.
Nach den grossen Abenteurern des Traumes: Rimbaud, Baudelaire,

übernahm eine neue Generation ihr Erbe, ohne die
gleiche innere Notwendigkeit. Die Symbolisten machten
davon etwa den Gebrauch, wie die Epignonen von der ersten
deutschen Romantik. Von jenen Frühern hatte jeder mit
seinen Traum-Reisen vieles, mitunter das Leben gewagt. Ihre
nächsten Erben kannten eine metaphysische Unruhe in solchem
Grade nicht mehr, nicht mehr jene Dramatik in ihren geistigen
Unternehmungen. Es gab grosse Dichter, wie unter den späten
Romantikern, unter den Symbolisten; keiner von ihnen gehörte
zu den „Erwählten" oder „Verfluchten", die durch die Poesie
Gewissheiten erlangen wollten, ohne die nicht zu leben sei.
Sie kommen Mallarmé am nächsten. Sie schufen ein ansehnliches

Werk, bereicherten und schmeidigten die Sprache. Die
Träume der Symbolisten haben, mit denen Rimbauds und
Mallarmés verglichen, etwas Künstliches (das ihren Reiz
ausmacht) und sie zeigen das Moment der Ironie
Laforgue). Ein zu helles Bewusstsein verhindert diese
Menschen am Abstieg in die innern Abgründe. Der Traum verliert
Schrecken und Tiefen, wird zu der künstlichen Welt, in die
man sich flüchtet. Diese Flucht ist immer noch der Ausdruck
einer Sehnsucht, eines Kultes. Der Symbolismus war einer der
letzten Versuche der modernen Menschheit, durch die vereinte
Macht ihrer Dichter dem Sinn für Schönheit zum Sieg zu
verhelfen; waren sie auch nicht imstande, diesem Glauben bis zu
den letzten Folgerungen zu leben, so blieben einige dieser
Geister doch überzeugt, dass das Schauspiel in unserm Innern,
auch wenn es mehr der Kunst als der Unmittelbarkeit
verdanke, uns tiefer angehe, besser zum Ausdruck bringe als
unsere sozialen Bestrebungen und die Sklaverei des Alltags.

*

101



Der Symbolismus war der Vorläufer einer nächsten
Generation, die nach dem Kriegsende sich auf Rimbaud berief,
sich gegen des Menschen Unvollkommenheit und unvollkommene

Stellung empörte und den Offenbarungen des Unterbe-
wussten Gehör schenken wollte. Die Empörung war zuerst
negativ, zerstörerisch (Dadaismus); als Surrealismus, in
dessen Anfängen, war sie ein Versuch des Aufbaus, Anspruch
metaphysischer Sicherung. Tendenzen der deutschen Romantik
wurden aufgenommen: wie um 1800 in Deutschland, so fanden
sich 1925 junge Dichter in Paris zum Sym-Philosophieren und

Sym-Poetisieren zusammen. Sie suchten eine Methode, mit
der es einmal auf das genaueste gelänge, die verborgene
Wirklichkeit des unterbewussten Lebens heraufzurufen. Die Poesie
wird als ein Exercitium betrachtet, durch das die dichterische
Begnadung zu erlangen wäre. Doch so wenig als Rimbauds
„dérèglement" zielt diese Methode zunächst auf etwas
Literarisches; sie gründet auf der Hoffnung auf etwas Aehnliches wie
das Goldene Zeitalter des Novalis, auf einen Zustand, da der
Mensch gleichzeitig träumte und wachte. Revolutionär ist der

Surrealismus, da er sich mit der Ungewissheit unserer sozialen

und unsere menschlichen Existenz nicht abfinden mag.
Seine Dichtung — die eines Paul Eluard vornehmlich —
erfüllt ein leidenschaftliches Verlangen nach Vollkommenheit,
nach einem verheissenen Paradies, nach einem neuen Gnadenstande.

Während eines Jahrhunderts und in den letzten Dekaden
haben diese Vorstellungen die Dichter des Abendlandes
bewegt, deren Streben Béguin in so bewundernswerter Weise
gerecht geworden. Dass Romantik und moderne Dichtung,
auf ihrem Weg durch die psychischen Bezirke, und durch
vorwiegend aus dem Sensibeln gespeiste Intuitionen, diese Ziele
nicht erreichten und grundsätzlich nicht erreichen konnten,
tut der hohen Bedeutung seines Werkes keinen Abbruch. Es

vergegenwärtigt uns, was wir zwar nicht die „metaphysische
Unruhe" des Modernen Menschen nennen möchten, sondern dessen

psychische Unruhe, als Ergebnis eines nahezu vollständigen
Mangels an metaphysischem Besitz. Feinfühlig und genau,
weltbürgerlich und menschlich behutsam scheint es uns musterhaft,

nicht zuletzt als ein Beispiel der Rettungsarbeit, die
in einem geistig „desorientierten" und verworrenen Europa
den Angehörigen neutraler Staaten zu verrichten obliegt und
vergönnt ist.

102


	Traum und Romantik

