Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 2

Artikel: Traum und Romantik

Autor: Lang, Siegfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Traum und Romantik

Von Siegfried Lang.

Die Literaturgeschichtschreibung unseres Landes hat zwei-

felsohne in den letzten Jahren kein Werk hervorge-
bracht von einem Umfang des Gehaltes, einem Reichtum der
Perspektiven und der Deutung, das sich mit Albert Béguins
zweibindiger Studie: ,,L’Ame romantique et le Réve” messen
konnte*). Ihr Verfasser bekleidet seit einiger Zeit, als Nach-
folger Marcel Raymonds, den Lehrstuhl fiir Franzésische
Literatur an der Basler Universitit; wihrend seiner frithern
Lehrtitigkeit an der Universitit Halle mag er seinen Ueber-
blick iiber das Schrifttum der Deutschen Romantik vervoll-
stindigt haben, was ihm erlaubte in der Folge hier iiberall
gewisse Grund-Tendenzen zu erkennen, denen er bereits in
der neuern und der zeitgendssischen Franzésischen Dichtung
begegnet war. :

Schon als Kind hatte er deutsche Mirchen gelesen, spater
Gedichte von Heine, Eichendorff, und bald darauf E. Th. A.
Hoffmann; damit war, zusammen mit den Schépfungen der
eigenen Kindheit, ein Traumreich gegriindet. In der ersten
Nachkriegszeit offenbarte sich ihm die Dichtung in Rimbauds
Funden und den Anfingen der Surrealisten. Die Wege dieser
Dichter schienen ihm merkwiirdig verwandt mit denen, welche
Novalis und Arnim betreten hatten. Wieder war hier eine
Generation im Anstieg, die dem dichterischen Akt, dem unter-
schwelligen Bewusstsein, natiirlicher oder kiinstlich hervor-
gerufener Ekstase den Charakter von Offenbarungen des Wirk-
lichen und von Wahrheitserkenntnissen beimass; wiederum
verwischten sich zwischen Ich und Nicht-Ich die Grenzen.
— Das Kunst und Gedanken-Werk wendet sich, wie Traum
und Erinnerung, an unser geheimstes Inneres, das unserer
Wahren Person am nichsten steht. — Was alle diese
Romantiker suchen, das ist die eigenste Melodie der Mensch-
hEii_f, bis zu ihren Urspriingen zuriick.

*

—

*) Marseille 1937, Editions des Cahiers du Sud.

89



Béguins Darstellung geht aus von der zeitgendssischen
Franzosischen Dichtung. Mit ihr werden die entsprechenden
frithern Erscheinungen einer andern Literatur in Vergleich
gebracht. Als das ihnen Gemeinsame bezeichnet der Verfasser,
dass sie weder eine rein architektonische noch eine aus-
schliesslich diskursive Einheit darstellten, viel eher eine solche,
die sich aus Nachklingen, Aufrufungen, Kreuzungen der
Themata statt aus klar gezogenen Linien ergebe. Diese Ein-
heit blieb stets offen, als wollte sie an die eingeborene
Unvollkommenheit alles menschlichen Erkennens erinnern, und
zugleich an die Moglichkeit von etwas Weiterem, einer Entfal-
tung; er sah: seine Autoren waren iiberzeugt, dass diese Oeff-
nung auf das Unbekannte eben die Bedingung der Erkenntnis
sei, fiir alle, die lieber etwas vom Geheimnis erraffen, als einen
Gegenstand fiir die aesthetische Betrachtung herstellen woll-
ten. Auf ihre Motive wurden sie durch eine subjektive Er-
regung hingewiesen. -

*

Der erste Band befasst sich mit den Denkern der
Romantik, die in Wahrheit den Dichtern und Schriftstellern
folgten; diese trifft man erst im zweiten Bande. Liessen
sich die Naturphilosophen von der Dichter Eingebungen be-
geistern, dann iibersetzten sie solche ins Diskursive, und
filhrten sie zu Schliissen, die ihre Tragweite deutlicher er-
kennen lassen. Der erste Band konnte sich iiberhaupt mehr
an die allgemeinen Ideen der Epoche halten, ohne die hier
weniger als bei den Dichtern wichtigen, individuellen Ab-
stufungen zu beachten. Eine zwanglose chronologische Ord-
nung wurde gleichwohl durch das Ganze beriicksichtigt.

Die Frage, in welchem Verhiltnis wir zu unsern Triumen
stehen, wire von verschiedenen Blickpunkten her zu beant-
worten, je nach dem Sinn, den wir dem Wort Traum bei-
legen und nach der Neigung unserer Wissbegier. Der klassische
Psycholog finde bei den Romantikern bestimmte Aufzeich-
nungen iiber das Traumleben, der mehr literarisch Interessierte
wiirde sich Rechenschaft geben wollen iiber die Funktion
des Traumes bei den Helden der Romantik; die Bedeutung
des Wortes Traum konnte ferner jede Art Traumerei und die
ganze Welt der unterschwelligen Bilder umgreifen. Auch in

90



diesem Falle wire das Dicht-Werk zu betrachten als ein
Dokument, durch das sich das Leben des Unterbewussten
mitteilt. Oder ein Forscher konnte.den Traum mit der Ekstase
in Verbindung bringen, und, je nachdem, festzustellen ver-
suchen: welcher Art die kosmische, gottliche oder einfach
phantastische Wirklichkeit sei, die bestimmte Ausnahmezustiande
uns zu offenbaren scheinen. — Wenn nun auch die Roman-
tiker diese Forschungen im einzelnen rechtfertigen, so liefe
doch eine genaue Abgrenzung oder Trennung dem Grundwesen
aller Romantik zuwider. Albert Béguin gesteht: seine Studie,
aus lauter Sympathie begonnen, habe sich dem Geist der
romantischen Vielfalt und allen Sirenenstufen, die sie auf
ihrem Weg vernommen, offen gezeigt. Alle Autoren, von denen
er rede, nihmen bestindig ihre Zuflucht zum Traum; beim
einen aber handle es sich um den Nachttraum, der seinen
eigenen aesthetischen und metaphysischen Wert erhalte, beim
andern um jene stindige, mehr als das Leben der Ideen mit
Gefithl beladene Bilderwelt; oder der Traum gleiche sich
dem Hort des Ahnen-Gedichtnisses an, aus dem der Dichter
und der Mythos gleicherweise ihren Reichtum schépften. Zu-
weilen ist der Traum der schreckliche Wohnort der Gespenster,
zuweilen das herrliche Tor zum Paradies. Der Rhythmus des
Traumlebens, davon sich die Rhythmen unserer Kiinste inspi-
rieren, kann sich dem ewigen Gang der Gestirne anpassen
oder dem Ur-Puls in dem unsere Seele vor dem Siindenfall
geschwungen. Und iiberall entnimmt die Dichtung ihren Stoff
dem Stoff der Tridume.

Wie Vieles, nach logischem Urteil Unvereinbare, finden
wir oft im Werk ein und desselben Dichters beisammen; fiir
sich genommen miisste manches davon als leerer Flitter, eitles
Phantasiegespinst erscheinen. Erst wenn wir seine irrationalen
Zusammenhinge durchforschen, erkennen wir das volle Ge-
wicht seiner Wahrheit. Eine heute beliebte Forschungsme-
thode lehnt der Verfasser mit Vorbedacht ab: die psychoanaliti-
sche. Seine Einwinde sind, erstens: Die Auffassung vom Traum
und dem seelischen Leben iiberhaupt, die jener Methode zu-
grundliegt, sei dem Wesen der Romantik, sie sei jener Poesie
von heut und gestern, die sich der Romantik anschliesse,
entgegengesetzt. Sie scheine sich (wenigstens die orthodox

91



freudische) auf eine Metaphysik zu stiitzen, die viel mehr
dem 18. Jahrhundert als der Romantik angehdre: Bewusstes
und Unterbewusstes tauschen einige ‘ihrer Inhalte mit ein-
ander aus, aber der Kreis, den diese Hélften unseres Ich
bilden, ist ein geschlossener, rein individueller (auch wenn
man ihm, wie der Freudismus der zweiten Epoche, das Ueber-
dauern der durch Ahnen-Reihen vererbten Bilder zugesteht).
Die Romantiker nehmen dagegen an, das geheimere Leben
vollziehe sich in unablissiger Verbindung mit einer Wirklich-
keit von hoherer und umfassenderer Ordnung als das indivi-
duelle Leben. Um das gesunde Gleichgewicht das die Psycho-
analyse, im ‘giinstigen Fall, dem Menschen zuriickgibt, kiimmert
die Romantik sich auf ihren Wegen ins Unbekannte der Seele
nicht. Thr Gebiet ist ja alles das, was iiber das Ich hinaus
zu erweitern, zu erheben wvermag, — ein Gebiet ohne Gren-
zen. (Die Psychoanalyse, eine medizinische Hilfswissenschaft,
findet ihren Gegenstand in ganz bestimmten Psychosen; weder
ihr noch einem andern Zweig der Psychologie kann eine meta-
physische Bedeutung zukommen; umgekehrt wire es ein ahn-
ungsloses Unterfangen, die Konzeptionen echter (d. h. dstlicher)
Metaphysik als Psychologie auszulegen und sie im Rahmen
irgend einer Psychologie verstindlich machen zu wollen). Des
Verfassers zweiter Einwand ist der: Auf das Kunstwerk ange-
wandt behandle die Psychoanalyse dieses als Dokumentierung
von Symptomen; sie miisse so notwendig zu einer Studie iiber
des Schriftstellers Leben und Neurose werden. Eine derartige
Untersuchung hitte ihren therapeutischen Wert; vor dem
Kunstwerk versagt sie. Béguin rithrt an das Unfruchtbare der
psychologistischen Betriebsamkeit, auf Gebieten, wo diese, ihrer
Natur nach, nichts ausrichtet. Ein Buch wie René Laforgues
,.L’Echec de Baudelaire”*) sagt uns iiber den Dichter Baude-
laire gar nichts, iiber den Menschen kaum Zutreffendes, dafiir
aber vielleicht etwas iiber den échec seines Verfassers. —
Man sollte nicht vergessen, dass der Dichter das, was er
mit dem Neurotiker gemein haben mag ja anders verwendet,
dass es ihm gelingt, den Faden, der das Bild in ihm fest
hdlt, zu zertrennen: und von da an ist dieses etwas anderes.
Il v a, dans toute cette science moderne, une telle mécon-
*)%dltlor;S Denoél et Steele. Paris 1931. PN YT T

92



naissance de la qualité de nos aventures intérieures, un
tel oubli de nos véritables appartenances, — qu’on en est
a se demander si quelques réussites médicales compensent
tant de méfaits spirituels.”

*

Das erste Kapitel (L’Atelier des Réves) untersucht die
Auffassungen der Psychologen des 18. Jahrhunderts. Zu ihnen
standen die Romantiker zum Teil in Gegnerschaft, auf man-
chen Gebieten jedoch waren sie ihre Schiiler und Fortsetzer,
So hatte die Assoziationstheorie bei den Aufklirern Geltung
bis nach 1770. Der Hallenser Jurist und Psycholog Ludwig
Heinrich von Jakob fand dann Rat bei Hemsterhuis,
dessen ,,innerer Sinn”’ das Ende der rationalistischen Psycho-
logie bedeutet und uns den romantischen Auffassungen nahe
bringt. Nach Jakob sind die Ursachen des Traumes ein
Schliessen der dussern Sinne (Schlaf) und eine gleichzeitig
hochst intensive Titigkeit des- innern Sinns und der Imagi-
nation. In den letzten Jahren des 18. Jahrhunderts wurde der
Imagination eine immer grossere Bedeutung beigemessen. Die
Gesetze, nach denen sie die nachtlichen Gesichte bildet und
lenkt, sollten ergriindet werden. Johann G. E. Maass in
Halle versuchte am Beginn des 19. Jahrhunderts dem Bewusst-
seinsbegriff einen neuen metaphysischen Inhalt zu geben. Kate-
gorisch zog er die Imagination heran, deren Wesen sich von
der Vernunft unterscheidet. Er ging ferner dem Einfluss der
Leidenschaften auf die Triume nach (,,Versuch iiber die Ein-
bildungskraft’”” 1792, ,Versuch iiber die Leidenschaften’” 1805).
Siegmund Freud hat seine Schriften gekannt.

Die Rationalisten des 18. Jahrhunderts erweisen sich im
einzelnen als gute Beobachter, doch haben uns die Romantiker
Bemerkungen von grosserer Tragweite hinterlassen. Bei ihrer
Empfinglichkeit fiir die Atmosphiren und Landschaften des
Innern nicht weniger als fiir die Farben und Jahrzeiten der
Erde, sagt Béguin, haben sie, gleichgiiltig gegen die mechani-
stischen und abstrakten Anblicke der Dinge, den Waissen-
schaften einen Vorsprung abgewonnen. — Jakob nannte, so
wie sieben Jahre nach ihm Jean Paul, den Traum ein
unwillkiirliches Dichten. Gleichwohl schien den Menschen der

93



Aufklirung die Nachbarschaft von Traum und Poesie nicht
als etwas so Natiirliches wie uns Erben der Romantik. In
ihren Augen war der Traum eher etwas Negatives, der blosse
Verlust bestimmter Fahigkeiten, eine Krankheit der Natur.
— Von den franzosischen Romantikern kam vor allen Nodier
immer wieder auf die Zusammenhidnge von Traum und Wahn-
sinn zuriick. Der Abbé Richard, Dr. Sauvages und Maine de
Biran sahen in diesem die beklagenswerteste Form des Wach-
traums; fiir die Romantiker war er nicht so bedauerlich
(Nerval!); seine Abgriinde konnten ja doch zu geistigen
Offenbarungen fiihren.

Das zweite Kapitel (La chandelle allumée) beriihrt in den
Zeugnissen von Lichtenberg und Karl- Philipp Moritz noch-
mals einige schon gestreifte Fragen; hierauf werden die
bedeutendsten Vertreter der Vor-Romantik und des Irrationa-
lismus des 18. Jahrhunderts umrissen: Hamann, Herder, Saint-
Martin. Mit den Naturphilosophen beginnen wir den Abstieg
in die Romantische Nacht (Kap.V). Béguin widerstrebt es
von ,Einfliissen” zu reden. Fiir ihn ist die Naturphilosophie
eine urspriingliche und fruchtbare Gedankenstromung, die
das gemeinsame schicksalhafte Werk einer ganzen Anzahl
Geister gewesen. War Schelling ihre maéchtigste konstruktive
Kraft, so wurde er doch gewiss von Baader und Novalis,
Kielmeyer und selbst von Steffens ofter angeregt. Und wieder-
um lassen sich manche erstaunliche Intuitionen der Genannten
aus Schellings Philosophie nicht erkliren. Der Verfasser lisst
eine Anzahl dieser Denker unter dem Namen ihres Wirkungs-
ortes kurz Revue passieren: Schwaben: Kielmeyer, Passa-
vant, Eschenmayer, Justinus Kerner. Wien : Der Magnetiscur
Malfatti (Initiator Troxlers und Passavants). Preussen :
Steffens. Bayern: Dr. Marcus aus Bamberg. Miinchen:
Franz Baader. Wiirzburg: J.J. Wagner, Schelling, Schubert
u.s.w. — Wissenschaft und Magie sollten ihnen die einzige
wirkliche Einheit, die des Menschen vor dem Fall zuriickge-
winnen helfen. Der Mikrokosmos Mensch war einst ein voll-
kommenes Organ, begabt mit einem einzigen Wahrnehmungs-
vermogen, dem All-Sinn. Dieser kannte das Universum durch
Analogie. Zerstiickelt und versunken ruht er heute noch in
uns; wir miissen bis zu ihm hinabdringen, wenn wahre

94



Erkenntnis uns zuteil werden soll. Er bekundet sich in allen
Zustinden wie Hypnose, Magnetismus, Somnambulismus, dichte-
rische Begeisterung, die wir als ekstatische bezeichnen
kdnnen. Baader unterscheidet hohere und tiefere Ekstasen:
die ersten versetzen den Menschen in sein urspriingliches
Freisein von der Natur, die zweiten lassen ihn in einen
Zustand fallen, der tiefer als die Natur liegt. Ueber den
innern Sinn sagt Baader, dass er nicht Aussen nachbilde
Sondern aus eigener Mitte leuchte; alle wirklichen Dichter
und Kiinstler seien Seher, jedes Dicht- oder Kunstwerk das
Denkmal einer Vision. Passavant bringt die magnetische
Vision und den dichterischen Akt zueinander in Beziehung.
(Rimbaud: ,,Le Pocte est essentiellement Voyant, la Poésie
€st prophétie, vision extatique du passé, de l’avenir, de la
totalité””.) Freilich sind heute Ekstasen nur noch wenigen be-
Sondern Wesen und diesen fiir seltene Augenblicke vorbe-
halten,

Baader nennt die Bilder die wahre Nahrung der Seele
und er weiss von der Vorliebe der Seele fiir eine meta-

Phorische statt der analytischen Ausdrucksweise, — ein Ge-
danke, den Schubert, Kieser und Ennemoser spiter zu weit-
gehend ausgemiinzt haben. — Béguin betont sehr bestimmt:

k'Eineswegs seien die Naturphilosophen als die Fiirsprecher
der Nachtseiten der Natur auf Kosten der bewussten Titig-
keit zu betrachten und: der Mythos von der verlorenen
Einheit sei auch der Mythos von der wiedergefundenen
Einheit,

Die drei eigentlichen Traumpsychologen der Romantik jedoch
Sind Ignaz Vitalis Troxler, G.H.von Schubert
ind Carl Gustav Carus. Jedem von ihnen widmet der
Verfasser eine Darstellung, die als solche seiner meisterlichen
ZEiChnung Baaders, Ritters oder der (beiliufigen) der Hal-
tung Goethes wiirdig ist. — Wir miissen uns damit begniigen,
hier andeutend das Kapitel iiber Troxler hervorzuheben,
Unsern streitbaren Landsmann, dessen bedeutenden Rang unter
den Denkern der Romantik uns erst die Forschung der
letzten Jahrzehnte wieder verstehen liess. Den 1780 Geborenen
Sehen wir 1801 als : Schiiler Schellings und Freund Okens

95



und Schuberts; 1804 als Freund Beethovens und Schiiler Mal-
fattis, in Wien. Er kehrte an seinen Geburtsort Beromiinster
zuriick, wirkte dort einige Zeit als Arzt, spiter als Professor
an einer hohern Schule in Aarau; daneben entfaltete er eine
vielseitige schriftstellerische Titigkeit. 1830 Dozent in Basel,
verlor er bald seirten Lehrstuhl, aus politischen Griinden.
Als Professor der Philosophie in Bern hatte er 1834-1853
seine ruhigste Zeit. Er starb in seinem sechsundachzigsten
Jahr. Bis zuletzt war er der angriffbereite Kimpfer geblieben,
wie in seiner Jugend fiir den Liberalismus, so im Alter als
theokratisch-mystischer Katholik. — Anders als Novalis sucht
Troxler in seinem Satz eine Intuition in ihrer Fiille und
Vollstindigkeit festzuhalten. Er geht im Paradoxon weiter als
Oken und Baader. Mit seiner am gewaltigen Wortschatz der
Mystiker bereicherten Sprache bewegt er sich in einer Welt
die er sich Schritt fiir Schritt erobert hat. Er treibt das
dialektische Schema der Epoche, das Polarititsgesetz, auf die
Spitze: Hochste Synthese, letzte oberste Wirklichkeit ist ihm
das Sein. Das Leben ist absolut, die Ursache, die sich
unter zwei Anblicken offenbart: als unendliche Existenz in
der Natur, als ewige Anschauung in Gott. Der Naturphilosoph
Troxler, der die schwirmerische Mistik ablehnt, kommt der
wahren Mystik doch oft sehr nah. Sein und Erscheinung (oder
Seele und Korper) sind fiir ihn zweiten Grades, Teile einer
tiefern Wirklichkeit: des Lebens. Erst infolge des Falls
ist die Menschheit ausserstande das Leben, statt nur Erschei-
nung und Existenz, zu erfassen. Troxler teilt das Menschen-
Wesen in die Tetraktys: Korper — Leib (soma) — Seele
— Geist. Soma ist das organisierende Prinzip des Kérpers,
Seele das ewige Prinzip eines jeden Wesens. Allein der
Korper fallt unter die Sinne, die drei iibrigen Prinzipien sind
Gegenstand iibersinnlicher Erkenntnis. Fiir die Traumpsycho-
logie Troxlers ist festzuhalten: Geist und Leib sind die ein-
ander vollig entgegengesetzten Pole. In seiner ,Naturlehre
des menschlichen Erkennens oder Metaphysik’” stellt er das
Herz oder den Gottessinn als innerstes Zentrum, hochstes
Erkenntnisorgan gegeniiber der Sinnlichkeit, als dem dus-
sersten Zentrum. Im Herzen (oder Gemiit) triumt der Mensch
den tief verborgenen Traum seines Lebens, den Traum darin

96



sich das hohe Bewusstsein des Geistes und die dunkle Exi-
stenz des Korpers vereinen.

Von den romantischen Dichtern, deren Gestalten ja den
Meisten vertrauter sind als die der Denker, spricht Béguin
als von, bei oft iiberreger Intelligenz, heimwehkranken Wesen,
die ijhrer Umgebung als Fremdlinge und Seher erschienen.
Jeder einmalig, ausgeprigt, vom andern durchaus verschieden,
bilden sie doch eine geistige Familie. Eines ihrer Merkmale
ist, dass man sie sich iiberall besser vorstellen konnte, als
an dem Ort, an dem sie tatsdchlich gelebt haben. Sie selber
Wussten: sie ,,waren nicht von hier”. — Der Verfasser ver-
rit schon seine Gabe der Einfithlung indem er die bedeuten-
deren von ihnen unter ihrem Sternbild auftreten lisst (Jean
Paul/Hesperus, Novalis/Morgenstern, Tieck/Selene Arnim/
Polarstern u. s. w.) gemiss dem geistigen Abenteuer, das
jedes dieser Leben darstellt. Bewundernswert aber zeigt er
sich in den, dem Gegenstand nach so schwierigen, Kapiteln
uber Arnim und Bettina und in den Ausfiihrungen iiber
Clemens Brentano. Die Auffassung von Arnims ,eisiger” Glut
und Phantastik als vo6llig artfern der feurigen E. Th. A. Hoff-
manns, bringt uns das gesamte Schaffen Arnims in ein neues
Licht. Und mit wieviel Takt und Einsicht werden die menschli-
chen Beziehungen abgewogen! — Den Traumwelten der roman-
tischen Dichter haben, in bescheidenem Masse die Anakreonti-
ker, in betrichtlicherem Herder vorgearbeitet. Goethe riumte
dem Traum in seinem Werke nur genau bemessene Funktionen
ein; 1im Leben duldete er kein Vorwalten des Traumes. In
Faust I1 verspottet er die Nacht und Gréber-Dichter. — Bei
Holderlin kehrt das Wort Traum so hiufig wieder, dass
man zundchst an Romantik denken koénnte — auch wurde
in neuerer Zeit auf seine ,Nachtgesinge” mit einer Betonung
in diesem Sinne hingewiesen. Béguin sagt uns dagegen:
Hoélderlin - will nicht im Schatten die Heimat der Seele
Suchen, eben er begriisst wie kein anderer das morgendliche
Licht. Fr strebt nicht den Besitz jener magischen Macht an,
nach der es die Romantiker verlangt; er sucht aesthetische
Werte und eine Anschauung anderer Art. Er ist kein Prome-
thide. Thm geniigte ein Anblick der Welt, darin sich alles

! 97



in Uebereinstimmung befinde, eine verklarte Natur. Er sucht
die Vollendung nicht in entlegenen Urspriingen, noch in einem
goldenen Zeitalter, das zu erringen wire. In der hellenischen
Entfaltung war sie einmal da. Jetzt sind die Gotter in die
Nacht zuriickgetreten, doch diese gotterlose Zeit wird einmal
enden. Holderlin hort nicht auf der Gotter Licht zu preisen.
— Und noch der Umdiammerte wusste sich wohl ,,von Apollo
geschlagen’, aber nicht in die Nacht verwiesen, sondern ,,in
himmlische Gefangenschaft verkauft”. —

Jean Paul ist der unbestrittene Meister der kosmischen
Triume; sein ganzes Werk ein wungeheurer Traum. Jeden
Augenblick wird von ihm die Grenze zwischen Traum und
Wirklichkeit durchbrochen: Wachtraume, durch mancherlei
Hochstimmungen begiinstigt, verandern das Bewusstsein seiner
Helden und durch dieses hindurch die aussere Landschaft;
Nachttriume bemaichtigen sich der Schlifer, oder sie werden
erzdhlt. Auch abgeschlossene, fiir sich bestehende Traum-
stiicke hat Jean Paul verfasst. Der innerste Sinn seiner grossen,
bewegten, zwischen Landschaften des Paradieses und des
Schreckens wechselnden Triume ist die Einsamkeit der in
die Zeitwelt verbannten Kreatur, der Schrei des liebenden
Wesens nach der Fiille der Ewigkeit. — Jean Paul studierte
die Natur der Traume methodisch an sich selbst. Immer
wiederkehrende Motive seiner Traumdichtungen sind: das
Grauen vor der Unbegreiflichkeit des Ich, Kindheit-Erin-
nerungen, der Gedanke an Tod und Vernichtung, die Geburt
von des Menschen angelischer Natur; seine ,,Sonntagsmen-
schen”, denen wir in seinen Romanen so hdufig begegnen,
sehen, wie er, im Tod den Uebergang zu einer hohern
Welt. Béguin halt dafiir, dass ein Teil von Jean Pauls
Traumen ,,nachgetraumt’” (wirklichen Triumen nachgestaltet),
dass sie aber alle in einem Zustand hoher Erregung abgefasst
worden seien (Ekstasen eines Wachtraumers). Jean Paul
hat auch eine Traumtheorie, in drei Abhandlungen ausge-
arbeitet (Ueber die natiirliche Magie der Phantasie, 1795;
Ueber das Traumen, 1798; Blicke in die Traumwelt, 1830). Eine
allgemein giiltige Bedeutung der Symbole nimmt er nicht
an; deren Sinn scheint ihm individuell bedingt. Er wusste
sehr wohl von dem Verhiltnis unserer Triume zu unsern

98



unterbewussten Neigungen und Instinkten, um den ,Augias-
Stall” der sich in uns befinde; diese Abgriinde des Unterbe-
Wussten waren ihm der Aufmerksamkeit weniger wert, als
dessen paradiesische und dichterische Méoglichkeiten. Kaum
dass er den Wachtraum von den. Triumen, die wir von
Musik und Dichtung verlangen, unterscheidet. Aber es kiindet
sich die Theorie von der Inspiration in seinen Sitzen an,
die bei der zweiten romantischen Generation die héochste
Geltung haben sollte. So war er, mehr als andere vor und
neben ihm, der Wegbereiter der Romantik, mag man ihn
selbst nun unter diese einreihen, oder ihm eine Sonder-
stellung zuweisen. —. ,Von einem Dichter will ich euch
reden, einem der grossten und am meisten vergessenen ...”
hatte Stefan George in den neunziger Jahren seine ,Lobrede
auf Jean Paul” begonnen. Heute bezeichnet Albert Béguin
diesen als einen der ,génies les plus essentiellement poétiques
qu’il y ait jamais eu”. Und es war eine Auswahl aus Jean
Pauls Triumen, mit der George seine jungen Deutschen,
als mit einem ungeahnten Zauber, iiberraschte. Béguin, seiner-
seits, warb beim franzosischen Leser fiir die Triume, die er
1932 (Jean Paul: Choix de réves. Cabinet cosmopolite) in
Uebersetzung herausgab. Nicht verschwiegen sei, dass wir von
ihm auch den Jubelsenior und den Hesperus in
franzosischer Uebertragung besitzen*).
*

Nach Jean Pauls Traumwelt betreten wir des Novalis magi-
schen Kreis, und entfernen uns nun mehr und mehr vom sonnen-
haften Element, von iibersichtlich gegliederter dichterischer
Architektur, dringen tiefer vor im Reich des Abglanzes, der
blossen Spiegelung, des Mondhaften (Psychischen) bis zu jenen
erstarrten Kratern der Arnimschen Bezirke. Die Hauptkreise
sind durch die Namen Tieck, Brentano, Hoffmann bezeichnet;
Zwischen ihren umdiisterten koénnen wir die freundlicheren
Landschaften Eichendorffs und Moerikes aufglinzen sehen; im
Hintergrund mégen Schatten, wie der der Giinderode oder
Kleists ins Dunkel eilen. Der Verfasser kennt ihrer aller

Wesen und Wege.
*

%) Hésperus, deux volumes (Compagnies francaise de traduction) 1930.
Le Jubilé, (Cabinet cosmopolite) 1930, Lib. Stock, Paris.

99



Das letzte Drittel des zweiten Bandes lisst uns die Ver-
wandtschaft der franzosischen Dichter mit den deutschen
herausfinden, ohne dass allzu pedantisch Parallelen aufgezeigt
wiirden; aber auch die Gegensidtze. Béguin berichtigt die
Auffassung dass, dank der Vermittlung durch Mme. de Stael,
die franzosische Romantik der deutschen direkt tributpflich-
tig sei. Erscheinungen, wie bei den franzdésischen Romantikern,
sagen andere, seien etwas Krankhaftes und dem gesunden
klassischen Geiste fremd, somit etwas von aussen Herein-
gebrachtes. lhnen entgegnet der Verfasser: es wire ein Ver-
kennen des wahren Umfanges des franzosischen Genius, wenn
man solcherart die dichterische Bliite des 19. Jahrhunderts
verneinen wollte. Ausserdem sei nachgewiesen, dass die
,cénacles” von 1830 die deutsche Romantik sehr wenig ge-
kannt hidtten. — Die franzdsischen Romantiker wollten durch
individuelle Bekenntnisse erziehen, eine neue bessere Zukunft
der Volker vorbereiten. Die Deutschen suchten auf dem Weg
durch das Unterbewusste, Irrationale und durch philosphische
Spekulation die individuellen Grenzen zu sprengen und die
Reintegration der Menschheit in ihre urspriingliche Einheit
anzubahnen., Beiden war gemein die — unklassische — Auf-
fassung vom Dichtwerk als einer spontanen, unberechenbaren
Geburt. — Es gibt indessen eine geheime Ueberlieferung,
eine innere Romantik neben der weithin sichtbaren in Frank-
reich, in der wir &dhnliche Versuche feststellen wie bei Novalis,
Arnim und Hoffmann und die sich bis zu den Okkultisten
des 18. Jahrhunderts zuriickverfolgen ldsst, bis zu Saint-Martin
und Restif de la Bretonne. Sie gelangt zur Entfaltung erst
in de Nervals ,Erleuchtungen”, beim spiten Victor Hugo,
in Baudelaires Ewigkeitsforderung, in den Gesichten des Jiing-
lings Rimbaud; schliesslich bei den heutigen Surrealisten, in
ihrer Suche nach einer dichterischen Methode. (Es hat seinen
tiefern Grund dass diese Gruppe sich ernsthaft mit dem
Studium der deutschen Romantik befasste, dass ihr bedeu-
tendster Wortfithrer, André Breton Arbeiten iiber Arnim
bekannt gab). — Béguin wendet sich in diesem Schlussteil
zunichst einigen ,,Meistern der Triaumerei” zu. Wir mochten
sie, mit Jean Pauls Wort, zu den passiven Genies, also
den vorwiegend medialen Geistern zihlen. (Im Zasammen-

100



hang mit Rousseau Sénancour, dann Charles Nodier,
Maurice de Guérin, Amiel, Proust). Er untersucht
sodann die magischen, das heisst: die wenigstens in ihrer
Kunst willensmichtigen, die im gestalteten Gedicht zu er-
fassen vermocht, was der deutschen Romantik nichtimmer
zZu fassen gelang. (Gérard de Nerval, Victor Hugo,
Baudelaire, Mallarmé, Rimbaud). Er zieht endlich
die Bilanz des Symbolismus und des Surrealismus.
Nach den grossen Abenteurern des Traumes: Rimbaud, Baude-
laire, iibernahm eine neue Generation ihr Erbe, ohne die
gleiche innere Notwendigkeit. Die Symbolisten machten
davon etwa den Gebrauch, wie die Epignonen von der ersten
deutschen Romantik. Von jenen Frithern hatte jeder mit
seinen Traum-Reisen vieles, mitunter das Leben gewagt. Ihre
nichsten Erben kannten eine metaphysische Unruhe in solchem
Grade nicht mehr, nicht mehr jene Dramatik in ihren geistigen
Unternehmungen. Es gab grosse Dichter, wie unter den spiten
Romantikern, unter den Symbolisten; keiner von ihnen gehorte
zu den ,,Erwahlten” oder ,Verfluchten”, die durch die Poesie
Gewissheiten erlangen wollten, ohne die nicht zu leben sei.
Sie kommen Mallarmé am nichsten. Sie schufen ein ansehn-
liches Werk, bereicherten und schmeidigten die Sprache. Die
Triume der Symbolisten haben, mit denen Rimbauds und
Mallarmés verglichen, etwas Kiinstliches (das ihren Reiz
ausmacht) und sie zeigen das Moment der Ironie La-
forgue). Ein zu helles Bewusstsein verhindert diese Men-
schen am Abstieg in die innern Abgriinde. Der Traum verliert
Schrecken und Tiefen, wird zu der kiinstlichen Welt, in die
man sich fliichtet. Diese Flucht ist immer noch der Ausdruck
einer Sehnsucht, eines Kultes, Der Symbolismus war einer der
letzten Versuche der modernen Menschheit, durch die vereinte
Macht ihrer Dichter dem Sinn fiir Schonheit zum Sieg zu ver-
helfen; waren sie auch nicht imstande, diesem Glauben bis zu
den letzten Folgerungen zu leben, so blieben einige dieser
Geister doch iiberzeugt, dass das Schauspiel in unserm Innern,
auch wenn es mehr der Kunst als der Unmittelbarkeit ver-
danke, uns tiefer angehe, besser zum Ausdruck bringe als

unsere sozialen Bestrebungen und die Sklaverei des Alltags.
*

101



Der Symbolismus war der Vorldufer einernichsten Gene-
ration, die nach dem Kriegsende sich auf Rimbaud berief,
sich gegen des Menschen Unvollkommenheit und unvollkom-
mene Stellung empoérte und den Offenbarungen des Unterbe-
wussten Gehor schenken wollte. Die Empoérung war zuerst
negativ, zerstorerisch (Dadaismus); als Surrealismus, in
dessen Anfingen, war sie ein Versuch des Aufbaus, Anspruch
metaphysischer Sicherung. Tendenzen der deutschen Romantik
wurden aufgenommen: wie um 1800 in Deutschland, so fanden
sich 1925 junge Dichter in Paris zum Sym-Philosophieren und
Sym-Poetisieren zusammen. Sie suchten eine Methode, mit
der es einmal auf das genaueste gelinge, die verborgene Wirk-
lichkeit des unterbewussten Lebens heraufzurufen. Die Poesie
wird als ein Exercitium betrachtet, durch das die dichterische
Begnadung zu erlangen wire. Doch so wenig als Rimbauds
,déréglement” zielt diese Methode zunichst auf etwas Litera-
risches; sie griindet auf der Hoffnung auf etwas Aehnliches wie
das Goldene Zeitalter des Novalis, auf einen Zustand, da der
Mensch gleichzeitig traumte und wachte. Revolutionir ist der
Surrealismus, da er sich mit der Ungewissheit unserer sozi-
alen und unsere menschlichen Existenz nicht abfinden mag.
Seine Dichtung — die eines Paul Eluard vornehmlich — ,
erfiillt ein leidenschaftliches Verlangen nach Vollkommenheit,
nach einem verheissenen Paradies, nach einem neuen Gnaden-
stande. Wihrend eines Jahrhunderts und in den letzten Dekaden
haben diese Vorstellungen die Dichter des Abendlandes be-
wegt, deren Streben Béguin in so bewundernswerter Weise
gerecht geworden. Dass Romantik und moderne Dichtung,
auf ihrem Weg durch die psychischen Bezirke, und durch vor-
wiegend aus dem Sensibeln gespeiste Intuitionen, diese Ziele
nicht erreichten und grundsitzlich nicht erreichen konnten,
tut der hohen Bedeutung seines Werkes keinen Abbruch. Es
vergegenwirtigt uns, was wir zwar nicht die ,,metaphysische Un-
ruhe” des Modernen Menschen nennen mochten, sondern dessen
psychische Unruhe, als Ergebnis eines nahezu vollstindigen
Mangels an metaphysischem Besitz. Feinfithlig und genau,
weltbiirgerlich und menschlich behutsam scheint es uns muster-
haft, nicht zuletzt als ein Beispiel der Rettungsarbeit, die
in einem geistig ,,desorientierten’”” und verworrenen Europa
den Angehorigen neutraler Staaten zu verrichten obliegt und
vergénnt ist.

102



	Traum und Romantik

