
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 1

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die äusserste Kraft. Was aber eine Lehre wert sei, muss sie am
Rätsel des Todes bewähren. Sie steht um so höher, je mehr sie
uns befähigt, den Tod zu überwinden und die Leiden, die in
seiner Nähe lagern und mit dem Verlust aller Hoffnungen des
Lebens verbunden sind. Man lese in einer bitteren Stunde ein

Kapitel aus Dostojewsky und danach aus Nietzsches Werken,
um die Probe zu machen: wir werden sie nicht wiederholen.

KLEINE RUNDSCHAU
0

Zwei neue Werke von Ernst Howald

I. Kultur der Antike.

Das Détail der Historie und der Philologie hat sich zu so ungeheueren
Massen aufgetürmt, dass der gewissenhafte Gelehrte in Gefahr kommt,
an einer Gesamtüberschau zu verzweifeln. Wir leben in einem Zeitalter
der Kumsi-Registratoren, deren geistige Leistung sich nach dem Kilo
publizierten „Materials" bemisst, und für diese Art Wissenschaft ist es

eine Frage der Notwehr, Versuchen zum zusammenfassenden Ueberblick
das Odium des „Journalistischen" anzuheften. Andererseits fehlt es ja
auch nicht an voreiligen „Synthesen" auf weltanschaulicher Grundlage,
die sich über die Kenntnis des Détails hinwegsetzen, weil ohnehin von
Anfang an feststeht, was sich ergeben soll.

Es braucht deshalb Mut, allen Bedenken zum Trotz ein Fazit zu ziehen

aus eigener und fremder Forschung, ein auch dem Laien lesbares
Gesamtgemälde zu entwerfen, von dem der Verfasser weiss, dass es nie
in allen Einzelzügen zu beweisen ist, und dass Vieles nur eben
angedeutet werden kann.

Die drei Hefte „Kultur der Antike" des Zürcher Altphilologen Ernst
Howald bilden die Einleitung des grossen, im Erscheinen begriffenen
„Handbuches der Kulturgeschichte"*) und hieraus darf der Besprechende
die Erlaubnis entnehmen, als Nicht-Fachmann das Buch den. Lesern der
»Neuen Schweizer Rundschau" anzuzeigen — als einer jener mehr
allgemein, aber deshalb nicht weniger intensiv an der Antike interessierten
Durchschnittsleser, an die sich dieses Werk wendet.

Seit Jacob Burckhardts griechischer Kulturgeschichte ist die mykenisch-
kretische Vorzeit aus den Schutthügeln von Mykene, Troja, Knossos usw.

*) „Handbuch der Kulturgeschichte" herausgegeben von Dr.
Heinz Kindermann unter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter, Akadem..
Verlagsgesellschaft Athenaion, M.B.H. Potsdam. Die „Kultur der
Antike" umfasst 166 Seiten mit 124 Abbildungen und 6 ganzseitigen
Tafeln.

4 49



aufgestiegen. Man hat gelernt die archaische Zeit nicht nur als primitive
Vorstufe zu klassischen, sondern als eine Epoche von eigenem Wert zu
sehen. Die wachsenden Kenntnisse der Prähistorie und der Psychologie
primitiver Völker haben überraschende Lichter auch auf die griechische
Vorgeschichte und die griechische Mythologie geworfen: wir sehen heute
die griechische Kultur nicht mehr als etwas Isoliertes und Konstantes,
sondern als historischen Prozess, in sich selbst voller Nuancen, eng
verflochten mit der Kultur Aegyptens, Vorderasiens, mit den prähistorischen
Kulturen des Mittelmeerbeckens, der Nordvölker, und doch von
unverwechselbarer Eigenart, einmalig, unwiederholbar, und folgenreicher
als alles Andere.

Für den Kulturhistoriker ergibt sich daraus das Problem, zugleich dieses

Fliessen, diese Abhängigkeit der Kulturgeschichte von der gesamten
historischen Situation zu zeigen und trotzdem das normative Ideal, das

die griechische Kultur für die gesamte europäische Kultur bis auf die
Gegenwart abgegeben hat zu betonen und zu begründen, denn an diesem

kapitalen Faktum ändern alle Relativierungen des Griechischen nichts,
im Gegenteil, sie stellen es nur umso deutlicher heraus.

Es ist merkwürdig, wie wenig diese grundlegend neuen Aspekte der
griechischen Kultur sich in weiteren Kreisen bisher durchgesetzt haben :

noch immer sieht man Griechenland vorwiegend durch die Brille des
Klassizismus, behaftet mit dem peinlichen Anspruch des „Akademischen"
auf starre Unübertrefflichkeit und Allgemein-Verbindlichkeit, damit aber
verbaut man sich — zugleich mit dem Verständnis für die Bedeutung des

griechischen Elementes in der Kultur des neueren Europa, — das
Verständnis dieser Kultur und der heutigen Kultursituation selbst. Man
muss nur etwa an die völlig schiefe Stellung und Hilflosigkeit der
heutigen Architektur gegenüber dem Problem der Monumentalität denken,
um zu sehen, welche unmittelbar-praktischen Folgen diese Verständnis-
losigkeit nachsichzieht. Es wäre darum dringend wünschbar, dass man
bald wieder den Weg einer geistigen Auseinandersetzung mit der Antike
der heute üblichen Flucht in die Ignoranz vorziehen würde.

Es geht Howald nicht nur um die Feststellung der Tatbestände,
sondern vor allem um das, was sie zusammenbindet, um die Idee des
Griechischen, die über Griechenland hinauswirkt um zur Leitidee für Europa
zu werden. Seine ganze Arbeit ist auf diese grosse Linie gestellt. Er
sucht zuerst den Ursprung der spezifisch griechischen Haltung, er
verfolgt ihre wechselnden Formen und dann vor allem ihre Sublimierung
zu jenem, an keine nationale Schranke mehr gebundenen Humanismus,
der allen Rückschlägen zum Trotz das Rückgrat der europäischen
Geistesgeschichte bildet. Howald setzt den Ursprung dieses spezifisch-Griechischen

hinauf in die vor-indogermanische kretische Vorzeit, deren Glanz
und adliger Lebensstil noch bis in die klassische Zeit nachleuchtet. Die
ersten, von Norden einwandernden Griechenstämme haben sich ganz dieser

Kultur untergeordnet — mit dem Unterschied freilich, dass sie
nicht wie die Kreter grosse, offene, unbefestigte Palast-Städte gebaut
haben, sondern kleine schwergepanzerte Herrensitze, wie Tirynth und

50



Mykene. Ein neuer grösserer Bevölkerungsschub — die „dorische
Wanderung" verdrängt um 1200 diese Frühkultur, ihre Träger wandern
nach Osten ab, nach den Inseln und der asiatischen Küste, wo sie zäh
am Ideal der alten vornehmen Lebensformen festhalten, obwohl die
beschränkteren Lebensverhältnisse nicht mehr erlauben das Ideal im alten
Rahmen zu verwirklichen. Ein Abglanz dieser Welt der Vorzeit liegt
über den homerischen Epen und mit ihm jene schon kretische Lässigkeit

in religiösen Dingen : man stellt sich die Götter sehr menschlich
vor und scheut sich nicht, sie gelegentlich mit allzu menschlichen Zügen
auszustatten; man steht ihnen und der Welt mit einer gewissen herren-
mässigen Vernünftigkeit gegenüber.

Das griechische Festland verfällt für 300 Jahre einer radikalen Bar-
barisierung; aber die ursprünglich kretischen Lebensformen waren, wie
Howald annimmt, im Osten noch nach einem halben Jahrtausend
lebendig genug, um auf das Festland zurückzuwirken und hier eine

eigene, neue Kulturblüte zu wecken. Vielleicht wird man zögern diese
Uebernahme ursprünglich fremder Kulturmasstäbe mit Howald als
„ersten Humanismus" zu bezeichnen, denn unter Humanismus mochte man
sich die bewusstere Nachfolge eines normativen Kulturideals vorstellen,
doch liegt nicht viel an der Bezeichnung.

Im Osten entwickeln sich die sozialen Verhältnisse in der Richtung
auf eine relhtive Demokratisierung. Die ursprünglich auf die
patriarchalische Gesellschaft der homerischen Epen zugeschnittenen
Lebensansichten verlieren ihre Unterlage, das noch immer lebendige Idieal
des herrenmässigen Lebens muss sich nun mit den kleineren
Massstäben der Wirklichkeit auseinandersetzen. Der Lebensstil, der vorher
durch gesellschaftliche Konvention gebunden war, wird zur persönlichen

Angelegenheit und nun — im VII. Jahrhundert zum ersten Mal in
der europäischen Geschichte, treten uns fassbare Persönlichkeiten von
grossartigem Individualismus entgegen, wie Alkaios, Sappho, Archilo-
chos. Mit ihnen tritt das Persönliche, Private zum ersten Mal ans Licht,
die Literaturform der Lyrik, das psychologische Interesse überhaupt
und die spezifisch griechische Erotik.

Ganz anders ist die Kulturstimmung des westlichen, festländischen
Griechentums, dumpfer, geladen von dynamischen Spannungen, erschüttert

von der Erregung des Dionysos-Kultes und dem Sektenwesen der
Orphiker, weit stärker religiös interessiert, als der skeptische Osten. Die
Festlandgriechen bedurften zur Bändigung ihrer Leidenschaften einer
Religion — hier wirken nun die vermenschlichten, homerischen Götter
der jonisch-kretischen Fremdkultur zersetzend, vielleicht kommt aber
nun gerade jenes Mass an Hingabe, das den Göttern verloren geht,
der Kunst zugut, die nie und nirgends mit gleicher Intensität, mit gleicher

leidenschaftlicher Anteilnahme des gesamten Volkes gepflegt wurde.
Auch im Osten erwacht das Bedürfnis nach einem das unsicher

gewordene Dasein sichernden Symbol, aber auch es wird nicht im
Religiösen gesucht, sondern im Rationalen, im philosophischen Wunschbild
des Kosmos, der nicht geglaubt, sondern durch Experiment und Iogi-

51



sehen Schluss erwiesen werden soll. Auch das war eine geistige
Konzeption von ungeheurer Bedeutung, denn durch sie wurde der Wille zur
Wahrheit ein Attribut des kosmischen Symbols und als dieses an seiner
Unbeweisbarkeit zerbrach, blieb der Wille zur Wahrheit als Selbstzweck
und Impuls aller Wissenschaften übrig.

In der Polarität des östlichen und westlichen Griechentums liegen die
Voraussetzungen für den historischen Glücksfall Athen. Bei diesen
dorisch erzogenen loniern rücken die Pole so nahe zusammen, dass der
Funke überspringt: hier zum ersten Mal erwacht der gemeingriechische

Gedanke, der in der Hilfeleistung an die Ostgriechen und in den

Perser-Kriegen zur Tat wird.
Aus dieser einmaligen Konstellation erwuchs die Kulturblüte Athens,

dieses die Jahrtausende faszinierende Schauspiel eines Lebens in dem
sich die Begriffe Mensch und Bürger deckten, in dem das private Leben
des Einzelnen ohne Zwang im öffentlichen aufging, eine Zeit in der die
grössten Kunstleistungen aller Zeiten als eine Aeusserung des gesamten
Volkes entstanden, in der es noch keine Kunstverständigen und
-Unverständigen, keine Kluft zwischen Gebildeten und Ungebildeten gab.
Es ist eine Epoche in der sich hochaltertümliche Züge mit solchen
ausgesprochener Dekadenz mischen, und man wäre Howald dankbar
gewesen, wenn er nicht nur die Voraussetzungen und die Folgen dieser
athenischen Blüte aufgezeigt, sondern auch diese selbst ausführlicher und
mit sinnlicheren Farben geschildert hätte. In der griechischen
Kulturgeschichte lassen sich die einzelnen künstlerischen Gebiete weniger als

irgendwo sonst als Sondergebiete abspalten, doch wäre es vielleicht eine
wirklich unlösbare Aufgabe gewesen, auch noch die Künste ausführlicher

in den so knappen Umfang der Darstellung einzubeziehen. Sehr
deutlich wird dafür das eigentlich Tragische, äusserst Prekäre dieses
athenischen Glanzes, das man bei seiner Bewunderung nie vergessen
dürfte: Dieser Staat steht auf Messers Scheide; die athenische
Demokratie ist strenggenommen eine Aristokratie, in der noch die alten
ritterlichen Vorurteile mit ihrer Verachtung des Handwerks lebendig
sind, das man Fremden und Sklaven überlässt. Eine Bevölkerung von
110—120 000 Menschen lebt in äusserster Enge beieinander und die
regierende Schicht von 6—10 000 erwachsenen Vollbürgern bildet eine
geschlossene Gesellschaft von äusserster Reaktionsbereitschaft, die sich
völlig der Tätigkeit für den Staat widmet, weil sie für einige Jahrzehnte
von der Sorge um das tägliche Brot befreit ist. Die athenische Demokratie

hat sogar kommunistische Züge : der Staat lässt keine grossen
Privatvermögen aufkommen und die Bürger der Zeit, die die Marmorbauten

der Akropolis errichtete, lebten persönlich in grösster Einfachheit.
Diese athenische Demokratie des V. Jahrhunderts mit ihrem

Gleichgewicht zwischen Persönlichkeit und Staat wird für die Folgezeit zu
einem blendenden Wunschbild von ungeheurer Ueberzeugungskraft, während

sie sich in Wirklichkeit nur so lange halten konnte, als die Tribute
des athenischen Seebundes einliefen — also bis zum politischen
Zusammenbruch im Jahr 404. Von da an wurde es zur Fiktion, aber in

52



der Kulturgeschichte gehören solche Fiktionen zu den wirklichsten
Realitäten. Aeusserlich ändert sich scheinbar wenig: weil keine vorher
unterdrückte Kulturschicht da war, die an die Stelle der verfallenden hätte
treten können, blieben die äusseren Formen noch lange in Geltung: man
will nicht wahr haben, dass sich etwas geändert hat. Bezeichnend ist
aber ein kleines Zeichen: das Aufhören der Kritik; man hat keine Massstäbe

mehr und wagt keine mehr aufzustellen. In diesem sinkenden Athen
des IV. Jahrhunderts gibt es nur noch eine grosse, tragisch vereinsamte
Figur: Piaton. Seine aristokratische Forderung nach Herrschaft der
Besten, inmitten allgemeiner Korruption, ist antiliberal, aber doch ganz im
Stadtstaat verankert. Er findet den Ausgang ins Metaphysische und wird
damit zum Vorläufer der späteren Zeit und sogar des Christentums.

Es ist einer der nachdenklichsten und merkwürdigsten Vorgänge der
Historie, dass das sich selbst historisch werdende Athen, dem keine
Realität mehr entspricht, in der Form des Humanismus für Europa
kulturschöpferisch wird. Gerade weil die athenische Kultur ihren Mutterboden

verloren hatte, weil sie an keine politische Unterlage mehr
gebunden war, konnte sie zum übernationalen Begriff und Vorbild werden.

Die römische Kultuir ist einzig dadurch von europäischer
Bedeutung geworden, dass sie dieses griechische Vorbild den westlichen
Völkern vermittelt hat. Howald zeigt, wie sogar die spezifisch römische
Leistung, die Gründung des Imperiums, auf griechischen, humanistischen
Voraussetzungen ruht. Sie hat sich in hundertjährigen Kämpfen gegen
den alten römischen Geschlechterstaat durchsetzen müssen unter
Zernichtung derjenigen Schichten, die die Träger des alten römischen Staates

waren. Das Imperium Romanum ist nicht etwas Naturgewachsenes,
sondern eine mit unendlichen Opfern erkämpfte, mühsam errungene
metaphysische Idee. Sie tritt mit Augustus endlich rein in Erscheinung,
aber auch diesmal nur für einen Augenblick: Augustus glaubt die
alten unverdorbenen Zustände einer besseren Vorzeit wiederherzustellen,
er ist sich nicht bewusst, dass in ihm etwas Neues unaufhaltsam in
Erscheinung tritt, das er nicht anstrebt: die absolute Monarchie. Auch die
Kultur der augusteischen Zeit ist nicht dem Boden verwurzelt, sie 'ist
eine Idealwelt, aber gerade als solche von grösster propagandistischer
Kraft, denn durch diesen, so kurzlebigen, augusteischen Humanismus
wird Rom zum Mittelpunkt der Welt. Er ist ebenso die Voraussetzung
für den mittelalterlichen Reichsgedanken ,wie für die Festsetzung dies

päpstlichen Stuhles in Rom. Streng genommen war es die geistige
Spannung von zwanzig Jahren, getragen von einem einzigen Mann und
dem kleinen Kreis seiner engsten Freunde. Hier findet Howald besonders
schöne Worte zur Charakterisierung der bewunderungswürdigen
ethischen Haltung der augusteischen Epoche. Nur von ihr aus kann man
auch der Kunst dieser Zeit gerecht werden, d'ie unterschätzt wird, wenn
man sie unter dem Gesichtspunkt der Originalität beurteilt: es liegt in
ihr die willentliche und bewusste Bescheidung auf beste griechische Vor-

53



bilder, die strenge Selbstenkenntnis, nichts Besseres leisten zu können —
keine Kunsttheorie ist absoluter als die römische.

Die absolute Monarchie, gegen die sich Augustus mit seinen besten
Kräften gewehrt hatte, setzt sich nach ihm unaufhaltsam durch, aber es

sollte noch zwei Jahrhunderte dauern bis man sich das eingestand, bis
das griechische Staatsideal auch als Wunschbild erlischt. Noch die
ersten Kaiser fühlten sich mit griechischer Selbstbescheidung als Leiter des

Volkes, nicht als Selbstherrscher, und die Ausdehnung des römischen
Bürgerrechtes auf die Provinzialen war ein letzter Versuch ein Staatsvolk,

einen Demos zu schaffen im Sinn des alten Athen; der Anstoss
dazu ging nicht, wie man erwarten sollte, von den Provinzen aus,
sondern von römischer Seite.

Das humanistische Denken, das sich noch immer am demokratischen
Ideal des V. Jahrhunderts orientiert, wehrt sich gegen die Bewusst-
werdung der Realität, die sich nur durch ihr eigenes Schwergewicht unter

dem Erlahmen der idealistischen Fiktionen durchsetzt. Aus dem
hohen und freien Verantwortlichkeitsgefühl des Augustus wird der
dumpfere Dienstbegriff des Beamten, als welche sich gerade die besten
Kaiser, wie Marc Aurel fühlen. Die politisch e'influsslos gewordenen
Kreise des Senatsadels verfallen zusehends und] zwar sind die ersten
Anzeichen des geistigen Niedergangs noch zu Lebzeiten des Augustus fühlbar.

In Tacitus erhebt sich dann noch einmal ein letzter, hoffnungslos
verbitterter humanistischer Protest gegen die Realität mit einer Gewalt
des Hasses, die sich bis in die Sprache auswirkt — ein für seine Zeit
wirkungsloser Protest, als Forderung aber das wichtigste Vermächtnis
an die europäische Geistesgeschichte.

Es liegt Howald, wie man sieht, nicht daran die Antike der
Gegenwart dadurch näher zu bringen, dass er sie mit den Zügen und
Absichten der Gegenwart ausstattet. Er bestrebt sich im Gegenteil, sie in
die historische Distanz zu rücken, das Einmalige, Unwiederholbare ihrer
historischen Situation zu unterstreichen. Wer Howald gelesen hat, wird
nicht in Versuchung kommen die athenische „Demokratie" für etwas, der
heutigen Staatsform dieses Namens irgendwie Vergleichbares zu halten,
oder Brutus, den Repräsentanten der konservativen Senatsaristokratie als

Vorkämpfer der Volksfreiheit zu feiern, wie das im Zeitalter der Aufklärung

üblich war. Aber er zeigt eindringlich die grossen Entwicklungslinien,

die mächtige anspornende und formende Wirkung des humanistischen

Ideals, und damit zugleich die Ursache, aus der dies alles auch
noch unsere Gegenwart betrifft — ich glaube, es gibt keine andere
Darstellung, die das so deutlich machen würde. Daneben kann man nur
bedauern, dass der enge Rahmen der Darstellung kaum Platz für-eine mehr
beschreibende Charakterisierung der einzelnen Epochen liess, deren Kenntnis

vielleicht doch nicht bei allen Lesern im wünschenswerten Mass
vorausgesetzt werden kann.

54



II. Der Mythos als Dichtung
Gedanken, die im grossen Rahmen der Kulturgeschichte nur angedeutet

werden konnten, werden hier auf dem wichtigen Teilgebiet des Mythos
eingehender dargelegt. „Diese Untersuchungen... nehmen als gegeben
an, dass die gleiche Lust an Erweiterung, Umarbeitung, Ummotivierung,
die von Homer über die Chorlyrik und die Tragödie bis zu den alexan-
drinischen Dichtern festzustellen ist, auch in der epischen Produktion vor
den homerischen Gedichten bestimmend vorhanden gewesen sei". Es
kommt dem Verfasser darauf an zu zeigen, wie sich die griechische
Vorstellungswelt von den ursprünglichen, mythisch-symbolhaften Ursprüngen

ablöst, um eine in sich selbst ruhende, sozusagen freischwebende
ästhetische Bilderwelt zu werden, die sich nach ihren eigenen literarischen
Gesetzen entwickelt. Damit stellt sich Howald in betonten Gegensatz zur
üblichen Mythenforschung, die gerade die religiönsgeschichtlichen und
-psychologischen Hintergründe sucht, und der Leser bleibt nur etwa im
Zweifel, ob Howald diese Hintergründe auf sich beruhen Iässt, weil sie
anderwärts ausführlich genug behandelt sind, oder ob er sie überhaupt
nicht gelten lassen will. Wie dem auch sei, es ist lehrreich, einmal jene
Seite des griechischen Mythos so klar dargelegt zu bekommen, die nicht
rückwärts „zu den Müttern" — in die Prähistorie — weist, sondern
vorwärts ins wache Bewusstsein, — nach Europa.

Wir sehen den griechischen Rationalismus am Werk, wenn das Wort
erlaubt ist, jenen spezifisch griechischen Zug, der unter den bunten
Fabeln der Vorzeit Ordnung stiftet, weit Auseinanderliegendes zusammensieht,

die einzelnen Motive klar umreisst, Parallelfiguren in eine zusammen

schmilzt, und das mythische Personal in logische und genealogische
Abhängigkeitsverhältnisse einreiht. Was Howald interessiert, ist nicht
nur die Blosslegung der ältesten Mythen-Schicht, sondern der Prozess
der Umformung selbst.

So zerlegt sich z. B. die komplexe alte Märchenfigur eines stiergestal-
tigen Minos in den menschlichen König der Theseus-Sage und das

stierköpfige Untier Minotauros; aus der alten Dämonin Medusa wird im
literarisch entwickelten Perseusmythos die Prinzessin Andromeda, und
ähnliches mehr. Howald bringt diese, z. T. schon älteren Beobachtungen
auf eine einleuchtende Formel.

Es findet ganz allgemein eine Gabelung der Ueberlieferung statt: auf
der einen Seite gibt es altertümliche, in der Entwicklung liegengebliebene
Märchen-Versionen, volkstümlich-naiv, voll von Ungeheuern und Wundern,

parallel dazu jüngere episch ausgebaute Fassungen, in denen dieser

Zauber der Vorwelt ausgeschaltet ist, an Stelle der Wunder gibt es

Erklärungen, oft genug von solcher Kompliziertheit, dass man ihnen die
nachträgliche Einschiebung anmerkt, ursprünglich unabhängige Sagen
werden zu kunstvollen epischen Gebäuden zusammengeschweisst, auch
dies nicht ganz ohne sichtbare Nähte: Doppelnamige Helden, wie Paris-
Alexandros, oder Städte wie Troja-Ilion sind die Zeugen solcher
Zusammenziehungen. Umgekehrt gibt es Pluralisierungen : einzelne Ge-

55



stalten des alten Mythos werden zu Paaren, ja zu Völkern erweitert. Das
erotische Element spielt eine grosse Rolle in der mondänen, epischen
Fassung, es fehlt in der älteren, volkstümlich-märchenhaften.

Die Analyse der verschiedenen Ueberlieferungs-Schichten führt zur
Rekonstruktion eines Urmythos, gegen den die verschiedensten Sagen
konvergieren: der Kern ist stets die Hadesfahrt des Helden, in der Unterwelt

— oder im Sonnenland, die beide seltsam verwand erscheinen —
verrichtet er seine Taten, unterstützt von einer göttlichen Helferin. Das
griechische Epos hat sich in Ostgriechenland, in Ionien entwickelt, die
uralten Sagen-Kerne weisen aber wieder auf alt-griechischen, mutterländischen

Boden zurück, in eine Zeit vor die ältest-griechische, „niyke-
nische" Bevölkerungsschicht von der „dorischen Wanderung" nach Osten
abgedrängt wurde, und altertümliche appellative Qötternamen stammen
aus einer Vorzeit, die vielleicht die kretische ist.

Wir haben hier lediglich das Gerüst dieser Schrift angedeutet, die mit
einer Fülle von Einzelzügen Einblicke gewährt in das Werden des
griechischen Geistes in einen Zeit, die vor der der erhaltenen
Literaturdenkmäler liegt.

Man könnte anfügen, dass sich in der griechischen Architektur genau
die gleiche Ablösung der Farmen von den Ursachen nachweisen lässt,
die sie ursprünglich geprägt haben. Man hat aus den Formen der
dorischen und ionischen Ordnung auf der Suche nach ihren Ursprüngen eine

vorzeitliche Holzarchitektur erschlossen, in der die einzelnen Formen
bestimmten Konstruktionsnotwendigkeiten entsprechen. Das ist
wahrscheinlich richtig, das spezifisch Griechische liegt aber nicht hier, sondern
darin, dass diese Formen in Stein übertragen werden konnten, wo sie
ihren konstruktiven Sinn verlieren: sie werden ins Geistige transponiert
und sie erhalten Weltbedeutung als freischwebende Formbegriffe und
ästhetische Bilder, die sich unter Verleugnung ihrer Entstehungsgrundlagen

nach eigenen, ausschliesslich artistischen Gesetzen entwickeln.

*

In einem Zeitpunkt, in dem die Ideologie des totalen Staates auch die

Freiheit der Wissenschaften zu brechen sucht, wird jede geistige Arbeit
ohne Zutun des Verfassers zum Politikum. Howald's kultur- und
mythengeschichtliche Studien setzen sich mit keinem Wort mit den
Schlagwörtern des Tages auseinander und doch hat jeder Satz darauf Bezug,
insofern er die Tatsachen richtigstellt, und dadurch gewinnt seine Arbeit
jene tiefere Aktualität, die einzige, die einer wissenschaftlichen Arbeit
würdig ist: sie ist die geistige Auseinandersetzung der Gegenwart mit den

Griechen, und damit Träger jener humanistischen Idee, die Europa seit
zweitausend Jahren zu Europa macht — und von deren Weiterleben es

abhängt, ob Europa Europa bleibt. Und wir dürfen uns freuen, dass

dieser wesentliche Beitrag — vielleicht nicht ganz zufällig — gerade auf

unserem schweizerischen Boden gewachsen ist.
Peter Meyer.

56



Die Grenzen der Physiognomik
Als Cartesius die Welt in eine Maschine verwandelte, war das wohl

eine der grössten Revolutionen aller Zeiten, doch zunächst nur eine Revolution

des Denkens. Vorher war man vom Ganzen ausgegangen, um das
Einzelne zu erklären. „Das Ganze ist vor den Teilen da. Der
Zusammenhang ist nur von der Mitte aus sichtbar. Das Untere kann nur
vom Oberen aus verstanden werden". Das waren die einfachen Grundsätze,

auf denen das antik-mittelalterliche Weltbild aufgebaut waren. Um
die Welt so vom Ganzen aus sehen zu können, musste man auch an das
Ganze glauben, d. h. an Gott als dem Zusammenhang aller Wesen, dem

Ursprung und der Mitte der Welt. Wie nun in den oberen Schichten der
Glaube verdorrte, erstarrte auch das ganze äussere Gedankengebäudie.
Um wieder zur Wirklichkeit zu kommen, musste man das versteinerte
System abbauen. Das besorgte mit aller Gründlichkeit Descartes. Und
nun stand er vor der Aufgabe, ein neues Weltbild aufzubauen. Der einzig

sichere Ausgangspunkt war nun für ihn nicht mehr das Ganze
sondern der Einzelne, nicht mehr Gott sondern der Mensch, und zwar dieser
besondere zweifelnde, denkende Mensch, der er war. „Ich denke, also
bin ich — Cogito ergo sum". Eine verzweifelte Position, aber eine
Position. Um als Einzelner die Welt zu erobern, musste er sich die Dinge
einzeln Untertan machen, indem er sie von aussen anfasste. Es kam ihm

\ '
weniger auf das eigenste Wesen der Dinge an als auf ihre Fasslichkeit.
Er musste eine Handhabe an ihnen finden, daran er sie festhalten und
meistern konnte. So lernte der Mensch die Welt vom Standpunkt der
Handlichkeit aus zu betrachten; er ging bloss noch auf das aus, was
man greifen und begreifen konnte.

Aber bald erwies sich die Revolution des Denkens als eine Revolution
des Lebens. Descartes, dieser grosse, reine Denker wusste nicht, welche
Geister er gerufen hatte. Die Mechanisierung des Denkens griff auf alle
Gebiete des Daseins über. Der sichtbare Ausdruck der technisch-mechanischen

Weltbeherrschung ist die Pariser Weltausstellung 1937 gewesen.

Da wurde auch offenbar, wie die Vorherrschaft der tastenden
Hand zu einer fürchterlichen Verarmung des Formsinns geführt hat.
Während früher der Mangel an Formkraft sich hilflos versteckte hinter
äusserlichen Zutaten (man denke an die Häuser und Kleider der
Neunzigerjahre) zeigt er sich heute ehrlich und schamlos, als was er ist:
nackte Materialität, Herrschaft der Masse und der Formel.

Doch während in den Aussenschichten dieser Prozess der Weltverwandlung

durch die greifende Hand seinen dumpf zwingenden Gang weitergeht,

hat sich schon lang der Protest des Lebens angemeldet. Die ganze
Geistesgeschichte in diesem ersten Drittel des Jahrhunderts kann nur
begriffen werden, wenn man sie als die Wendung von der Formel zur
Form sieht. Man erinnere sich an all die Typologien, die lawinenartig
in das denkende undl schauende Europa hereinbrachen (Wölfflin,
Worringen Scheffler, Spengler, Jung, Adler, Kretschmer, Jaensch, Clausa
usw.) Der Begriff des „Typus", der auf diese Generation einen fast

57



magischen Bann ausübte, ist nichts anderes als die Brücke von der Formel

zur Form. Er hat noch etwas starr Zugreifendes, zeigt aber schon
die Richtung zur Mitte und zum Ganzen in seiner polaren Struktur
(introvertiert-extravertiert, dionysisch-appolinisch usw.) und in der geheimnisr
vollen Eigenschaft der Steigerbarkeit, der Bewegung auf ein Urbild zu
(das typisch „Männliche", das typisch „Romantische" usf. kann mehr
oder minder ausgeprägt sein, kann dem Urbild des „Männlichen", des
„Romantischen" mehr oder weniger nahe kommen).

So stehen wir schon mitten in einem neuen Ganzheitsdenken. Der
Sinn für lebendige Form ist wieder erwacht. Der Mensch wagt es wieder,

die Dinge anzuschauen, anstatt sie bloss abzutasten. Das Auge tritt
wieder sein königliches Amt an.

Wie mächtig diese Entwicklung schon fortgeschritten ist, zeigt sich
daran, dass bereits die Naturwissenschaft vom Zug zum ganzheitlichen
Schauen mitgerissen wird. Ein hervorragender Naturforscher wie Paul
Niggli wagt es in seinem grosszügigen Aufsatz über „Naturerkenntnis
und Naturgestaltung" („Neue Schweizer Rundschau" Februar 1938) von
einer „Rückkehr zur Anschaulichkeit" zu sprechen. Er zeigt wie durch
die „Berücksichtigung der Metrik, der Selektion, der Prinzipien, Normen,
Ideale, Typen" die Naturwissenschaft in Lebensnähe rückt. „Die Spannung,

die zwischen künstlerischem Erlebnis, geistiger Ideenentwicklung
und Naturwissenschaft bestanden hat und die in der Stellungnahme
Goethes zur mechanischen und gestaltlosen Auffassung des Weltgeschehens

ihren ersten grossen, oft missverstandenen Ausdruck fand,
beginnt sich zu lösen. Forscher, Künstler und Mensch, Erlebnis und
Erkenntnis sind sich wiederum der gemeinsamen Wurzel bewusst
geworden".

Die Rückkehr zur Anschaulichkeit bekundet sich besonders deutlich
in dem Interesse, das die verlockendste und verwirrendste sichtbare
Form, das menschliche Gesicht neuerdings findet. Rudolf Kassner hat die
Physiognomik befreit von den Zudringlichkeiten derjenigen, die den
Charakter von aussen her „fassen" und „fest-steilen" wollen, indem er
die Gesichtskunde auf das Drama der Formwerdung, das sich meistens
in der Tragik des Nicht-Form-Werdens äussert, zurückführte. Und nun
kommt Max Picard mit seinem reifsten und schönsten Buch und steckt
die „Grenzen der Physiognomik"* ab, indem er zugleich die Gesichtskunde

auf ihren eigenen Boden stellt. Nach der Einleitung, die eine phy-
siognomische Erkenntnistheorie gibt, wird in einem gewaltigen Kapitel
das Grundthema entwickelt: „Der Weg des Gesichtes aus dem Unge-
formten ins Geformte". Die Bildwerdung des Menschen (Bildwerdung
ist genau das, was der abgegriffene Ausdruck „Bildung" meint)
geschieht in einer unumkehrbaren Richtung — von innen nach aussen —
und auf ein bestimmtes Ziel zu: das Ebenbild. Die Souverän!iität
des Inneren über das Aeussere und das Bestimmtsein
durch das Ebenbild sind Grundprinzipien der ganzheitlichen Form-

*)mit 30 Bildtafeln 191 S. Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Zürich/Leipzig.

58



betrachtung, die keiner vor Max Picard in solcher Klarheit und
Konsequenz angewandt hat. Aus ihnen heraus entfaltet sich der ganze Reichtum

des Buches. Alle Fragen, die den heutigen Menschen bewegen, treten

hier in die entscheidende Beleuchtung. Alles wird immer wieder
gemessen an Menschengesichtern — und an was für Gesichtern! Un-
vergesslich prägen sich die mit einem divinatorischen Takt ausgewählten

Bilder ein, auf die von den verschiedensten Gesichtspunkten aus
ständig Bezug genommen wird. Das ist der Zauber dieses Buches, dass
die mannigfaltigsten Gegenstände (Inneres und Aeusseres, Materiellea
und Geistiges, Mensch und Tier, das Dämonische, das Magische, Astrologie,

Psychanalyse, Graphologie, Wort und Tat, Liebe und Sünde, Ethik
und Religion,' Kunstbetrachtung und Psychologie) aus ihrem Zusammenhange

mit dem Gesicht ihre Bedeutung bekommen. Das ist wieder
Ganzheitsbetrachtung grossen Stils.

Eigentümlich berührt die Atmosphäre, in die das Ganze eingetaucht
ist. Es weht durch das Buch wie der Hauch eines neuen Schöpfungsmorgens.

Man hält oft den Atem an vor der Schönheit dessen, was hier
gezeigt wird. Die Sprache fliesst in einer klaren Mächtigkeit dahin; man
meint wie in einem glashellen Strom auf den Grund der Dinge zu sehen.
Doch auch von diesem Büch gilt, was Picard im Kapitel über das Innere
und Aeussere sagt: „Jedes grosse Innere aber ist in der Gefahr, dass es

seine Souveränität übertreibt, jedes grosse Innere ist durch diese Gefährdung

hindurchgegangen, — darum erscheint hier die Entsprechung, wenn
sie vollkommen ist, nicht so, als sei sie durch eine Maschine geliefert,
nicht schablonenhaft, sondern ein klein wenig ungenau, zitternd, wie
alles, was durch den gefährdeten Menschen hindurchgegangen ist."

Die ganze Haltung, die feiertägliche Ruhe und Klarheit dieses Buches
kommt letztlich daher, dass der Verfasser nicht von der Ganzheit redet,
sondern dass er in der Ganzheit lebt, dass er an Den glaubt, der die
Urbilder schafft, an Den der das Urbild in Menschengestalt verkörpert hat.

Es ist darum ein Buch, in das man sich versenken muss. Wer es nur
oberflächlich liest, wird Unzusammenhängendes und Ungereimtheiten
finden, denn die Zusammenhänge sind nur von der Tiefe her verständlich,
aus der sie gewachsen sind. Man kann aber ruhig behaupten, dass die
Menschen, die eine Zeit lang mit diesem Buch in der Stille leben, —
das kann auch mitten in der Arbeit geschehen, denn das Buch bringt die
Stille mit sich, — das Wunder der Bildwerdung so erleben werden, dass

sich nicht nur ihr Bild verwandeln wird, sondern auch das Bild ihrer Welt.
Theo Spoerri.

Hinweis auf deutsche Bücher
Im Literaturinventar steht Ueberkommenes und Uebernommenes. Das

eine ist einfach da, Urväter Hausrat, nie aufgeräumt und weggeschafft ;

das andere ist aus Ueberzeugung festgehalten. Das eine ist mehr
zufälliges Erbe, das andere bleibender Besitz. Es kann aber eintreten, dass

unter gelockerten Zeitbedingungen auch das Erbe liebender geprüft und

59



zum wirklichen Besitz erhoben wird, weil der Wille zum Ursprung und
zum Oesetz der organischen Ueberlieferung unter der Sorge vor allem
Verfall mächtig wird. Wir leben in einer so gearteten Zeit, und es ist
symptomatisch, dass Neuauflagen älteren Schrifttums, Anthologien,
Lesebücher in grosser Zahl erscheinen. Das „Deutsche Lesebuch" Hugo von
Hofmannthals, das „Geisteserbe der Schweiz" Eduard Korrodis
entstanden noch aus der Sicherheit, in der man sich des ererbten Besitzes
ungetrübt freuen durfte; heute wird der Liebhaber des Vergangenen
durch die Frage geführt: wie schütze ich ein Gut?

Solche Besorgnis spricht aus dem tiefen Vorwort, das Paul Han-
kamer seinem „Buch der Stille" vorausschickt, „Verpflichtendes

Erbe" (Verlag der Buchgemeinde Bonn, 1937). Bis zur Feierlichkeit

steigert Hankamer sein Präludium. „Gross ist der Reichtum unserer
Bildung. Wer aber möchte unehrfürchtig ohne letzte Not auf etwas vom
Vätererbe verzichten, solange es heil und förderlich ist?" Und dann
begründet er mit feiner Klugheit die auf den ersten Blick etwas befremdliche,

weil sehr einseitige Auswahl der Prosastücke des 19. Jahrhunderts:
neben je einer Erzählung von Jean Paul, Grillparzer, Brentano, Gott-1

helf und Ferd. von Saar drei Proben aus Stifters Werk. Hankamer will
nicht eine zufällige Summe von dichterischen Sprechweisen anbieten,
„sondern geradezu in den Grenzen des Möglichen eine einzige Tonart:
wir nennen sie die Stille." Weiterhin sucht Hankamer das Volkstümliche
herauszustellen. „Volkstümlich sind diese Geschichten, weil sie von
etwas erzählen, dem eine ganze Gemeinschaft auf vielen sozialen und
sittlichen Stufen des Lebens Nachfolge leisten kann, von etwas, das

einem Volk seinen Bestand verbürgt." Dass Hankamer bei dieser
Zielsetzung bewusst G. Keller ausschliesst, kann mit der Charakterisierung
„politisch-kämpferische Sprechweise", welche demnach die Stille
zerschneidet, nicht überzeugen. Die Absicht des Herausgebers jedoch ist
erreicht: ein wundervoll warmes, ruhiges Buch ist geworden, dessen

Volkstümlichkeit in der Wahl der Erzählungen liegt, und dessen literarischkritischer

Gehalt durch Hankamers Einführung zu einem wahren Ge-
nuss wird.

Neben den Erzählern des 19. Jahrhunderts steht ein Bändchen

„Deutsche Prosa im 18. Jahrhundert", besorgt von Kurt
May (Verlag Junker 8c Dünnhaupt, Berlin, 1937), mit ganz anderer
Zweckbestimmung. Mays Sammlung ist eine Stilgeschichte vom Ausgang
des Barock bis zur Klassik. Sie ist so geschickt gestaltet, dass das, was
May im Nachwort sagt, mühelos erkannt wird, dass nämlich die
formgeschichtliche Entwicklung identisch mit der geistesgeschichtlichen ist.
Von Lohenstein über Gottsched, Geliert, Lessing u.s.w. bis zu Schiller
und dem Goethe des „Wilhelm Meister" erlauben die vorzüglich
ausgewählten Texte spielend einen Ueberblick über eine entscheidendste
Periode deutscher Geistesgeschichte. Sie sind wohl in erster Linie für
den Germanisten berechnet, höchst geeignet auch für den Deutschunterricht

der Gymnasien; aber die Stücke mögen auch für den Nicht-
studenten gelten, weil sie als Einzelheiten in manchem Betracht reizvoll

60



sind, etwa als Medaillons der parfümierten und gepuderten Rokokowelt
oder als Dokumente für den grossartigen Uebergang vom überbetonten
Individualismus zur klaren klassischen Welt- und Qottschau.

In neuer, stark gewandelter Auflage liegt das „B a 11 a d e n b u c h"
von Ferdinand Avenarius vor (Verlag Georg D. W. Callwey,
München), das seit seinem ersten Erscheinen, vor dreissig Jahren, eine höchst
wesentliche Umformung erfahren hat. Schon Avenarius selbst hat in den
von ihm besorgten Neuauflagen verworfen und neu aufgenommen; sein
Fortsetzer, Hans Böhm, pflügt ein gutes Stück weiter um, und es kann
nicht entgehen, dass er dem Zug und dem formalen Gebot des neuen
Deutschland Rechnung trägt. Kostbarkeiten der Ballade muss man
vermissen, wie Heines „Wallfahrt nach Kevlaar", schlimmer: „Die
Grenadiere!" Auch Enrica von Handel-Mazzetti ist gefallen. Es
scheint aber, dass der Bearbeiter des Balladenbuches mit
solchen Streichungen lediglich eine aufgezwungene Verpflichtung
erfüllt hat, denn in seinem übrigen Vorgehen Hess er sich von reih
künstlerischen Ueberlegungen führen. Wie hätten sonst „Was blasen die
Trompeten?" von Arndt, „Reiters Morgenlied" von Hauff, „Die Trompete

von Vionville" von Freiligrath, „Lützows wilde Jagd" von Körner
verabschiedet werden können? Ueber andern Wechsel lässt sich im
einzelnen streiten. Warum musste Goethes „Gott und die Bajadere"
weichen, warum Lenaus „Drei Zigeuner", warum Chamissos „Die Sonne

bringt es an den Tag", warum Bürgers „Lied vom braven Mann"?
Dagegen: ist unter den neuen Nummern Lenaus „Postillon" eine wirkliche

Ballade oder Klemms „Westwärts" oder Carossas „Fahrt"? Glücklicher

bestellt wirkt jetzt C. F. Meyer, nachdem „Der römische Brunnen",

„Karyatide" und „In der Sistina" ausgemerzt wurden. Ebenso
günstig ist die Neuwahl bei der Droste; Heyse wird man nicht
vermissen (eher Dehme!!). Besonders stark erweitert ist die Gruppe
Volksdichtung, die ja unerschöpflich sein kann. Spitteier steht noch mit einem
Gedicht vertreten („Die Blütenfee"), ebenso Münchhausen, der doch

eigentlich der stärkste lebende Balladendichter ist, wenn auch nicht
immer der geschmackvollste. Unter den neu Gekrönten findet man Flex,
Blunck, Johst, Burte, Ricarda Huch, seltsamerweise den gekünstelten
Csokor, den versuchenden Bischoff. Dürfte nicht C. F. Wiegand ehrenvoll

in die Reihen treten? Aber Anthologien haben stets ein
eigenwilliges Gesicht. Die Neuauflage des „Balladenbuches" ist weit über
Avenarius, seinen Willen, sein Urteil und seinen Stil hinausgewachsen
und ein im ganzen so kraftvolles Werk, dass es auch im heutigen
Gewände ein Hausbuch bleiben und wieder werden kann, als welches es

Avenarius vor einem Menschenalter gedacht hat.
Carl Helbling.

61



Ein Prediger in der Wüste
Zu Fr. W. Foersters: „Europa und die deutsche Frage

In dem mit Verbissenheit geführten Kampf um die „Kriegsschuld" hat
Friedrich Wilhelm Foerster — einst Dozent an der Universität Zürich —
stets an der Spitze gestanden. Seine Eignung für Auseinandersetzungen
dieser Art kann rückblickend in den Lehren gefunden werden, für die
er die studierende Jugend um die Wende des Jahrhunderts zu
entflammen versuchte. Das grosse Bedürfnis und besondere Vorrecht der
akademischen Jugend, im Grundsätzlichen letzte Fragen zu stellen,
verlangt für die Beantwortung Persönlichkeiten, die Träger einer reinen Idee
sind. Das ganze Gebiet der philosophischen Ethik fand in Foerster einen
solchen Betreuer mit Bekennermut. Foerster gehört zu den wenigen, die
ihrem Wesen ein Leben lang treu bleiben; eine Tatsache, die befremden

würde, wenn man es dem Manne nicht immer zugetraut hätte.

Und nun tritt der aus seinem Vaterlande Vertriebene mit einer „Philosophie

der europäischen Krise" vor den Leserkreis ausserhalb des
Deutschen Reiches, einem Werk, das besonders den erschüttert, der
nicht nur der Dokumentation kritisch folgen kann, sondern der auch den
Kreis der herangezogenen Persönlichkeiten wägend zu würdigen
vermag. „Europa und die deutsche Frage, eine Deutung und ein
Ausblick." Zweite Auflage 1937, Vita Nova Verlag Luzern, „gewidmet
den europäischen Staatsmännern", stellt schon durch seine Zitathäufung
grosse Anforderungen. Durch die Basierung des Ganzen auf das 13.

Kapitel der Offenbarung des Johannes sieht man sich in eine Atmosphäre
geführt, die einem den Atem rauben könnte. Ist das Werk eine
Autobiographie mit Memoirencharakter oder eine Busispredigt mit
Sündenbelegen, ist der Verfasser GeneraLprokurator oder Parzival, politischer
Historiker oder Savonarola? „Da ich es verschweigen wollte, zerfrass
es meine Gebeine", lässt er biblisch das Vorwort schliessen.

„Die Entmenschlichung des Menschen durch die Organisation ist das

ungeheure Verhängnis der modernen Menschen." — So hätte der
holländische Kolonialkritiker Multatuli auch schreiben können, er, dessen

heisse Vaterlandsliebe wie bei Foerster das Verständnis für ihn bei
seinen heimatlichen Zeitgenossen in keiner Weise förderte.

Das vorliegende Werk ist aus chiliastischem Geiste geboren, den Leser

springt eine Dogmatik an, der er häufig nicht gewachsen sein dürfte.
Der Geist des „Tieres" in der „kollektiv gesteigerten Tierheit" tritt zum
letzten Kampfe gegen Christus. Das Jahr 1866 ist das erste grosse Indiz,
dass wir „letzten Zeiten" apokalyptisch gesprochen — entgegen gehen.
Der Verfasser ist von der Folgerichtigkeit der „Antichrist"-Entwicklung
so erfüllt, dass ihm die Apokalypse zum historisch zwingenden Dokument

wird.
Thema der Foersterschen Arbeit ist die Klarlegung der Schuldfrage

am Weltkrieg und damit am heutigen europäischen Zustand. Als Philosoph

und Moralist hat Foerster Visionen und plötzlich erhellen sich ihm

62



derartige Zusammenhänge: „Das Evangelium Matthäi beginnt mit
folgender Tafel der Erzeugung — Abraham zeugte Isaak, Isaak zeugte
Jakob... Aehnlich könnte man sagen: .Bismarck zeugte Bülow, Bülow
zeugte Bethmann, Bethmann zeugte den Weltkrieg.'" — Nur eins
scheint ihm rätselhaft, -— die Blindheit der Welt für das Zwangsläufige
der europäischen Entwicklung. Eine Hegeische Konstruktionsbegabung,
zeitgemäss verschoben, tut sich vor uns auf, ein „Totentanz" wird
lebendig.

«Als Hannover gegen die Annexion durch Preussen protestierte,
antwortete Bismarck: „Es handelt sich jetzt um die Interessen Preussens
und wo es sich um diese handelt, kenne ich kein Recht." Der grosse
ostfriesische Rechtslehrer Ihering sagt zur gleichen Zeit: „Mit einer
grösseren Frivolität ist vielleicht nie ein Krieg angezettelt worden", um
nach dem Fall Oesterreichs zu schreiben: „Ich beuge mich vor dem
Qenie eines Bismarck... Ich gebe für einen solchen Mann der Taten
hundert Männer der machtlosen Ehrlichkeit."» Wenn im ganzen Buch
nur diese Sätze ständen, würde man schon in solcher geistiger Haltung
eine furchtbare Aehnlichkeit mit der allerneusten Historie erkennen
müssen. Der Aetiologie dieses Geistes geht Foerster mit grausamer
Konsequenz nach, sich dabei gelegentlich weniger als wünschenswert
um etwaige Lücken in seinem geschichtlichen Weltbild kümmernd. Ein
Beispiel: 1190 wurde in den Kreuzzügen die Stadt Akkon erobert und
der deutsche Ritterorden gegründet — „das war die Gründung des

preussischen Staates"(!) Preussisch, und neudeutsch sind ihm identisch!
Bismarck sieht er als echten Ordensnachkommen — altpreussische
Gewalt gepaart mit Tücke. Dieser „geistigen Enge" steht im Drama
als Gegenspieler gegenüber das alte deutsche Kaiserreich bis in seine
letzte Wiener Fassung; ein zwar chimärisches Gebilde, dem aber nach
Foerster alle fruchtbaren Keime zu einer europäischen Föderation von
Deutschtum und Slaventum innewohnten. „Das österreichische Problem
hat eine providentielle Bedeutung..., im Ausland hat man
merkwürdigerweise davon noch keine Ahnung." So Foerster in einer Schrift
Wien 1916 „Das österreichische Problem".

In dokumentierten Darlegungen wird aus der Aera Bismarck dep-

schwächliche Nachfahre Wilhelm II. erklärt. Wenn der Militarismus
Moltkes am Macchiavellismus Bismarcks einen Widerstand fand, erfahren
wir umgekehrt, dass die preussische Militärkaste mit Moltke No. 2

auf keine politischen Hemmnisse stiess als sie schliesslich 1914 den
Augenblick zum Präventivkrieg für günstig erachtete. Das Verhalten
des kaiserlichen Deutschlands auf den beiden Haager Friedenskonferenzen

dürfte den Unterschied zwischen preussischer und westlicher
Mentalität am besten zeigen, und so hat Graf Brockdorff-Rantzau am 14.

Februar 1919 in der deutschen Nationalversammlung mit Recht erklären

können: „Wir erkennen an, dass die Stellung, die Deutschland auf
den Haager Friedenskonferenzen in diesen beiden grundlegenden Fragen
(der Schiedsgerichtsbarkeit und der Abrüstung) eingenommen hat, eine
historische Schuld in sich schloss, für die unser ganzes Volk jetzt büssen

63



muss. Sie war nicht nur durch eine übertriebene Scheu vor den
Schwierigkeiten der Lösung, sondern auch durch falsche Einschätzung des
politischen Wertes von Macht und Recht veranlasst."

Die alleinige Schuld am Kriege will Foerster dem Preussen-Deutsch-
land aufbürden. Die Höhe der Alliierten-Forderung im Versailler Frieden

scheint ihm sogar gerechtfertigt, wenn er sich die Zerstörungsexzesse

in den besetzten Gebieten ins Gedächtnis, zurückruft. In
grandioser Einseitigkeit vergisst Foerster z. B. die Not der Kolonialdeut-
schen zu Beginn des Krieges und behilft sich offenbaren Ungerechtigkeiten

der andern Seite gegenüber mit der umso konsequenteren
Dokumentierung einer verhängnisträchtigen Schuld des verpreussten
Deutschlands und seinef Militärmaschinerie. „Das deutsche Volk wird
sich mit Europa nicht versöhnen können, ohne sich zuvor mit der Wahrheit

ausgesöhnt zu haben."
Die Frage, ob ein anderes Volk solche „Prediger in der Wüste"

hervorgebracht hat oder heute hervorbringt, würde zu einer
historischpsychologischen Studie von beträchtlichem Umfang Anlass geben können.

Auf den objektiven schweizerischen Betrachter macht die
polemische Zusammenstellung von unzweifelbar echten Dokumenten einen
tiefen Eindruck. Dieser Eindruck ist aber zwiespältig, weil Foerster
unterlassen hat, an die Politik der Gegenmächte denselben apokalyptischen
Masstab anzulegen. Vor allem wird dies empfunden bei der Behandlung
der letzten Vorkriegsjahre und der Zeit, die unter dem Zeichen von
Versailles steht. „Quo vadis Germania?" fragt eine Kapitelüberschrift.
Die darin gegebene Antwort erscheint unbefriedigend. In der Nähe der
Archivakten zeigt sich die Kraft des Verfassers stärker als in der
Voraussicht künftiger politischer Ereignisse. Er teilt diese Schwäche mit den
meisten „Predigern". Für den zu abstrahieren verstehenden Leser dürfte
die Lektüre dieses Buches manche Erkenntnisbereicherung bedeuten.

Heinrich Welter.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 956.060

Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A. G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Zürich

Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr. Erscheint

jeweilen anfangs des Monats.

64


	Kleine Rundschau

