Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)
Heft: 1
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die dusserste Kraft. Was aber eine Lehre wert sei, muss sie am
Ritsel des Todes bewihren. Sie steht um so héher, je mehr sie
uns befihigt, den Tod zu iiberwinden und die Leiden, die in
seiner Nihe lagern und mit dem Verlust aller Hoffnungen des
Lebens verbunden sind. Man lese in einer bitteren Stunde ein
Kapitel aus Dostojewsky und danach aus Nietzsches Werken,
um die Probe zu machen: wir werden sie nicht wiederholen.

KLEINE RUNDSCHAU

Zwei neue Werke von Ernst Howald
I. Kultur der Antike.

Das Détail der Historie und der Philologie hat sich zu so ungeheueren
Massen aufgetiirmt, dass der gewissenhafte Gelehrte in Gefahr kommt,
an eciner Gesamtiiberschau zu verzweifeln. Wir leben in einem Zeitalter
der Kunst-Registratoren, deren geistige Leistung sich nach dem Kilo
publizierten ,Materials” bemisst, und fiir diese Art Wissenschaft ist es
eine Frage der Notwehr, Versuchen zum zusammenfassenden Ueberblick
das Odium des ,Journalistischen” anzuheften. Andererseits fehlt es ja
auch nicht an voreiligen ,Synthesen” auf weltanschaulicher Grundlage,
die sich iiber die Kenntnis des Détails hinwegsetzen, weil ohnehin von
Anfang an feststeht, was sich ergeben soll.

Es braucht deshalb Mut, allen Bedenken zum Trotz ein Fazit zu zie-
hen aus eigener und fremder Forschung, ein auch dem Laien lesbares
Gesamtgemilde zu entwerfen, von dem der Verfasser weiss, dass es nie
in allen Einzelziigen zu beweisen ist, und dass Vieles nur eben an-
gedeutet werden kann.

Die drei Hefte ,Kultur der Antike” des Ziircher Altphilologen Ernst
Howald bilden die Einleitung des grossen, im Erscheinen begriffenen
»Handbuches der Kulturgeschichte’’*) und hieraus darf der Besprechende
die Erlaubnis entnehmen, als Nicht-Fachmann das Buch den, Lesern der
wNeuen Schweizer Rundschau” anzuzeigen — als einer jener mehr all-
gemein, aber deshalb nicht weniger intensiv an der Antike interessierten
Durchschnittsleser, an die sich dieses Werk wendet.

Seit Jacob Burckhardts griechischer Kulturgeschichte ist die mykenisch-
kretische Vorzeit aus den Schutthiigeln von Mykene, Troja, Knossos usw.

y,Handbuch der Kulturgeschichte” herausgegeben von Dr.
Heinz Kindermann unter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter, Akadem..
Verlagsgesellschaft Athenaion, M. B. H. Potsdam. Die ,Kultur der An-

tike” umfasst 166 Seiten mit 124 Abbildungen und 6 ganzseitigen
Tafeln.

i 49



aufgestiegen. Man hat gelernt die archaische Zeit nicht nur als primitive
Vorstufe zu klassischen, sondern als eine Epoche von eigenem Wert zu
sehen. Die wachsenden Kenntnisse der Prihistorie und der Psychologie
primitiver Voélker haben iiberraschende Lichter auch auf die griechische
Vorgeschichte und die griechische Mythologie geworfen: wir sehen heute
die griechische Kultur nicht mehr als etwas Isoliertes und Konstantes, son-
dern als historischen Prozess, in sich selbst voller Nuancen, eng ver-
flochten mit der Kultur Aegyptens, Vorderasiens, mit den prahistorischen
Kulturen des Mittelmeerbeckens, der Nordvélker, und doch von un-
verwechselbarer Eigenart, einmalig, unwiederholbar, und folgenreicher
als alles Andere.

Fiir den Kulturhistoriker ergibt sich daraus das Problem, zugleich die-
ses Fliessen, diese Abhiingigkeit der Kulturgeschichte von der gesamten
historischen Situation zu zeigen und trotzdem das normative Ideal, das
die griechische Kultur fiir die gesamte europiische Kultur bis auf die
Gegenwart abgegeben hat zu betonen und zu begriinden, denn an diesem
kapitalen Faktum indern alle Relativierungen des Griechischen nichts,
im Gegenteil, sie stellen es nur umso deutlicher heraus. '

Es ist merkwiirdig, wie wenig diese grundlegend neuen Aspekte der
griechischen Kultur sich in weiteren Kreisen bisher durchgesetzt haben:
noch immer sieht man Griechenland vorwiegend durch die Brille des Klas-
sizismus, behaftet mit dem peinlichen Anspruch des ,,Akademischen”
auf starre Uniibertrefflichkeit und Allgemein-Verbindlichkeit, damit aber
verbaut man sich — zugleich mit dem Verstindnis fiir die Bedeutung des
griechischen Elementes in der Kultur des neueren Europa, — das Ver-
stindnis dieser Kultur und der heutigen Kultursituation selbst. Man
muss nur etwa an die vollig schiefe Stellung und Hilflosigkeit der heu-
tigen Architektur gegeniiber dem Problem der Monumentalitit denken,
um zu sehen, welche unmittelbar-praktischen Folgen diese Verstindnis-
losigkeit nachsichzieht. Es wire darum dringend wiinschbar, dass man
bald wieder den Weg einer geistigen Auseinandersetzung mit der Antike
der heute iiblichen Flucht in die Ignoranz vorziehen wiirde.

Es geht Howald nicht nur um die Feststellung der Tatbestinde, son-
dern vor allem um das, was sie zusammenbindet, um die Idee des Grie-
chischen, die iiber Griechenland hinauswirkt um zur Leitidee fiir Europa
zu werden. Seine ganze Arbeit ist auf diese grosse Linie gestellt. Er
sucht zuerst den Ursprung der spezifisch griechischen Haltung, er ver-
folgt ihre wechselnden Formen und dann vor allem ihre Sublimierung
zu jenem, an keine nationale Schranke mehr gebundenen Humanismus,
der allen Riickschligen zum Trotz das Riickgrat der europiischen Geistes-
geschichte bildet. Howald setzt den Ursprung dieses spezifisch-Griechi-
schen hinauf in die vor-indogermanische kretische Vorzeit, deren Glanz
und adliger Lebensstil noch bis in die klassische Zeit nachleuchtet. Die
ersten, von Norden einwandernden Griechenstimme haben sich ganz die-
ser Kultur untergeordnet — mit dem Unterschied freilich, dass sie
nicht wie die Kreter grosse, offene, unbefestigte Palast-Stidte gebaut
haben, sondern Kkleine schwergepanzerte Herrensitze, wie Tirynth und

50



Mykene. Ein neuer grosserer Bevolkerungsschub — die ,,dorische Wan-
derung” verdringt um 1200 diese Frithkultur, ihre Triger wandern
nach Osten ab, nach den Inseln und der asiatischen Kiiste, wo sie zih
am Ideal der alten vornehmen Lebensformen festhalten, obwohl die be-
schrinkteren Lebensverhiltnisse nicht mehr erlauben das Ideal im alten
Rahmen zu verwirklichen. Ein Abglanz dieser Welt der Vorzeit liegt
iiber den homerischen Epen und mit ihm jene schon kretische Lissig-
keit in religiosen Dingen: man stellt sich die Gétter sehr menschlich
vor und scheut sich nicht, sie gelegentlich mit allzu menschlichen Ziigen
auszustatten; man steht ihnen und der Welt mit einer gewissen herren-
massigen Verniinftigkeit gegeniiber.

Das griechische Festland verfillt fiir 300 Jahre einer radikalen Bar-
barisierung; aber die urspriinglich kretischen Lebensformen waren, wie
Howald annimmt, im Osten noch nach einem halben Jahrtausend Ile-
bendig genug, um auf das Festland zuriickzuwirken wund hier eine
eigene, neue Kulturblite zu wecken. Vielleicht wird man zégern diese
Uebernahme urspriinglich fremder Kulturmasstibe mit Howald als ,er-
sten Humanismus” zu bezeichnen, denn unter Humanismus mochte man
sich die bewusstere Nachfolge eines normativen Kulturideals vorstellen,
doch liegt nicht viel an der Bezeichnung.

Im Osten entwickeln sich die sozialen Verhiltnisse in der Richtung
auf eine relative Demokratisierung. Die urspriinglich auf die patriar-
chalische Gesellschaft der homerischen Epen zugeschnittenen Lebens-
ansichten verlieren ihre Unterlage, das noch immer lebendige Ideal
des herrenmissigen Lebens muss sich nun mit den Kkleineren Mass-
stiben der Wirklichkeit auseinandersetzen. Der Lebensstil, der vorher
durch gesellschaftliche Konvention gebunden war, wird zur personli-
chen Angelegenheit und nun — im VII. Jahrhundert zum ersten Mal in
der europiischen Geschichte, treten uns fassbare Personlichkeiten von
grossartigem Individualismus entgegen, - wie Alkaios, Sappho, Archilo-
chos. Mit ihnen tritt das Persénliche, Private zum ersten Mal ans Licht,
die Literaturform der Lyrik, das psychologische Interesse iiberhaupt
und die spezifisch griechische Erotik.

Ganz anders ist die Kulturstimmung des westlichen, festlindischen
Griechentums, dumpfer, geladen von dynamischen Spannungen, erschiit-
tert von der Erregung des Dionysos-Kultes und dem Sektenwesen der
Orphiker, weit stirker religiés interessiert, als der skeptische Osten. Die
Festlandgriechen bedurften zur Bindigung ihrer Leidenschaften einer
Religion — hier wirken nun die vermenschlichten, homerischen Gotter
der jonisch-kretischen Fremdkultur zersetzend, vielleicht kommt aber
nun gerade jenes Mass an Hingabe, das den Goéttern verloren geht,
der Kunst zugut, die nie und nirgends mit gleicher Intensitit, mit glei-
cher leidenschaftlicher Anteilnahme des gesamten Volkes gepflegt wurde.

Auch im Osten erwacht das Bediirfnis nach einem das unsicher ge-
Wordene Dasein sichernden Symbol, aber auch es wird nicht im Re-
ligitsen gesucht, sondern im Rationalen, im philosophischen Wunschbild
des Kosmos, der nicht geglaubt, sondern durch Experiment und logi~

51



schen Schluss erwiesen werden soll. Auch das war eine geistige Kon-
zeption von ungeheurer Bedeutung, denn durch sie wurde der Wille zur
Wahrheit ein Attribut des kosmischen Symbols und als dieses an seiner
Unbeweisbarkeit zerbrach, blieb der Wille zur Wahrheit als Selbstzweck
und Impuls aller Wissenschaften iibrig.

In der Polaritit des ostlichen und westlichen Griechentums liegen die
Voraussetzungen fiir den historischen Gliicksfall Athen. Bei diesen do-
risch erzogenen loniern riicken die Pole so nahe zusammen, dass der
Funke iiberspringt: hier zum ersten Mal erwacht der gemeingrie-
chische Gedanke, der in der Hilfeleistung an die Ostgriechen und in den
Perser-Kriegen zur Tat wird.

Aus dieser einmaligen Konstellation erwuchs die Kulturbliite Athens,
dieses die Jahrtausende faszinierende Schauspiel eines Lebens in dem
sich die Begriffe Mensch und Biirger deckten, in dem das private Leben
des Einzelnen ohne Zwang im Offentlichen aufging, eine Zeit in der die
grossten Kunstleistungen aller Zeiten als eine Aeusserung des gesamten
Volkes entstanden, in der es noch keine Kunstverstindigen und -Un-
verstindigen, keine Kluft zwischen Gebildeten und Ungebildeten gab.
Es ist eine Epoche in der sich hochaltertiimliche Ziige mit solchen aus-
gesprochener Dekadenz mischen, und man wire Howald dankbar ge-
wesen, wenn er nicht nur die Voraussetzungen und die Folgen dieser
athenischen Bliite aufgezeigt, sondern auch diese selbst ausfiihrlicher und
mit sinnlicheren Farben geschildert hitte. In der griechischen Kultur-
geschichte lassen sich die einzelnen kiinstlerischen Gebiete weniger als
irgendwo sonst als Sondergebiete abspalten, doch wire es vielleicht eine
wirklich unlésbare Aufgabe gewesen, auch noch die Kiinste ausfiihrli-
cher in den so knappen Umfang der Darstellung einzubeziehen. Sehr
deutlich wird dafiir das eigentlich Tragische, iusserst Prekiire dieses
athenischen Glanzes, das man bei seiner Bewunderung nie vergessen
diirfte: Dieser Staat steht auf Messers Scheide; die athenische De-
mokratie ist strenggenommen eine Aristokratie, in der noch die alten
ritterlichen Vorurteile mit ihrer Verachtung des Handwerks lebendig
sind, das man Fremden und Sklaven iiberlisst. Eine Bevélkerung von
110—120000 Menschen lebt in dusserster Enge beieinander und die re-
gierende Schicht von 6—10000 erwachsenen Vollbiirgern bildet eine ge-
schlossene Gesellschaft von dusserster Reaktionsbereitschaft, die sich
vollig der Tatigkeit fiir den Staat widmet, weil sie fiir einige Jahrzehnte
von der Sorge um das tigliche Brot befreit ist. Die athenische Demo-
kratie hat sogar kommunistische Zige: der Staat lisst keine grossen
Privatvermégen aufkommen und die Biirger der Zeit, die die Marmor-
bauten der Akropolis errichtete, lebten personlich in grosster Einfachheit.

Diese athenische Demokratie des V. Jahrhunderts mit ihrem Gleich-
gewicht zwischen Personlichkeit und Staat wird fiir die Folgezeit zu
einem blendenden Wunschbild von ungeheurer Ueberzeugungskraft, wih-
rend sie sich in Wirklichkeit nur so lange halten konnte, als die Tribute
des athenischen Seebundes einliefen — also bis zum politischen Zu-
sammenbruch im Jahr 404. Von da an wurde es zur Fiktion, aber in

52



der Kulturgeschichte gehoren solche Fiktionen zu den wirklichsten Rea-
lititen. Aeusserlich Andert sich scheinbar wenig: weil keine vorher unter-
driickte Kulturschicht da war, die an die Stelle der verfallenden hitte
treten konnen, blieben die dusseren Formen noch lange in Geltung: man
will nicht wahr haben, dass sich etwas geindert hat. Bezei'c‘hnend_i"st_
aber ein kleines Zeichen: das Aufhdren der Kritik; man hat keine Mass-
stibe mehr und wagt keine mehr aufzustellen. In diesem sinkenden Athen
des 1V. Jahrhunderts gibt es nur noch eine grosse, tragisch vereinsamte
Figur: Platon. Seine aristokratische Forderung nach Herrschaft der Be-
sten, inmitten allgemeiner Korruption, ist antiliberal, aber doch ganz im
Stadtstaat verankert. Er findet den Ausgang ins Metaphysische und wird
damit zum Vorldufer der spiteren Zeit und sogar des Christentums.

Es ist einer der nachdenklichsten und merkwiirdigsten Vorginge der
Historie, dass das sich selbst historisch werdende Athen, dem keine
Realitit mehr entspricht, in der Form.des Humanismus fiir Europa kul-
turschopferisch wird. Gerade weil die athenische Kultur ihren Mutter-
boden verloren hatte, weil sie an keine politische Unterlage mehr ge-
bunden war, konnte sie zum iibernationalen Begriff und Vorbild werden.

Die romische Kultur ist einzig dadurch von europiischer Be-
deutung geworden, dass sie dieses griechische Vorbild den westlichen
Vélkern vermittelt hat. Howald zeigt, wie sogar die spezifisch romische
Leistung, die Griindung des Imperiums, auf griechischen, humanistischen
Voraussetzungen ruht. Sie hat sich in hundertjihrigen Kimpfen gegen
den alten romischen Geschlechterstaat durchsetzen miissen unter Zer-
nichtung derjenigen Schichten, die die Triger des alten romischen Staa-
tes, waren. Das Imperium Romanum ist nicht etwas Naturgewachsenes,
sondern eine mit unendlichen Opfern erkimpfte, mithsam errungene me-
taphysische Idee. Sie tritt mit Augustus endlich rein in Erscheinung,
aber auch diesmal nur fiir einen Augenblick: Augustus glaubt die al-
ten unverdorbenen Zustinde einer besseren Vorzeit wiederherzustellen,
er ist sich nicht bewusst, dass in ihm etwas Neues unaufhaltsam in Er-
scheinung tritt, das er nicht anstrebt: die absolute Monarchie. Auch die
Kultur der augusteischen Zeit ist nicht dem Boden verwurzelt, sie st
eine Idealwelt, aber gerade als solche von grosster propagandistischer
Kraft, denn durch diesen, so kurzlebigen, augusteischen Humanismus
wird Rom zum Mittelpunkt der Welt. Er ist ebenso die Voraussetzung
fiir den mittelalterlichen Reichsgedanken ,wie fiir die Festsetzung des
Pépstlichen Stuhles in Rom. Streng genommen war es die geistige
Spannung von zwanzig Jahren, getragen von einem einzigen Mann und
dem kleinen Kreis seiner engsten Freunde. Hier findet Howald besonders
schéne Worte zur Charakterisierung der bewunderungswiirdigen ethi-
schen Haltung der augusteischen Epoche. Nur von ihr aus kann man
auch der Kunst dieser Zeit gerecht werden, die unterschitzt wird, wenn
Mman sie unter dem Gesichtspunkt der Originalitit beurteilt: es liegt in.
ihr die willentliche und bewusste Bescheidung auf beste griechische Vor-

53



bilder, die strenge Selbsterkenntnis, nichts Besseres leisten zu kénnen —
keine Kunsttheorie ist absoluter als die rémische.

Die absolute Monarchie, gegen die sich Augustus mit seinen besten
Kraften gewehrt hatte, setzt sich nach ihm unaufhaltsam durch, aber es
sollte noch zwei Jahrhunderte dauern bis man sich das eingestand, bis
das griechische Staatsideal auch als Wunschbild erlischt. Noch die er-
sten Kaiser fithlten sich mit griechischer Selbstbescheidung als Leiter des
Volkes, nicht als Selbstherrscher, und die Ausdehnung des rdmischen
Biirgerrechtes auf die Provinzialen war ein letzter Versuch ein Staats-
volk, einen ‘Demos zu schaffen im Sinn des alten Athen; der Anstoss
dazu ging nicht, wie man erwarten sollte, von den Provinzen aus, son-
dern von rdmischer Seite.

Das humanistische Denken, das sich noch immer am demokratischen
Ideal des V. Jahrhunderts orientiert, wehrt sich gegen die Bewusst-
werdung der Realitat, die sich nur durch ihr eigenes Schwergewicht un-
ter dem Erlahmen der idealistischen Fiktionen durchsetzt. Aus dem
hohen und freien Verantwortlichkeitsgefiihl des Augustus wird der
dumpfere Dienstbegriff des Beamten, als welche sich gerade die besten
Kaiser, wie Marc Aurel fithlen. Die politisch einflusslos gewordenen
Kreise des Senatsadels verfallen zusehends und zwar sind die ersten An-
zeichen des geistigen Niedergangs noch zu Lebzeiten des Augustus fiihl-
bar. In Tacitus erhebt sich dann noch einmal ein letzter, hoffnungslos
verbitterter humanistischer Protest gegen die Realitit mit einer Gewalt
des Hasses, die sich bis in die Sprache auswirkt — ein fiir seine Zeit
wirkungsloser Protest, als Forderung aber das wichtigste Vermichtnis
an die europiische Geistesgeschichte.

Es liegt Howald, wie man sieht, nicht daran die Antike der
Gegenwart dadurch nidher zu bringen, dass er sie mit den Ziigen und
Absichten der Gegenwart ausstattet. Er bestrebt sich im Gegenteil, sie in
die historische Distanz zu riicken, das Einmalige, Unwiederholbare ihrer
historischen Situation zu unterstreichen. Wer Howald gelesen hat, wird
nicht in Versuchung kommen die athenische , Demokratie” fiir etwas, der
heutigen Staatsform dieses Namens irgendwie Vergleichbares zu halten,
oder Brutus, den Reprisentanten der konservativen Senatsaristokratie als
Vorkdampfer der Volksfreiheit zu feiern, wie das im Zeitalter der Aufkli-
rung iiblich war. Aber er zeigt eindringlich die grossen Entwicklungs-
linien, die michtige anspornende und formende Wirkung des humanisti-
schen Ideals, und damit zugleich die Ursache, aus der dies alles auch
noch unsere Gegenwart betrifft — ich glaube, es gibt keine andere Dar-
stellung, die das so deutlich machen wiirde. Daneben kann man nur be-
dauern, dass der enge Rahmen der Darstellung kaum Platz fiir-eine mehr
beschreibende Charakterisierung der einzelnen Epochen liess, deren Kennt-
nis vielleicht doch nicht bei allen Lesern im wiinschenswerten Mass vor-
ausgesetzt werden kann.

54



Il. Der Mythos als Dichtung

Gedanken, die im grossen Rahmen der Kulturgeschichte nur angedeutet
werden konnten, werden hier auf dem wichtigen Teilgebiet des Mythos
eingehender dargelegt. ,Diese Untersuchungen... nehmen als gegeben
an, dass die gleiche Lust an Erweiterung, Umarbeitung, Ummotivierung,
die von Homer iiber die Chorlyrik und die Tragédie bis zu den alexan-
drinischen Dichtern festzustellen ist, auch in der epischen Produktion vor
‘den homerischen Gedichten bestimmend vorhanden gewesen sei”. Es
kommt dem Verfasser darauf an zu zeigen, wie sich die griechische Vor-
stellungswelt von den urspriinglichen, mythisch-symbolhaften Urspriin-
gen ablost, um eine in sich selbst ruhende, sozusagen freischwebende
asthetische Bilderwelt zu werden, die sich nach ihren eigenen literarischen
Gesetzen entwickelt. Damit stellt sich Howald in betonten Gegensatz zur
iiblichen Mythenforschung, die gerade die religionsgeschichtlichen und
-psychologischen Hintergriinde sucht, und der Leser bleibt nur etwa im
Zweifel, ob Howald diese Hintergriinde auf sich beruhen lisst, weil sie
anderwirts ausfithrlich genug behandelt sind, oder ob er sie iiberhaupt
nicht gelten lassen will. Wie dem auch sei, es ist lehrreich, einmal jene
Seite des griechischen Mythos so klar dargelegt zu bekommen, die nicht
riickwiérts ,,zu den Miittern” — in die Prihistorie — weist, sondern vor-
wirts ins wache Bewusstsein, — nach Europa.

Wir sehen den griechischen Rationalismus am Werk, wenn das Wort
erlaubt ist, jenen spezifisch griechischen Zug, der unter den bunten Fa-
beln der Vorzeit Ordnung stiftet, weit Auseinanderliegendes zusammen-
sieht, die einzelnen Motive klar umreisst, Parallelfiguren in eine zusam-
men schmilzt, und das mythische Personal in logische und genealogische
Abhiingigkeitsverhiltnisse einreiht. Was Howald interessiert, ist nicht
nur die Blosslegung der iltesten Mythen-Schicht, sondern der Prozess
der Umformung selbst.

So zerlegt sich z. B. die komplexe alte Mirchenfigur eines stiergestal-
tigen Minos in den menschlichen Koénig der Theseus-Sage und das stier-
kopfige Untier Minotauros; aus der alten Ddmonin Medusa wird im li-
terarisch entwickelten Perseusmythos die Prinzessin Andromeda, und
dhnliches mehr. Howald bringt diese, z. T. schon ilteren Beobachtungen
auf eine einleuchtende Formel.

Es findet ganz allgemein eine Gabelung der Ueberlieferung statt: auf
der einen Seite gibt es altertiimliche, in der Entwicklung liegengebliebene
Mirchen-Versionen, volkstiimlich-naiv, voll von Ungeheuern und Wun-
dern, parallel dazu jiingere episch ausgebaute Fassungen, in denen die-
ser Zauber der Vorwelt ausgeschaltet ist, an Stelle der Wunder gibt es
Erklarungen, oft genug von solcher Kompliziertheit, dass man ihnen die
nachtrigliche Einschiebung anmerkt, urspriinglich unabhingige Sagen
werden zu kunstvollen epischen Gebduden zusammengeschweisst, auch
dies nicht ganz ohne sichtbare Nihte: Doppelnamige Helden, wie Paris-
Alexandros, oder Stidte wie Troja-Ilion sind die Zeugen solcher Zu-
sammenziehungen. Umgekehrt gibt es Pluralisierungen: einzelne Ge-

55



stalten des alten Mythos werden zu Paaren, ja zu Volkern erweitert. Das
erotische Element spielt eine grosse Rolle in der mondinen, epischen Fas-
sung, es fehlt in der dlteren, volkstiimlich-mirchenhaften.

Die Analyse der verschiedenen Ueberlieferungs-Schichten fithrt zur
Rekonstruktion eines Urmythos, gegen den die verschiedensten Sagen
konvergieren: der Kern ist stets die Hadesfahrt des Helden, in der Unter-
welt — oder im Sonnenland, die beide seltsam verwand erscheinen —
verrichtet er seine Taten, unterstiitzt von einer gottlichen Helferin, Das
griechische Epos hat sich in Ostgriechenland, in lonien entwickelt, die
uralten Sagen-Kerne weisen aber wieder auf alt-griechischen, mutterlin-
dischen Boden zuriick, in eine Zeit vor die altest-griechische, ,,myke-
nische” Bevolkerungsschicht von der ,,dorischen Wanderung” nach Osten
abgedringt wurde, und altertiimliche appellative Gotternamen stammen
aus einer Vorzeit, die vielleicht die kretische ist.

Wir haben hier lediglich das Geriist dieser Schrift angedeutet, die mit
einer Fiille von Einzelziigen Einblicke gewidhrt in das Werden des grie-
chischen Geistes in einen Zeit, die vor der der erhaltenen Literatur-
denkmailer liegt,

Man koénnte anfiigen, dass sich in der griechischen Architektur genau
die gleiche Ablésung der Formen von den Ursachen nachweisen lisst,
die sie urspriinglich gepriagt haben. Man hat aus den Formen der dori-
schen und ionischen Ordnung auf der Suche nach ihren Urspriingen eine
vorzeitliche Holzarchitektur erschlossen, in der die einzelnen Formen
bestimmten Konstruktionsnotwendigkeiten entsprechen. Das ist wahr-
scheinlich richtig, das spezifisch Griechische liegt aber nicht hier, sondern
darin, dass diese Formen in Stein flibertragen werden konnten, wo sie
ihren konstruktiven Sinn verlieren: sie werden ins Geistige transponiert
und sie erhalten Weltbedeutung als freischwebende Formbegriffe und
isthetische Bilder, die sich unter Verleugnung ihrer Entstehungsgrund-
lagen nach eigenen, ausschliesslich artistischen Gesetzen entwickeln.

#

In einem Zeitpunkt, in dem die Ideologie des totalen Staates auch die
Freiheit der Wissenschaften zu brechen sucht, wird jede geistige Arbeit
ohne Zutun des Verfassers zum Politikum. Howald’s kultur- und mythen-
geschichtliche Studien setzen sich mit keinem Wort mit den Schlag-
wortern des Tages auseinander und doch hat jeder Satz darauf Bezug, in-
sofern er die Tatsachen richtigstellt, und dadurch gewinnt seine Arbeit
jene tiefere Aktualitit, die einzige, die einer wissenschaftlichen Arbeit
wiirdig ist: sie ist die geistige Auseinandersetzung der Gegenwart mit den
Griechen, und damit Triger jener humanistischen Idee, die Europa seit
zweitausend Jahren zu Europa macht — und von deren Weiterleben es
abhingt, ob Europa Europa bleibt. Und wir diirfen uns freuen, dass
dieser wesentliche Beitrag — vielleicht nicht ganz zufillig — gerade auf
unserem schweizerischen Boden gewachsen ist.

Peter Meyer.

56



Die Grenzen der Physiognomik

Als Cartesius die Welt in eine Maschine verwandelte, war das wohl
eine der grossten Revolutionen aller Zeiten, doch zunichst nur eine Revo-
lution des Denkens. Vorher war man vom Ganzen ausgegangen, um das
Einzelne zu erkliren. ,Das Ganze ist vor den Teilen da. Der Zu-
sammenhang ist nur von der Mitte aus sichtbar. Das Untere kann nur
vom Oberen aus verstanden werden”. Das waren die einfachen Grund-
sitze, auf denen das antik-mittelalterliche Weltbild aufgebaut waren. Um
die Welt so vom Ganzen aus sehen zu konnen, musste man auch an das
Ganze glauben, d. h. an Gott als dem Zusammenhang aller Wesen, dem
Ursprung und der Mitte der Welt. Wie nun in den oberen Schichten der
Glaube verdorrte, erstarrte auch das ganze dussere Gedankengebiude.
Um wieder zur Wirklichkeit zu kommen, musste man das versteinerte
System abbauen. Das besorgte mit aller Griindlichkeit Descartes. Und
nun stand er vor der Aufgabe, ein neues Weltbild aufzubauen. Der ein-
zig sichere Ausgangspunkt war nun fiir ihn nicht mehr das Ganze son-
dern der Einzelne, nicht mehr Gott sondern der Mensch, und zwar dieser
besondere zweifelnde, denkende Mensch, der er war. ,Ich denke, also
bin ich — Cogito ergo sum’”. Eine verzweifelte Position, aber eine Po-
sition. Um als Einzelner die Welt zu erobern, musste er sich die Dinge
einzeln untertan machen, indem er sie von aussen anfasste. Es kam ihm
weniger auf das eigenste Wesen der Dinge an als auf ihre Fasslichkeit.
Er musste eine Handhabe an ihnen finden, daran er sie festhalten und
meistern konnte. So lernte der Mensch die Welt vom Standpunkt der
Handlichkeit aus zu betrachten; er ging bloss noch auf das aus, was
man greifen und begreifen konnte.

Aber bald erwies sich die Revolution des Denkens als eine Revolution
des Lebens. Descartes, dieser grosse, reine Denker wusste nicht, welche
Geister er gerufen hatte. Die Mechanisierung des Denkens griff auf alle
Gebiete des Daseins iiber. Der sichtbare Ausdruck der technisch-mecha-
nischen Weltbeherrschung ist die Pariser Weltausstellung 1937 gewe-
sen. Da wurde auch offenbar, wie die Vorherrschaft der tastenden
Hand zu einer fiirchterlichen Verarmung des Formsinns gefithrt hat.
Wihrend frither der Mangel an Formkraft sich hilflos versteckte hinter
ausserlichen Zutaten (man denke an die Hauser und Kleider der Neun-
zigerjahre) zeigt er sich heute ehrlich und schamlos, als was er ist:
nackte Materialitit, Herrschaft der Masse und der Formel.

Doch wihrend in den Aussenschichten dieser Prozess der Weltverwand-
lung durch die greifende Hand seinen dumpf zwingenden Gang weiter-
geht, hat sich schon lang der Protest des Lebens angemeldet. Die ganze
Geistesgeschichte in diesem ersten Drittel des Jahrhunderts kann nur
begriffen werden, wenn man sie als die Wendung von der Formel zur
Form sieht. Man erinnere sich an all die Typologien, die lawinenartig
in das denkende und schauende Europa hereinbrachen (Wolfflin, Wor-
ringer, Scheffler, Spengler, Jung, Adler, Kretschmer, Jaensch, Clauss
usw.) Der Begriff des , Typus”, der auf diese Generation einen fast

ad



magischen Bann ausiibte,-ist nichts anderes als die Briicke von der For-
mel zur Form. Er hat noch etwas starr Zugreifendes, zeigt aber schon
die Richtung zur Mitte und zum Ganzen in seiner polaren Struktur (in-
trovertiert-extravertiert, dionysisch-appolinisch usw.) und in der geheimnis-
vollen Eigenschaft der Steigerbarkeit, der Bewegung auf ein Urbild zu
(das typisch ,,Minnliche”, das typisch ,,Romantische’” usf. kann mehr
oder minder ausgeprigt sein, kann dem Urbild des ,,Minnlichen”, des
»,Romantischen” mehr oder weniger nahe kommen).

So stehen wir schon mitten in einem neuen Ganzheitsdenken. Der
Sinn firr lebendige Form ist wieder erwacht. Der Mensch wagt es wie-
der, die Dinge anzuschauen, anstatt sie bloss abzutasten, Das Auge tritt
wieder sein konigliches Amt an. :

Wie michtig diese Entwicklung schon fortgeschritten ist, zeigt sich
daran, dass bereits die Naturwissenschaft vom Zug zum ganzheitlichen
Schauen mitgerissen wird. Ein hervorragender Naturforscher wie Paul
Niggli wagt es in seinem grossziigigen Aufsatz iiber ,Naturerkenntnis
und Naturgestaltung’” (,Neue Schweizer Rundschauw’”’ Februar 1938) von
einer ,Riickkehr zur Anschaulichkeit” zu sprechen. Er zeigt wie durch
die ,,Beriicksichtigung der Metrik, der Selektion, der Prinzipien, Normen,
Ideale, Typen” die Naturwissenschaft in Lebensnihe riickt. ,Die Span-
nung, die zwischen kiinstlerischem Erlebnis, geistiger Ideenentwicklung
und Naturwissenschaft bestanden hat und die in der Stellungnahme
Goethes zur mechanischen und gestaltlosen Auffassung des Weltgesche-
hens ihren ersten grossen, oft missverstandenen Ausdrfuck fand, be-
ginnt sich zu lésen. Forscher, Kiinstler und Mensch, Erlebnis und Er-
kenntnis sind sich wiederum der gemeinsamen Wurzel bewusst ge-
worden”.

Die Riickkehr zur Anschaulichkeit bekundet sich besonders deutlich
in dem Interesse, das die verlockendste und verwirrendste sichtbare
Form, das menschliche Gesicht neuerdings findet. Rudolf Kassner hat die
Physiognomik befreit von den Zudringlichkeiten derjenigen, die den
Charakter von aussen her ,fassen” und ,fest-stellen”’ wollen, indem er
die Gesichtskunde auf das Drama der Formwerdung, das sich meistens
in der Tragik des Nicht-Form-werdens d&ussert, zuriickfithrte. Und nun
kommt Max Picard mit seinem reifsten und schonsten Buch und steckt
die ,,Grenzen der Physiognomik”* ab, indem er zugleich die Gesichts-
kunde auf ihren eigenen Boden stellt. Nach der Einleitung, die eine phy-
siognomische Erkenntnistheorie gibt, wird in einem gewaltigen Kapitel
das Grundthema entwickelt: ,,Der Weg des Gesichtes aus dem Unge-
formten ins Geformte”. Die Bildwerdung des Menschen (Bildwerdung
ist genau das, was der abgegriffene Ausdruck ,Bildung” meint) ge-
schieht in einer unumkehrbaren Richtung — von innen nach aussen —
und auf ein bestimmtes Ziel zu: das Ebenbild. Die Souveramitit
des Inneren iiber das Aeussere und das Bestimmtsein
durch das Ebenbild sind Grundprinzipien der ganzheitlichen Form-

-')mit 30 Bildtafeln 191 S. Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Ziirich/Leipzig.
58



betrachtung, die keiner vor Max Picard in solcher Klarheit und Kon-
sequenz angewandt hat. Aus ihnen heraus entfaltet sich der ganze Reich-
tum des Buches. Alle Fragen, die den heutigen Menschen bewegen, tre-
ten hier in die entscheidende Beleuchtung. Alles wird immer wieder ge-
messen an Menschengesichtern — und an was fir Gesichtern! Un-
vergesslich prigen sich die mit einem divinatorischen Takt ausgewihl-
ten Bilder ein, auf die von den verschiedensten Gesichtspunkten aus
stindig Bezug genommen wird. Das ist der Zauber dieses Buches, dass
die mannigfaltigsten Gegenstinde (Inneres und Aeusseres, Materielles
und Geistiges, Mensch und Tier, das Ddmonische, das Magische, Astro-
logie, Psychanalyse, Graphologie, Wort und Tat, Liebe und Siinde, Ethik
und Religion, Kunstbetrachtung und Psychologie) aus ihrem Zusammen-
hange mit dem Gesicht ihre Bedeutung bekommen. Das ist wieder
Ganzheitsbetrachtung grossen Stils.

Eigentiimlich berithrt die Atmosphire, in die das Ganze eingetaucht
ist. Es weht durch das Buch wie der Hauch eines neuen Schopfungs-
morgens. Man hilt oft den Atem an vor der Schonheit dessen, was hier
gezeigt wird. Die Sprache fliesst in einer klaren Michtigkeit dahin; man
meint wie in einem glashellen Strom auf den Grund der Dinge zu sehen.
Doch auch von diesem Buch gilt, was Picard im Kapitel iiber das Innere
und Aeussere sagt: ,Jedes grosse Innere aber ist in der Gefahr, dass es
seine Souverinitdt iibertreibt, jedes grosse Innere ist durch diese Gefihr-
dung hindurchgegangen, — darum erscheint hier die Entsprechung, wenn
sie vollkommen ist, nicht so, als sei sie durch eine Maschine geliefert,
nicht schablonenhaft, sondern ein klein wenig ungenau, zitternd, wie al-
les, was durch den gefihrdeten Menschen hindurchgegangen ist.”

Die ganze Haltung, die feiertigliche Ruhe und Klarheit dieses Buches
kommt letztlich daher, dass der Verfasser nicht von der Ganzheit redet,
sondern dass er in der Ganzheit lebt, dass er an Den glaubt, der die
Urbilder schafft, an Den der das Urbild in Menschengestalt verkérpert hat.

Es ist darum ein Buch, in das man sich versenken muss. Wer es nur
oberflichlich liest, wird Unzusammenhingendes und Ungereimtheiten fin-
den, denn die Zusammenhidnge sind nur von der Tiefe her verstiandlich,
aus der sie gewachsen sind. Man kann aber ruhig behaupten, dass die
Menschen, die eine Zeit lang mit diesem Buch in der Stille leben, —
das kann auch mitten in der Arbeit geschehen, denn das Buch bringt die
Stille mit sich, — das Wunder der Bildwerdung so erleben werden, dass
sich nicht nur ihr Bild verwandeln wird, sondern auch das Bild ihrer Welt,

Theo Spoerri.

Hinweis auf deutsche Biicher

Im Literaturinventar steht Ueberkommenes und Uebernommenes. Das
eine ist einfach da, Urviter Hausrat, nie aufgeriumt und weggeschafft;
das andere ist aus Ueberzeugung festgehalten. Das eine ist mehr zu-
falliges Erbe, das andere bleibender Besitz. Es kann aber eintreten, dass
unter gelockerten Zeitbedingungen auch das Erbe liebender gepriift und

59



zum wirklichen Besitz erhoben wird, weil der Wille zum Ursprung und
zum Gesetz der organischen Ueberlieferung unter der Sorge vor allem
Verfall michtig wird. Wir leben in einer so gearteten Zeit, und es ist
symptomatisch, dass Neuauflagen élteren Schrifttums, Anthologien, Lese-
biicher in grosser Zahl erscheinen. Das ,Deutsche Lesebuch” Hugo von
Hofmannthals, das ,Geisteserbe der Schweiz” Eduard Korrodis ent-
standen noch aus der Sicherheit, in der man sich des ererbten Besitzes
ungetriibt freuen durfte; heute wird der Liebhaber des Vergangenen
durch die Frage gefithrt: wie schiitze ich ein Gut?

Solche Besorgnis spricht aus dem tiefen Vorwort, das Paul Han-
kamer seinem ,Buch der Stille” vorausschickt, ,,Verpflichten-
des Erbe” (Verlag der Buchgemeinde Bonn, 1937). Bis zur Feierlich-
keit steigert Hankamer sein Priludium. ,Gross ist der Reichtum unserer
Bildung. Wer aber méchte unehrfitrchtig ohne letzte Not auf etwas vom
Vitererbe verzichten, solange es heil und férderlich ist?”” Und dann be-
griindet er mit feiner Klugheit die auf den ersten Blick etwas befremd-
liche, weil sehr einseitige Auswahl der Prosastiicke des 19. Jahrhunderts:
neben je einer Erzihlung von Jean Paul, Grillparzer, Brentano, Gott-
helf und Ferd. von Saar drei Proben aus Stifters Werk. Hankamer will
nicht eine zufillige Summe von dichterischen Sprechweisen anbieten,
nsondern geradezu in den Grenzen des Moglichen eine einzige Tonart:
wir nennen sie die Stille.” Weiterhin sucht Hankamer das Volkstiimliche
herauszustellen. ,Volkstiimlich sind diese Geschichten, weil sie von
etwas erzihlen, dem eine ganze Gemeinschaft auf vielen sozialen und
sittlichen Stufen des Lebens Nachfolge leisten kann, von etwas, das
einem Volk seinen Bestand verbiirgt.” Dass Hankamer bei dieser Ziel-
setzung bewusst G. Keller ausschliesst, kann mit der Charakterisierung
,,politisch-kimpferische Sprechweise”, welche demnach die Stille zer-
schneidet, nicht iiberzeugen. Die Absicht des Herausgebers jedoch ist
erreicht: ein wundervoll warmes, ruhiges Buch ist geworden, dessen
Volkstiimlichkeit in der Wahl der Erzéhlungen liegt, und dessen literarisch-
kritischer Gehalt durch Hankamers Einfithrung zu einem wahren Ge-
nuss wird.

Neben den Erzihlern des 10. Jahrhunderts steht ein Bindchen
s2Deutsche Prosa im 18. Jahrhundert”, besorgt von Kurt
May (Verlag Junker & Diinnhaupt, Berlin, 1937), mit ganz anderer
Zweckbestimmung. Mays Sammlung ist eine Stilgeschichte vom Ausgang
des Barock bis zur Klassik. Sie ist so geschickt gestaltet, dass das, was
May im Nachwort sagt, miihelos erkannt wird, dass niamlich die form-
geschichtliche Entwicklung identisch mit der geistesgeschichtlichen ist.
Von Lohenstein iiber Gottsched, Gellert, Lessing u.s.w. bis zu Schiller
und dem Goethe des ,,Wilhelm Meister” erlauben die vorziiglich aus-
gewihlten Texte spielend einen Ueberblick iiber eine entscheidendste
Periode deutscher Geistesgeschichte. Sie sind wohl in erster Linie fiir
den Germanisten berechnet, hochst geeignet auch fiir den Deutschunter-
richt der Gymnasien; aber die Stiicke moégen auch fiir den Nicht-
studenten gelten, weil sie als Einzelheiten in manchem Betracht reizvoll

60



sind, etwa als Medaillons der parfiimierten und gepuderten Rokokowelt
oder als Dokumente fiir den grossartigen Uebergang vom iiberbetonten
Individualismus zur klaren klassischen Welt- und Gottschau.

In neuer, stark gewandelter Auflage liegt das ,Balladenbuch”
von Ferdinand Avenarius vor (Verlag Georg D. W. Callwey, Miin-
chen), das seit seinem ersten Erscheinen, vor dreissig Jahren, eine hochst
wesentliche Umformung erfahren hat. Schon Avenarius selbst hat in den
von ihm besorgten Neuauflagen verworfen und neu aufgenommen; sein
Fortsetzer, Hans Bohm, pfliigt ein gutes Stiick weiter um, und es kann
nicht entgehen, dass er dem Zug und dem formalen Gebot des neuen
Deutschland Rechnung trigt. Kostbarkeiten der Ballade muss man
vermissen, wie Heines ,Wallfahrt nach Kevlaar”?, schlimmer: ,Die
Grenadiere!” Auch Enrica von Handel-Mazzetti ist gefallen. Es
scheint aber, dass der Bearbeiter des Balladenbuches mit sol-
chen Streichungen lediglich eine aufgezwungene Verpflichtung er-
filllt hat, denn in seinem iibrigen Vorgehen liess er sich von rein
kiinstlerischen Ueberlegungen fithren. Wie hitten sonst ,Was blasen die
Trompeten?”’ von Arndt, ,Reiters Morgenlied” von Hauff, ,Die Trom-
pete von Vionville” von Freiligrath, ,Liitzows wilde Jagd” von Korner
verabschiedet werden konnen? Ueber andern Wechsel lisst sich im
einzelnen streiten. Warum musste Goethes ,Gott und die Bajadere”
weichen, warum Lenaus ,Drei Zigeuner’’, warum Chamissos ,,Die Sonne
bringt es an den Tag”, warum Biirgers ,Lied vom braven Mann”? Da-
gegen: ist unter den newen Nummern Lenaus ,Postillon” eine wirk-
liche Ballade oder Klemms ,\Westwirts” oder Carossas ,Fahrt”? Gliick-
licher bestellt wirkt jetzt C. F. Meyer, nachdem ,Der romische Brun-
nen”, ,Karyatide” und ,In der Sistina” ausgemerzt wurden. Ebenso
giinstig ist die Neuwahl bei der Droste; Heyse wird man nicht ver-
missen (eher Dehmel!). Besonders stark erweitert ist die Gruppe Volks-
dichtung, die ja unerschopflich sein kann. Spitteler steht noch mit einem
Gedicht vertreten (,Die Bliitenfee’”), ebenso Miinchhausen, der doch
eigentlich der stirkste lebende Balladendichter ist, wenn auch nicht im-
mer der geschmackvollste. Unter den neu Gekronten findet man Flex,
Blunck, Johst, Burte, Ricarda Huch, seltsamerweise den gekiinstelten
Csokor, den versuchenden Bischoff. Diirfte nicht C.F. Wiegand ehren-
voll in die Reihen treten? Aber Anthologien haben stets ein eigen-
williges Gesicht. Die Neuauflage des ,Balladenbuches” ist weit iiber
Avenarius, seinen Willen, sein Urteil und seinen Stil hinausgewachsen
und ein im ganzen so kraftvolles Werk, dass es auch im heutigen Ge-
wande ein Hausbuch bleiben und wieder werden kann, als welches es
Avenarius vor einem Menschenalter gedacht hat.

Carl Helbling,

61



Ein Prediger in der Wiiste
Zu Fr. W. Foersters: ,Europa und die deuische Frage

In dem mit Verbissenheit gefithrten Kampf um die ,,Kriegsschuld” hat
Friedrich Wilhelm Foerster — einst Dozent an der Universitit Ziirich —
stets an der Spitze gestanden. Seine Eignung fiirr Auseinandersetzungen
dieser Art kann riickblickend in den Lehren gefunden werden, fiir die
er die studierende Jugend um die Wende des Jahrhunderts zu ent-
flammen versuchte. Das grosse Bediirfnis und besondere Vorrecht der
akademischen Jugend, im Grundsitzlichen letzte Fragen zu stellen, ver-
langt fiir die Beantwortung Personlichkeiten, die Triger einer reinen Idee
sind. Das ganze Gebiet der philosophischen Ethik fand in Foerster einen
solchen Betreuer mit Bekennermut. Foerster gehért zu den wenigen, die
ihrem Wesen ein Leben lang treu bleiben; eine Tatsache, die befrem-
den wiirde, wenn man es dem Manne nicht immer zugetraut hitte.

Und nun tritt der aus seinem Vaterlande Vertriebene mit einer ,,Philo-
sophie der europiischen Krise” vor den Leserkreis ausserhalb des
Deutschen Reiches, einem Werk, das besonders den erschiittert, der
nicht nur der Dokumentation kritisch folgen kann, sondern der auch den
Kreis der herangezogenen Personlichkeiten wigend zu wiirdigen ver-
mag. ,Europa und die deutsche Frage, eine Deutung und ein
Ausblick.” Zweite Auflage 1937, Vita Nova Verlag Luzern, ,gewidmet
den europiischen Staatsminnern”, stellt schon durch seine Zitathiufung
grosse Anforderungen. Durch die Basierung des Ganzen auf das 13.
Kapitel der Offenbarung des Johannes sieht man sich in eine Atmosphire
gefithrt, die einem den Atem rauben konnte, Ist das Werk eine Auto-
biographie mit Memoirencharakter oder eine Busspredigt mit Siinden-
belegen, ist der Verfasser Generalprokurator oder Parzival, politischer
Historiker oder Savonarola? ,Da ich es verschweigen -wollte, zerfrass
es meine Gebeine”, lisst er biblisch das Vorwort schliessen.

,,Die Entmenschlichung des Menschen durch die Organisation ist das
ungeheure Verhiingnis der modernen Menschen” — So hitte der hol-
lindische Kolonialkritiker Multatuli auch schreiben konnen, er, des-
sen heisse Vaterlandsliebe wie bei Foerster das Verstindnis fiir ihn bei
‘seinen heimatlichen Zeitgenossen in keiner Weise forderte.

Das vorliegende Werk ist aus chiliastischem Geiste geboren, den Le-
ser springt eine Dogmatik an, der er hdufig nicht gewachsen sein diirfte.
Der Geist des , Tieres” in der ,kollektiv gesteigerten Tierheit’” tritt zum
letzten Kampfe gegen Christus. Das Jahr 1866 ist das erste grosse Indiz,
dass wir ,letzten Zeiten” apokalyptisch gesprochen — entgegen gehen.
Der Verfasser ist von der Folgerichtigkeit der ,Antichrist”’-Entwicklung
so erfiillt, dass ihm die Apokalypse zum historisch zwingenden Doku-
ment wird.

Thema der Foersterschen Arbeit ist die Klarlegung der Schuldfrage
am Weltkrieg und damit am heutigen europiischen Zustand. Als Philo-
soph und Moralist hat Foerster Visionen und plotzlich erhellen sich ihm

62



derartige Zusammenhinge: ,Das Evangelium Matthii beginnt mit fol-
gender Tafel der Erzeugung — Abraham zeugte Isaak, Isaak zeugte
Jakob ... Aehnlich kénnte man sagen: ,Bismarck zeugte Biilow, Biilow
zeugte Bethmann, Bethmann zeugte den Weltkrieg.’” — Nur eins
scheint ihm ritselhaft, — die Blindheit der Welt fiir das Zwangsliufige
der europiischen Entwicklung. Eine Hegelsche Konstruktionsbegabung,
zeitgemiss verschoben, tut sich vor uns auf, ein , Totentanz” wird
lebendig.

«Als Hannover gegen die Annexion durch Preussen protestierte, ant-
wortete Bismarck: ,,Es handelt sich jetzt um die Interessen Preussens
und wo es sich um diese handelt, kenne ich kein Recht.”” Der grosse
ostfriesische Rechtslehrer Ihering sagt zur gleichen Zeit: ,,Mit einer
grosseren Frivolitdt ist vielleicht nie ein Krieg angezettelt worden’”, um
nach dem Fall Oesterreichs zu schreiben: ,Ich beuge mich vor dem
Genie eines Bismarck... Ich gebe fiir einen solchen Mann der Taten
hundert Minner der machtlosen Ehrlichkeit.””» Wenn im ganzen Buch
nur diese Sidtze stinden, wiirde man schon in solcher geistiger Haltung
eine furchtbare Aehnlichkeit mit der allerneusten Historie erkennen
milssen. Der Aetiologie dieses Geistes geht Foerster mit grausamer
Konsequenz nach, sich dabei gelegentlich weniger als wiinschenswert
um etwaige Liicken in seinem geschichtlichen Weltbild kiimmernd. Ein
Beispiel: 1190 wurde in den Kreuzziigen die Stadt Akkon erobert und

der deutsche Ritterorden gegriindet — ,das war die Griindung des
preussischen Staates”(!) Preussisch, und neudeutsch sind ihm identisch!
Bismarck sieht er als echten Ordensnachkommen — altpreussische

Gewalt gepaart mit Tiicke. Dieser ,geistigen Enge” steht im Drama
als Gegenspieler gegeniiber das alte deutsche Kaiserreich bis in seine
letzte Wiener Fassung; ein zwar chimirisches Gebilde, dem aber nach
Foerster alle fruchtbaren Keime zu einer europdischen Féderation von
Deutschtum und Slaventum innewohnten. ,Das Osterreichische Problem
hat eine providentielle Bedeutung..., im Ausland hat man merkwiir-
digerweise davon noch keine Ahnung.’ So Foerster in einer Schrift
Wien 1916 ,,Das Osterreichische Problem”.

In dokumentierten Darlegungen wird aus der Aera Bismarck dey
schwichliche Nachfahre Wilhelm II. erklirt. Wenn der Militarismus
Moltkes am Macchiavellismus Bismarcks einen Widerstand fand, erfahren
wir umgekehrt, dass die preussische Militirkaste mit Moltke No. 2
auf keine politischen Hemmnisse stiess als sie schliesslich 1914 den,
Augenblick zum Priventivkrieg fiir giinstig erachtete. Das Verhalten
des kaiserlichen Deutschlands auf den beiden Haager Friedenskonferen-
zen diirfte den Unterschied zwischen preussischer und westlicher Men-
talitit am besten zeigen, und so hat Graf Brockdorff-Rantzau am 14.
Februar 1919 in der deutschen Nationalversammlung mit Recht erkli-
ren konnen: ,,Wir erkennen an, dass die Stellung, die Deutschland auf
den Haager Friedenskonferenzen in diesen beiden grundlegenden Fragen
(der Schiedsgerichtsbarkeit und der Abriistung) eingenommen hat, eine
historische Schuld in sich schloss, fiir die unser ganzes Volk jetzt biissen

63



muss. Sie war nicht nur durch eine iibertriebene Scheu vor den Schwie-
rigkeiten der Losung, sondern auch durch falsche Einschitzung des po-
litischen Wertes von Macht und Recht veranlasst.”

Die alleinige Schuld am Kriege will Foerster dem Preussen-Deutsch-
land aufbiirden. Die Hohe der Aiierten-Forderung im Versailler Frie-
den scheint ihm sogar gerechtfertigt, wenn er sich die Zerstérungs-
exzesse in den besetzten Gebieten ins Gedichtnis zuriickruft. In gran-
dioser Einseitigkeit vergisst'Foerster z. B. die Not der Kolonialdeut-
schen zu Beginn des Krieges und behilft sich offenbaren Ungerechtig-
keiten der andern Seite gegeniiber mit der umso konsequenteren Do-
kumentierung  einer verhdngnistrichtigen Schuld des  verpreussten
Deutschlands und seiner” Militirmaschinerie. ,,Das deutsche Volk wird
sich mit Europa nicht versbhnen konnen, ohne sich zuvor mit der Wahr-
heit ausgeschnt zu haben.”

Die Frage, ob ein anderes Volk solche ,Prediger in der Wiiste” her-
vorgebracht hat oder heute hervorbringt, wiirde zu einer historisch-
psychologischen Studie von betrichtlichem Umfang Anlass geben koén-
nen. Auf den objektiven schweizerischen Betrachter macht die pole-
mische Zusammenstellung von unzweifelbar echten Dokumenten einen
tiefen Eindruck. Dieser Eindruck ist aber zwiespiltig, weil Foerster un-
terlassen hat, an die Politik der Gegenmichte denselben apokalyptischen
Masstab anzulegen. Vor allem wird dies empfunden bei der Behandlung
der letzten Vorkriegsjahre und der Zeit, die unter dem Zeichen von
Versailles steht. ,,Quo vadis Germania?”’ fragt eine Kapiteliiberschrift.
Die darin gegebene Antwort erscheint unbefriedigend. In der Nihe der
Archivakten zeigt sich die Kraft des Verfassers stirker als in der Vor-
aussicht kiinftiger politischer Ereignisse. Er teilt diese Schwiche mit den
meisten ,,Predigern”. Fiir den zu abstrahieren verstehenden Leser diirfte
die Lektiire dieses Buches manche Erkenntnisbereicherung bedeuten.

Heinrich Welter.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Druck: Jak. Villiger & Cie.,, Widenswil Tel. 956.060

Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Ziirich, Akazienstr. 8
Tel. 45.855

Inseratenverwaltung: Jakob Winteler, Akazienstr. 8, Ziirich

Bezugsbedingungen:
Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15— fiir 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr. Erscheint
jeweilen anfangs des Monats.

64



	Kleine Rundschau

