Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 1

Artikel: Das Bose bei Nietzsche und bei Dostojewsky
Autor: Schubart, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bose bei Nietzsche und bei Dostojewsky
Von Walter Schubart.

Dostojewsky und Nietzsche erkennen das Bose in seiner

ganzen Maichtigkeit. Mehr noch: sie erkennen es an, sie
rdumen ihm Existenzrecht ein. Dadurch unterscheiden sie sich
von den ethischen Optimisten, die die Realitit des Bosen leug-
nen, indem sie es als eine menschliche Selbsttiuschung ausgeben,
die der freie, allumfassende Blick reiferer Wesen durchschauen
wiirde. Dostojewsky und Nietzsche gehéren auch nicht zu
denen, die — wie die liberale Theologie — das Bose in seiner
Wucht herabzumindern suchen und glauben machen wollen, dass
es ,,ja gar nicht so schlimm sei”. Aber es ist schlimm. Der
Mensch ist das weitaus Entsetzlichste auf Erden. Nietzsche hat
schon recht, wenn er ihn als das grausamste Raubtier bezeichnet.
Nietzsche und Dostojewsky schliessen ihre Augen nicht vor der
Niedertracht und Niedrigkeit der menschlichen Kreatur. Trotz-
dem glauben sie an eine Macht, die das Bése iiberwindet oder
rechtfertigt, nur glauben sie nicht an dieselbe Macht. Dosto-
jewsky predigt das Evangelium der Liebe, Nietzsche das Evan-
gelium der Gewalt. Allmenschentum steht gegen Uebermenschen-
tum, Um ihrer entgegengesetzten Ideale willen bejahen beide
das Uebel, und zwar in beiderlei Gestalt, als Boses und als
Leiden. Fiir Nietzsche ist das Bose ,,des Menschen beste Kraft”,
ein unentbehrlicher Antrieb zur Ziichtung des Uebermenschen.
Deshalb muss es unbekiimmert, ja enthusiastisch gutgeheissen
werden. Das Wort , Widerstehe nicht dem Bésen” — Math.
5,30 — nennt er das tiefste Wort der Evangelien, ihren Schliissel
in gewissem Sinne. Er spiirt den Zusammenhang zwischen Kraft
und Bosheit, er erkennt die Fiille, aber nicht die letzte Tiefe
des Bosen. Er sieht nur seine vitale, nicht seine moralische Be-
deutung. In seiner Ethik — genauer: in seiner Kritik der gel-
tenden Ethik — ist Nietzsche undenkbar ohne den Hintergrund
der modernen Zivilisation. Es ist das Problem der Mechanisie-
rung, das seine ethische Haltung bestimmt, das Erlebnis von der
Einschniirung des Lebenswillens durch Normen und Gebote, der
romantische Protest gegen die Maschine, der Schrei nach Leben,
Freiheit, Natiirlichkeit. In Nietzsche steckt viel von Bakunin, zu-

38



viel von Bakunin, und darum reichte er nicht an die viel fei-
neren Einsichten Dostojewskys heran. Dieser hat ganz andere
Grade des Bosen erlebt und erlitten als Nietzsche. In der Seele
des grossen Russen wohnen michtige Teufel unbehelligt neben
dem Heiligen. Halb ist er Gott, halb Verbrecher, eine wahrhaft
gewaltige coincidentia oppositorum. Da in ihm das Bése standig
auf der Lauer liegt, weiss er um die Gefahren, in die es den
Menschen bringt. Allgemein wird man sagen diirfen, der Russe
ist boser als der Europier, er kann sich in ganz andere Tiefen
des Bosen sinken lassen. Er ist nicht hindurch gegangen durch
das normierende Romertum, durch die abkiihlende stoische Zucht.
Mit seiner apokalyptischen Veranlagung rennt er gegen die Kul-
tur der Mitte an, gegen Harmonie und Mass, Immer verlangt
es ihn nach dem Ende, nach dem Aeussersten, auch im Bosen:
asiatische Grenzenlosigkeit. Asiatisch ist das Schicksal Dosto-
jewskys: Der Vater ermordet, er selbst zum Tode verurteilt,
zehn Jahre Sibirien, von grauenhafter Krankheit gehetzt, von
der ersten Frau betrogen, verschuldet, fliichtig von den Glau-
bigern, verarmt im Exil, ein Vagant des Lebens. Wie geordnet,
wie biirgerlich, wie schwunglos nimmt sich dagegen das Leben
des Basler Professors aus! Was hat er an Bosem um sich und
an sich erlebt? Er stammt aus dem geordnetsten Lande der Welt,
gegen das die Heimat Dostojewskys fast barbarisch wirkt, dun-
kel, wild, undurchsichtig in ihrer Vielgestaltigkeit, grossartig
und voller Diamonie selbst in den Exzessen des Bosen und des
Leidens. Nietzsche, der jahrelang in eines der lieblichsten Alpen-
tiler gefliichtet war, spiirt nicht mehr so lebendig wie Dosto-
jewsky die Didmonie des Menschen. Er streift das Bose nur in
der Phantasie, nicht als Erlebnis, sondern als Dichtung. Er
spricht hier nicht aus Erfahrungen. Er sehnt sich danach und
muss es sich erst erfinden. Sein moralisches Grundproblem ist
nicht die urspriingliche Furchtbarkeit des natiirlichen, sondern
die kiinstliche Erstarrung des zivilisierten Menschen. Er emp-
findet das Langweilige als die grosse Gefahr seiner Zeit. ,,Es
gab noch nie so viel Rechtlichkeit und Gutartigkeit, jammert
er, die Strassen so reinlich, die Gendarmen im Ueberfluss, die
Sitten so friedlich, die Ereignisse so klein, so vorhergesehen,
dass man aime la grandeur de 'imprévu” oder ,die Mechanik
wird uns derart amerikanisiert, der Fortschritt wird die spi-

39



ritualistisch Starken unter uns dermassen atrophiert haben, dass
alles Verriickte, was getriumt worden ist von Sozialisten, hin-
ter der positiven Wirklichkeit zuriickbleibt. Keine Religion, kein
Eigentum, selbst keine Revolution mehr!” Nietzsche leidet an
der Mechanisierung, an der Technik, am Siegeszug der Ratio.
Von ihm stammt das Wort iiber die Kultur, die an ihren Mitteln
zugrunde geht. Er verdammt den historischen Sinn, der nicht
vergessen kann, der das Starre, Verweste, aufbewahrt und da-
durch das Frische, Keimende erdriickt. Daher der Aufschrei:
,Wir brauchen ein unbedingtes Zusammengehen mit Russland.
Keine amerikanische Zukunft’”” Und an einer anderen Stelle:
,Russland muss Herr Europas und Asiens werden.” Ihn reizte
die wilde Urspriinglichkeit des Russentums. ,,Zeichen des nich-
sten Jahrhunderts: Das Eintreten der Russen in die Kultur.
Ein grandioses Ziel: Nihe der Barbarei, Erwachen der Kiinste,
Grossherzigkeit der Jugend und phantastischer Wahnsinn.” Im
Gegensatz dazu meint er, ilbereinstimmend mit Dostojewsky:
,,Die Deutschen selber haben keine Zukunft”. Das alles wird
nur verstindlich, wenn man im Auge behilt, dass hier ein Ro-
mantiker sein gedrosseltes Lebensgefiihl gegen den Druck der
Mechanik verteidigt. Russland — die Hoffnung, weil von der
Maschine noch nicht gepackt, Deutschland — hoffnungslos, weil
schon zu tief in die Maschinisierung verwickelt. In beiden Fil-
len ist — so oder so — die Maschine das Schicksal. Der wii-
tende Protest gegen sie leitet schliesslich ab in die Biologie.
Nur ein Mensch in der Bedringnis der modernen Zivilisation
konnte das Leben selbst zum obersten Gotte machen. Von hier
aus muss die Ethik Nietzsches verstanden werden. Er hasst die
abendlindische Moral, denn ihr Wesen ist Norm. Das Wesen
der Norm aber ist Widernatur. So wird Nietzsche zum Norm-
Zertriimmerer, zum Expressionisten der Philosophie. Lieber das
Bose, nur nicht das Biirgerliche. Lieber die Bestie, nur nicht
die Maschine! Da er den zivilisierten Menschen nicht durch
das Heilige iiberwinden kann, setzt er ihm wenigstens das Ver-
brechen entgegen. Immoralitit gegen Zivilisation! In wilder
Leidenschaft opfert er die bisherige Moral seinem neuen Gétzen,
dem Leben. Seine immorale Philosophie ist Gotzendienst, vita-
listischer Opferkult einer irr gegangenen Religiositit. Sie er-
reicht krankhafte Grade in der Begeisterung fiir die ,blonde

40



Bestie’, die von einem Verbrechen abtritt wie von einem Stu-
dentenstreich. Die Bestie ist bei Nietzsche nicht das Gegen-
stiick des Guten, sondern des mechanisierten Menschen. Vor
dem Auge Nietzsches werden die Begriffe Bose und Natur
ebenso gleichbedeutend wie Moral und Erstarrung: Das Leben
kriftigt sich aus dem Born des Bosen, die Moral aber leitet ab
in den Tod.

Nietzsche erlebt die Moral vom gefesselten Le-
ben her, aus der Sklavenperspektive des Lebens.
Darum sieht er iiber den Kern des Moralproblems hinweg. Wie
er den Menschen haben will, roh, mitleidlos, so ist er bereits,
und so ist er im Grunde immer gewesen. Dazu braucht man ihn
nicht erst zu ziichten. Das verkannte Nietzsche. Geblendet vom
Trugbild der Zivilisation, hilt er die Bestie im Menschen seiner
Zeit fiir tot, obwohl sie nur schlief und nicht einmal einen festen
Schlaf. Hitte er mit schirferen Augen seine immoralen Gebilde
betrachtet, er wire bestiirzt vor ihnen zuriickgewichen. Denn
dieser Anblick ist weit schlimmer als der der Schlachtfelder,
vor denen sich 1870 der Krankenpfleger Nietzsche bis zur
Dienstuntauglichkeit entsetzte. Das Bild einer Walstatt erschiit-
tert doch nur unsere Nervenkraft, nicht unser Rechtsgefiihl. So-
lange dieses nicht gebrochen wird, ist uns das Schlimmste noch
nicht widerfahren.

Nietzsche prahlt mit der blonden Bestie. Er wire der Letzte
gewesen, der sie ertragen hitte. Er leistet sich eine Spielerei, die
nur durch seine krankhafte Sehnsucht nach Leben und durch
seine Menschenunkenntnis ermoglicht und entschuldigt wird.
Aber fiir seine Jiinger ist sie keine Spielerei. Das haben und
werden ihre Opfer immer wieder an sich erfahren. Auch fiir
Dostojewsky sind diese Teufel kein blosses Gedankenspiel. Da-
rum bebt er und seine Stimme zittert, so oft er von ihnen
berichtet.

Unter Russen wird das Bose nicht genossen als Delikatesse
einer iiberreifen Zivilisation, sondern durchgekostet mit der gan-
zen barbarischen Kraft einer jungen Rasse. Wenn Dostojewsky
es trotzdem gelten lisst und es einfiigt in den goéttlichen Schép-
fungsplan, so geschieht es von einer hoheren, iiber dem Leben
gelegenen Warte aus. Er sieht auf das Problem der
Moral vom Standpunkt der Metaphysik, aus der

41



Herrenperspektive des Lebens. Darum durchschaut
und entlarvt er den Irrtum, in den sich der Vitalismus verrennt.
Auch Nietzsche bemiiht sich um eine Erneuerung der Ethik. Er
stimmt mit Dostojewsky iiberein in heftiger Gegnerschaft ge-
gen den Positivismus, gegen das Erbe der Aufkliarungszeit.
Aber Nietzsche wendet sich nur gegen die eine Hilfte der po-
sitivistischen Ideen, gegen den Sieg des mechanisierenden Ver-
standes iiber das organische Leben. Nicht auch gegen den Sieg
der Erde iiber den Himmel. Seine Philosophie ist nur ein vita-
listischer, kein metaphysischer Protest gegen das Rationale.
Darum muss er als Ethiker scheitern wie alle Vitalisten. Wer
das Leben als obersten Wert anerkennt, leugnet und stort die
ethische Bestimmung des Menschengeschlechtes. Er bricht —
ob er will oder nicht — dem Ideal der riicksichtslosen Kraft-
entfaltung, dem verfithrerischen Wunschbild des Sichauslebens
freie Bahn. Fiir die Ethik ist der Vitalismus mindestens ebenso
gefihrlich wie der Positivismus. Es ist nicht entscheidend, dass
das Gefiihl iiber den Verstand siegt, sondern was fiir ein Ge-
fithl es ist, das den Sieg erringt, ob ein erdverhaftetes oder ein
gottverbundenes Lebensgefiihl. Nietzsche bleibt mit einem Fuss
im Positivismus hingen. Er verrit die Metaphysik. Darum ist
der positive Teil seiner Ethik unverwertbar. Sein Verdienst um
die Moral beschrinkt sich auf Kritik, auf die Blosslegung des
Scheinheiligen, Lauen und Verlogenen seiner Zeit. Dostojewsky
dagegen nimmt sich des Lebens in seiner irrationalen unfass-
baren Fiille an. Er nimmt den imaginiren Teil des Lebens hin-
zu, der sich tief unter der Oberfliche verbirgt. So und nur so
lisst sich eine neue dauerhafte Ethik begriinden.

Nietzsches Aufruf zur Steigerung des Lebens scharft den Sinn
fiir Gegensitze. Denn wo ein Lebendiges ist, da ist auch gleich
ein zweites,. es zu verschlingen. So tritt die Furchtbarkeit und
Problematik des Daseins erst recht hervor. Nietzsches vitali-
stische Ethik ist keine Ethik. Sie ist Befreiung des Lebens aus
den Fesseln der Zivilisation, Freilegung seelischen Rohmaterials.
Als romantischer Protest, als philosophischer Maschinensturm,
als Erscheinung der Zwischenzeit — zwischen Mechanik und
Mystik, Materialismus und Religion — ist sie verstindlich und
begriindet. Wenn sie sich aber absolute Bedeutung und un-
begrenzte Geltungsdauer anmasst, muss sie in die Schranken
gewiesen werden,

42



Denn wenn der Vitalismus siegte, was dann? Nach dem Erfolg
des romantischen Protestes kehrt das Leben zu seiner wilden
Urspriinglichkeit zuriick. Der Mensch steht dann wieder am
Ausgangspunkte der Kultur. Es wird wieder alles, wie es am
Anfang war, bevor er das Netz seiner ordnenden Normen iiber
die Erde warf. Dann beginnt erst die grosse Kulturaufgabe,
Dann erst gihnt uns das Menschenproblem in seiner ganzen
Riesigkeit an: Das Zeitliche nach den Richtlinien einer Welt
zu ordnen, die wir in uns ahnen. Der Vitalismus schligt wohl
iiberalterte Normen entzwei, aber an das Kernproblem der Mo-
ral reicht er nicht heran. Er entfesselt das Leben, aber er formt
es nicht.

Nietzsche irrt schon darin, dass er das Bdse ohne Vorbehalt
mit dem Starken gleichsetzt. Aber das Boése ist nicht immer das
Starke. Oft genug geht es nicht aus Uebermut, sondern aus
Mangel an Mut hervor. Nietzsche selbst schrieb in der Morgen-
rote: ,,Dreiviertel alles Bosen, das in der Welt getan wird, ge-
schieht aus Furchtsamkeit.” Seinen schwersten Irrtum wird man
darin sehen miissen, dass er das Verhiltnis von Vitalitit und
Moralitit von vornherein schief ansetzt. Er sieht nur Kontraste.
Hier ist der Blick Dostojewskys unendlich viel tiefer gedrungen.
Er erkennt nicht nur die vitale, sondern auch die moralische
Bedeutung des Boésen, den inneren Zusammenhang zwi-
schen Bosheit und Heiligkeit. Es sind urchristliche
Gedanken einer starken, saftigen Moral, einer fast verwegenen
Siindenpsychologie, die er teilt. Er sieht und sucht im Bésen
nicht nur die volle Michtigkeit des irdischen Lebens, sondern
zugleich das verborgene Durchbruchstor zum Eintritt in das
Ewige. In den Abgriinden des Bésen lduft ein schmaler Pfad
dahin, der zur Wiedergeburt des Menschen fithren kann. Der
Wille zum Verbrechen ist ein heimlicher Wille zu Reue und
Wiedergeburt. Er leitet, ohne dass wir es wissen, vom polaren
Gegenpunkt die sittliche Erneuerung ein. Wenn wir Siinden be-
gehen, suchen wir unbewusst die Moglichkeit der Siithne. Ver-
brechen sind Krimpfe und Wehen, unter denen der neue Mensch
geboren werden kann. Wie immer, so sind auch hier Leben und
Tod, héchste Verheissung und dusserste Gefahr ineinander ver-
schlungen. Das Bose kann das Heilige in uns entbinden, aber
auch endgiiltig ersticken. Es ist das Gift, an dem wir entweder

43



vollig genesen oder unwiderruflich sterben. Auch der Weg des
Bosen ist ein verschlungener Weg zu Gott durch die Hoélle der
Welt. Aber wieviele verkommen auf diesem Weg, ohne das Ziel
zu erreichen, ohne das Ziel auch nur zu ahnen! Das sind starke
und harte Auffassungen, es sind christliche Auffassungen. Jesus
fithlte sich zu den Siindern hingezogen, weil sie der Erlosung
niher stehen als die ,,Gerechten”. ,,Wem nicht viel zu vergeben
ist, der hat auch nicht viel geliebt.”” Darum ist im Himmel iiber
einen Siinder, der Busse tut, mehr Freude als iiber tausend Ge-
rechte. Reue und Busse fithren den Menschen nicht nur an
seinen sittlichen Platz, den er vor dem Fall besass, zuriick, son-
dern erheben ihn dariiber empor. Der Gefallene, der bereut und
biisst, steht hoher als der Mensch, der nicht fillt. Man muss
also fallen, um zu steigen, und man muss tief fallen, um desto
héher zu steigen. Darin liegt der sittliche und reli-
giose Wert des Bosen. Vitalitit und Moralitit sind nur
scheinbar Gegensiitze, Es gibt einen kaum noch wahrnehmbaren
Tiefenpunkt, wo sie sich beriihren. Dort schligt das vor Bos-
heit berstende Leben, das sich am Uebermass seiner Siinden
erkennt, in das Religiose um. In diesen Abgriinden werden die
Heiligen geboren, weshalb Buddha und Franziskus nicht zoger-
ten, sogar Morder in ihren Orden aufzunehmen. Auch Paulus
war ein Mérder. Er war mit Eifer dabei, als sie Stephanus stei-
nigten. Welchen Lastern hatte sich vor seiner Bekehrung Au-
gustin, welchen Torheiten selbst Franziskus ergeben! Nietzsche
streifte die Wahrheit, als er sich notierte: ,Das tiefste Miss-
verstindnis der Religion: Bose Menschen haben keine Reli-
gion! (Es ist iibrigens nicht das Missverstindnis der christlichen
oder der buddhistischen Religion).”

Wie mit dem Einzelnen so ist es mit ganzen Generationen.
Nur auf dem Boden der Barbarei gibt es Heilige. Die biirger-
liche Zivilisation schliesst Heilige und Barbaren in gleicher
Weise aus. Sie kennt nur Menschen der Mitte. Sie fiirchtet sich
ebenso vor der Hohe der Heiligkeit wie vor den Abgriinden
der Hélle, Darum miissen Zeitalter, in denen Religionen keimen,
bis zum Aeussersten furchtbar sein. Damit das Hochste moglich
werde, muss das Grausamste verwirklicht sein. Es gibt nichts
Grauenhafteres als die apokalyptischen Jahrhunderte.

Was Dostojewsky erkannte, war: Das Bose und das Hei-

R



lige sind durch ein dunkles Band verkniipft. Das Dimonische
ist nur die Nachtseite des Géttlichen. Oft lassen sich Gott und
Satan kaum auseinander kennen. So flehte Jeanne de Cambrey
ihren Beichtvater an: Lasset mich nicht in Zweifel, ob es Gott
oder der Teufel ist, der mich regiert. Luther klagte iiber den
grimmen Gott, der erschrecklicher und greulicher sei als der
Teufel. Zum Heiligen ist nicht das Bose der iusserste Gegen-
satz, sondern das Selbstgerechte und Stolze. Bosheit kann in
Heiligkeit iibergehen iiber die Briicke der Reue. Die Gesetzes-
gerechten aber — in der Sprache der Bibel: die Pharisier —
die Korrekten, die sich nichts vorzuwerfen haben, gerade die sind
verworfen und von aller Heiligkeit ausgeschlossen. Fiir die
sittlich-religiose Wiedergeburt ist oft das Rechtsprinzip ein
grosseres Hindernis als das Satanische. Auch Satan ist eine
religiose Figur. (Im Buch Hiob gehort er zum Gefolge ]Je-
hovahs).

Nicht nur der Buddhismus, sondern auch das Christentum
und mit ihm Dostojewsky stehen jenseits von Gut und Bose.
(Der Ausdruck stammt aus dem buddhistischen Schrifttum). Und
dies gilt in einem viel erhabeneren, viel vergeistigteren Sinn als
von den Lehren Nietzsches, der mit seinen vitalistischen An-
spriichen unter der Moral bleibt, um von ihr frei zu sein.
Statt dessen 16st Dostojewsky — ganz im Sinne der Evange-
lien — den Gegensatz von Gut und Bose vor einer héchsten
Instanz auf, und diese letzte Instanz ist die Liebe, ,,Ohne sie
bleibt das Geheimnis Gottes verschlossen. Selbst die Holle ist
nur der Schmerz dariiber, dass man nicht mehr zu lieben ver-
mag.”” So lautet einer der edelsten Sitze Dostojewskys. Vor
den Augen dessen, der bis zur letzten Liebe durchgedrungen
ist, — Liebe als Gnade, als frei erwidernde Gegenliebe zu Gott,
nicht bloss Liebe als Pflicht, als Erfiilllung des Gesetzes, —
zerfliessen die Gegensitze von Gut und Bose und es gibt nur
noch Wesen, die der Erlésung von Schuld und Siinde bediir-
fen. Auch vor dem Auge Nietzsches 16st sich die Unterschei-
dung von Gut und Bése auf, jedoch um sogleich einem neuen
Gegensatz, dem von Stark und Schwach, von Hoch und Niedrig
Platz zu machen. Wihrend er die Gegensitzlichkeit des Lebens
bis zum Aeussersten spannt und iiberspannt, findet Dostojewsky
in iiberirdischer Bindung die Gegensatzlosigkeit. Er leitet nicht

45



zu Umsturz und Zerstérung, sondern zu einer versohnlichen Ge-
sinnung hin, in der der antithetische Bazillus, wie er allem Le-
ben eigentiimlich ist, nicht mehr keimen kann. — Beide legen
ihre Lehren als Balsam auf wunde Stellen der eigenen Seele.
Dostojewsky sucht im Gedanken der Liebe Schutz vor dem Bo-
sen, Nietzsche im Bosen Schutz vor Starre und Miidigkeit. Der
eine flieht vor der Barbarei, der andere vor der Zivilisierung,
vor dem Ende der Kultur. Darum konnte Dostojewsky die Idee
des Bosen nicht lieben, Nietzsche sie nicht entbehren. Nietzsche
wollte das Leben und verkiindete ein Ideal, das wechselseitige
Vernichtung bringt. Er geht den Weg des Todes, den Weg der
europidischen Zivilisation. Dostojewsky wollte iiber das Leben
hinaus und verkiindete die Liebe, die Erhaltung und Vergeisti-
gung der Wesen. Er geht den Ostlichen Weg, den Weg des
ewigen Lebens. '

Dostojewsky ist stirker, hirter, er ist beinahe unmenschlicher
als Nietzsche. Er denkt wie der Christus der Legende vom
Grossinquisitor ,nur an die Starken, die Heroischen, die mit
der Kraft begabt sind, dem irdischen Brot zu entsagen.” Was
fiir eine konigliche Auffassung liegt darin, dass er — im Auf-
satz ,,Das Milieu” — dem gefallenen Menschen ein Recht auf
Strafe zuspricht, und ein Recht auf harte Strafe, um zur Wieder-
geburt zu gelangen! Er ist der Humanisierung des Strafvoll-
zuges abgeneigt; er mutet dem Menschen das Aeusserste zu.
In ihm ist etwas von dem flammenden Geist der Inquisitoren,
die aus Liebe zu den Ketzern Zunder an die Scheiterhaufen
legten. Aber stehen sie nicht der echten, christlichen Lehre ni-
her als die liberale Theologie, deren marklose, weiche, weiner-
liche Humanitit den tiefsten Sinn des Christentums, den Gedan-
ken der Wiedergeburt verfilscht? Fiir Dostojewsky ist Ziel der
Strafe nicht die Besserung des Verbrechers, nicht die Sicherung
der Gesellschaft, sondern die alles durchdringende Sinneswand-
lung durch Reue und Busse, die Erneuerung des Lebens aus
den Tiefen der Qual. Die Strafe hat fiir ihn einen religiGsen,
keinen nur politischen oder piddagogischen oder humanitiren
Sinn. Darum erkennt er das Recht zur Bestrafung nicht dem
Staate, sondern allein der Kirche zu.

Wir wollen einen letzten Blick in die ethischen Lehren Nietz-
sches tun, um zu priifen, ob sie aus der Stirke und nicht viel-

46



mehr aus der Schwiche kommen. Er scheint in uns verwegene
Regungen aufzurufen, um das Leben zu erhéhen. Aber sind es
wirklich die besten Krifte, an die er sich wendet? Sind es
iberhaupt Krifte, oder sind es Zeichen der Schwiche, der
Flucht, des Ausweichens vor den schweren Aufgaben der Nihe?
Dies ist eine Frage, die bisher noch kaum gestellt worden ist.
Darum verweisen wir mit Nachdruck auf den Fluchtcharakter
der Ideale Nietzsches vom Uebermenschen, von der Fernsten-
liebe, zum Pathos der Distanz! — Was gehort dazu, sich in die
Einsamkeit von Sils Maria zuriickzuziehen und dort wohl-
geborgen die Fernstenliebe zu hegen! Es ist leichter, iiber
den Menschen zu stehen als unter ihnen zu wirken. Es ist
weniger schwer, sie zu verachten als aufzurichten. Angenehmer,
seine Hinde vor Berithrung rein zu halten als hilfreich anzu-
packen, auf die Gefahr, in Schmutz zu greifen. Stolz und Hoch-
mut sind Tugenden, die nichts kosten, Demut und Nichstenliebe
aber setzen seelische Siege iiber uns selbst voraus, wie sie nur
den Erlesenen moéglich sind. Diese Flucht vor dem Leben in
die Idee, vor dem Konkreten in die Abstraktion ist ungemein
hiufig, und schon das deutet darauf, dass sie aus der Schwiche
stammt, Man kennt den Typus, der Gott oder die Menschheit
liebt, aber den Einzelmenschen verachtet! Hier ist die Liebe zu
Gott die Kehrseite des Menschenhasses, Flucht vor dem Gebot
der Nichstenliebe. So war Tertullian, dessen Christentum darin
bestand, dass er sich an der Vorstellung weidete, wie die romi-
schen Statthalter in der Hélle brieten. Sehr oft sind es dsthetische
Ziele, denen die moralischen Aufgaben geopfert werden. Aber
auch der pathetische Lirm um das scheinbar Heldische gehort da-
zu. Dostojewsky hat auch diese Seite des menschlichen Herzens
meisterhaft entlarvt. In dem Roman ,,Der Jiingling” stellt er dar,
wie der junge Dolgerukij nach seiner — durchaus nicht erha-
benen — Idee dahin lebt, ein bequemes Mittel, sich um die Auf-
gaben des tiglichen Lebens zu driicken. Aehnlich ergeht es Ras-
kolnikoff, der fiir eine Idee mordet, aber schliesslich erkennen
muss, dass die menschliche Einzelseele, auch die mindeste, mehr
wert ist als jede Idee, auch die hochste. Der Nichste ist mehr
wert als der Ferne! Wieviel Herzenskilte, wieviel Lauheit
und Schwiche der Gleichgiiltigen verbirgt sich oft hinter dem
Zug zu den Idealen! Und diese Gleichgiiltigen, die sich und

47



ihre Umwelt mit Scheinwerten betriigen, nicht die Bosen sind die
eigentlich Verworfenen!

Nietzsche reiht sich nicht unter die Starken ein, wenn er be-
hauptet, dass der starke Mensch durch Mitleid verkiimmere. So
erlebt der Schwichling die Starken. Am Starken dagegen ist
alles ein Ueberstromen der eigenen Kraft, die zur Hilfsbereit-
schaft drangt, und sich durch sie steigert. Neurastheniker kénnen
nicht hinsehen, wenn Blut aus Wunden fliesst, Starknervige grei-
fen zu, verbinden und heilen die Wunden.

Es ist ein Zeichen hochster Seelenkraft, wenn Myschkin (Idiot)
und Sossima (Briider Karamasov) verkiinden, dass jeder an al-
lem Schuld und jeder fiir jeden verantwortlich sei. Hier ist
der Einzelne nicht nur bereit und stark genug, fiir seine eigenen
Verfehlungen, sondern auch noch fiir die aller anderen einzu-
stehen und zu biissen. Dem gegeniiber ist der immorale Mensch
ein Typus nicht nur moralischer, sondern oft auch vitaler
Schwiche, Es sind die schlechten Sportsleute, die sich der fal-
schen Griffe bedienen. Der gute Kiampfer, der eigener Kraft
vertraut, hilt sich ehrlich an die Regeln. Nietzsche iibersieht
dass die seelische Stirke und Standhaftigkeit weniger aus vi-
talen als aus moralischen Quellen fliesst. Vital ist der Mensch
den Tieren unterlegen. Durch die geheimen Kanile aber, die
ihn mit dem Ewigen verbinden, gewinnt er Méglichkeiten, die
das Tier entbehrt. Nur wenn wir das Zeitliche an das Ewige
schliessen, wachsen uns Krifte zu, durch die wir auch den Tod
iiberwinden. Den blutigen Beweis dafiir haben viele Mirtyrer
geliefert! Darum kann der Glaube an die Ewigkeit keine blosse
Liige sein. Was stark macht, ist wahr. Dies ist ein Beweis fiir
das Dasein Gottes aus der Kraft, eine dynamische Theodizee.

So langen wir bei dem iiberraschenden Ergebnis an: Dosto-
jewsky, der Apostel der gottlichen Liebe, macht
uns stirker als Nietzsche, der Herold der irdi-
schen Kraft. Stirker zumal in den Stunden, in denen wir
den Finger des Todes spiiren. Durch Dostojewsky werden wir
besser, weiter, weiser und — stdrker, durch Nietzsche selbst-
siichtiger, enger, einsamer und — schwicher. Der Allmensch ist
dem Uebermenschen nicht nur an innerer Freiheit, sondern auch
an innerer Kraft iiberlegen. Die erdgebundene Selbstherrlichkeit
Nietzsches gibt uns fiir die Note des Lebens und Sterbens nicht

48



die dusserste Kraft. Was aber eine Lehre wert sei, muss sie am
Ritsel des Todes bewihren. Sie steht um so héher, je mehr sie
uns befihigt, den Tod zu iiberwinden und die Leiden, die in
seiner Nihe lagern und mit dem Verlust aller Hoffnungen des
Lebens verbunden sind. Man lese in einer bitteren Stunde ein
Kapitel aus Dostojewsky und danach aus Nietzsches Werken,
um die Probe zu machen: wir werden sie nicht wiederholen.

KLEINE RUNDSCHAU

Zwei neue Werke von Ernst Howald
I. Kultur der Antike.

Das Détail der Historie und der Philologie hat sich zu so ungeheueren
Massen aufgetiirmt, dass der gewissenhafte Gelehrte in Gefahr kommt,
an eciner Gesamtiiberschau zu verzweifeln. Wir leben in einem Zeitalter
der Kunst-Registratoren, deren geistige Leistung sich nach dem Kilo
publizierten ,Materials” bemisst, und fiir diese Art Wissenschaft ist es
eine Frage der Notwehr, Versuchen zum zusammenfassenden Ueberblick
das Odium des ,Journalistischen” anzuheften. Andererseits fehlt es ja
auch nicht an voreiligen ,Synthesen” auf weltanschaulicher Grundlage,
die sich iiber die Kenntnis des Détails hinwegsetzen, weil ohnehin von
Anfang an feststeht, was sich ergeben soll.

Es braucht deshalb Mut, allen Bedenken zum Trotz ein Fazit zu zie-
hen aus eigener und fremder Forschung, ein auch dem Laien lesbares
Gesamtgemilde zu entwerfen, von dem der Verfasser weiss, dass es nie
in allen Einzelziigen zu beweisen ist, und dass Vieles nur eben an-
gedeutet werden kann.

Die drei Hefte ,Kultur der Antike” des Ziircher Altphilologen Ernst
Howald bilden die Einleitung des grossen, im Erscheinen begriffenen
»Handbuches der Kulturgeschichte’’*) und hieraus darf der Besprechende
die Erlaubnis entnehmen, als Nicht-Fachmann das Buch den, Lesern der
wNeuen Schweizer Rundschau” anzuzeigen — als einer jener mehr all-
gemein, aber deshalb nicht weniger intensiv an der Antike interessierten
Durchschnittsleser, an die sich dieses Werk wendet.

Seit Jacob Burckhardts griechischer Kulturgeschichte ist die mykenisch-
kretische Vorzeit aus den Schutthiigeln von Mykene, Troja, Knossos usw.

y,Handbuch der Kulturgeschichte” herausgegeben von Dr.
Heinz Kindermann unter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter, Akadem..
Verlagsgesellschaft Athenaion, M. B. H. Potsdam. Die ,Kultur der An-

tike” umfasst 166 Seiten mit 124 Abbildungen und 6 ganzseitigen
Tafeln.

i 49



	Das Böse bei Nietzsche und bei Dostojewsky

