
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1938-1939)

Heft: 1

Artikel: Traum und Wille des amerikanischen Menschen

Autor: Straumann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 6. Jahrgang Mai 1938 Heft 1

Traum, und Wille
des amerikanischen Menschen

Von Heinrich Straumann.

Wer es unternimmt, die Wesenszüge eines Volkes aus des¬

sen schöpferischer Tätigkeit abzuleiten, sieht sich vor
eine doppelte Aufgabe gestellt. Einerseits versucht er, aus dem
Geschehen der Vergangenheit und Gegenwart dasjenige zu
sammeln, das ihm für die notwendigen Verallgemeinerungen besonders

bedeutsam erscheint und das in vielen Fällen an der
Oberfläche liegt; anderseits wird er Bedacht nehmen, die Vielfalt
des Unbeachtet-Verborgenen so zu sichten, dass er mit dieser
Korrektur ein genauer überprüftes Gesamtergebnis erhält.

Die Tatsache, dass die Geschichte der Vereinigten Staaten

von Nordamerika, und zwar die Geistesgeschichte wie auch die
politisch-wirtschaftliche, wegen ihrer zeitlichen Kürze besser
überblickbar ist, als die der meisten Völker der alten Welt, hat
schon immer den europäischen Besucher dazu verleitet,
Zusammenfassungen geben zu wollen. Aber auch der Amerikaner selber

hat an der kritisch beschreibenden Wesensbestimmung seines

eigenen Volks ganz wesentlich stärker Anteil genommen,
als etwa der Engländer an der Englands, oder der Franzose an
der Frankreichs. Da dies besonders auch für die jüngste
Vergangenheit zutrifft, besagt es, dass der Drang, mit sich selber
'ns Reine zu kommen, sich selber klarer zu erkennen, in das
Gesamtbild des heutigen Amerikanertums einzuordnen wäre, und
man könnte versucht sein, diese Selbstdarstellungen als die zu-
Verlässigsten Führer für die Erkenntnis amerikanischen Wesens
§elten zu lassen.1)

^abscheidende Einblicke in die Beurteilung amerikanischer Geistes-
durch Amerikaner erhält man in folgenden neuern Werken:

• L. Parrington: Main Currents in American Thought. 3 vol. 1930.
Janres Truslow Adams: The Epic of America. 1931.

l 1



Allein, genau wie eine Selbstbiographie in erster Linie als
Quelle für die Erkenntnis einer Persönlichkeit durch Dritte gelten

mag, nicht aber als Erkenntnis selbst zu werten ist, so müssen

diese Darstellungen amerikanischer Geisteshaltung durch
Amerikaner vor allem als Illustrationen zu einem noch zu
gebenden System betrachtet werden.. Es gibt da allerdings eine

Grundkomponente, die allen diesen Darstellungen und auch

denen europäischer Beobachter so geläufig ist, dass sie ohne
eine gewisse Banalität der Formulierung kaum mehr zu nennen
ist: die nämlich, dass für den Amerikaner die Welt des
Tuns stets wichtiger gewesen sei, als die des blossen Seins.
Tatsächlich ist dies auch für uns Europäer schon aus methodischen

Gründen der Punkt, wo wir am besten mit unserer
Betrachtung einsetzen. Dieses Tatmenschentum, dieser Aufbau
einer Willenswelt, (uns Europäern zugleich unheimlich und
vertraut geworden), überfällt den Besucher nicht nur in der
rein äusserlichen Form des Fieberhaft-Betriebsamen in Arbeit
und Musse, oder in den Strassenschluchten zwischen
Hochhäusern, sondern auch in der schon tiefer begründeten Aktivität
der politischen Gemeinschaft, in der aus der jüngsten Geschichte
bekannten Ungeheuern Anstrengungen etwa einer Wirtschaftskatastrophe

Herr zu werden. Man hat ab und zu versucht, diese
Willenswelt des Amerikaners aus der seelischen Grundhaltung
des Auswanderertyps abzuleiten, der ja sozusagen der handelnde
Mensch schlechthin sei, aber das vielleicht Erstaunlichere der
Erscheinung besteht darin, dass sie zu einer Gruppe von Wesenszügen

gehört, die zusammen einen ausschlaggebenden Gerüstteil

amerikanischer Geistesgeschichte bildet. Dieser Gerüstteil
besteht, systematisch betrachtet, in der absoluten Anerkennung
der Wirklichkeit als Wirklichkeit und in der Ueberzeugung,
dass nur durch die Ratio der Denkvorgänge irgendwelche
Schwierigkeiten im Verhältnis zwischen Ich und Welt gelöst
werden können. Während in Europa die Skepsis soweit gediehen
ist, dass wir am Sinn aller Argumentation durch die Denkmittel

Waldo Frank: The Re-discovery of America. An Introduction to a

Philosophy of American Life. 1929.

Ferner in den Darstellungen amerikanischer Literaturgeschichte bei

Pery H. Boynton : Literature and American Life. 1936. Arthur H.
Quinn, Granville Hicks, A. Kreymborg und andern.

2



der Vernunft zu zweifeln begonnen haben, bestand und besteht
auch jetzt noch in Amerika nicht der geringste Zweifel an der
Notwendigkeit rein rationaler Denkarbeit, um zu
irgendwelchen Lösungen auf irgendwelchen Gebieten zu gelangen.

Die Bewegung des sog. Transzendentalismus, die ja für die
amerikanische Geisteshaltung im 19. Jahrhundert entscheidend

war, fusst auf dem von Emerson vertretenen Glauben, dass die
Seele die immanente Kraft besitze, die Wahrheit zu erfassen,
und wenn irgendwo der Glaube an die Macht der Wissenschaft
noch von fast naiv anmutender Unbedingtheit erscheint, dann
in Amerika. Wenn wir hinzufügen, dass am Anfang aller
amerikanischen Philosophie das vor fast 200 Jahren erschienene Buch

von Jonathan Edwards steht, das charakteristischerweise den
Titel „die Freiheit des Willens" trägt und das Kunststück fertig
bringt, diese menschliche Willensfreiheit innerhalb einer sonst
calvinistisch-puritanischen Glaubenshaltung zu postulieren, so
haben wir die philosophische Abstraktion von dem, was sich im
Alltag an tausenden von Beispielen belegen Hesse. Die vielleicht
wichtigste Synthese des Erkenntnisprinzips und des Willensprinzips

findet sich in dem von Emerson aufgestellten Satze

von der „Self-Reliance", d. h. dem „Auf-Sich-Selber-Gestellt-
sein" des Menschen. „Bau' Deine eigene Welt" lautet diejenige
seiner Forderungen, die in einem, vielleicht von ihm nicht
beabsichtigten Sinne von seinen Landsleuten am materiellsten
befolgt worden ist. Und dass der Begriff des „Self-Made Man"
eminent amerikanischen Ursprungs ist, darf schon damit belegt
werden, dass das erste und vielleicht grösste Beispiel dieses
Menschenschlags in Benjamin Franklin erstand, und zwar zu
einer Zeit, als in Europa das Vorrecht der Geburt noch alle
Positionen in der Hand hielt.

Die amerikanische Spielart des abendländischen Erkenntnistriebs,

die also so überaus stark in der Willenswelt verankert
lst, hat denn auch zu einigen Ergebnissen geführt, die mit dem
humanistischen Maßstabe gemessen, eine eigentliche Bereiche-
rilng der westlichen Kultur bedeuten. Das Unerwartetste davon

die eigentümliche und schon in breite Schichten eingesun-
eUe Verfeinerung des Sprachbewusstseins. Die Ent-
eckung, dass mit dem Werkzeug der Sprache allein eine
l"ensbeeinflussung der Massen erreicht werden kann, ist in

3



Amerika nicht auf eine Führerschicht beschränkt geblieben,
sondern z. B. gerade wegen des konzentrierten Gebrauchs
sprachlich-propagandistischer Mittel eine Erkenntnis weiter Volkskreise
geworden. Es mag dazu kommen, dass die qualitative Differenz
zwischen Englisch und Amerikanisch, die der Amerikaner lange
als Passivum buchen zu müssen glaubte, diese Hellhörigkeit in
sprachlichen Dingen noch förderte. Diese Verfeinerung des

Sprachbewusstseins hat natürlich mit künstlerischen Dingen
nichts zu tun; sie ist eine rein erkenntnistheoretische
Bereicherung, aber eine, die, verbunden mit dem Willen, den Dingen
auf den Grund zu kommen, dazu geführt hat, dass auch die
Masse viel leichter eine propagandistische Formulierung (sei es

in der kaufmännischen oder politischen Werbearbeit)
durchschaut. Der erstaunlich geringe Erfolg gewisser gross-aufge-
zogener und geschlossener Pressekampagnen (etwa gegen den

Präsidenten) mag als Beleg dienen.

Ein anderes Ergebnis derselben Kräftegruppierung ist auf
dem Gebiete wissenschaftlicher Betätigung die bekannte M e-

thodenverfeinerung, die ein eigentliches Merkmal
amerikanischer Wissenschaft geworden ist. Die Auffassung, dass das

beste Werkzeug gerade gut genug sei, um einem Forschungsziel

möglichst nahe zu kommen, hat zu dem geführt, was dem

Europäer als geradezu verschwenderische Hilfsmittel der
Forschung erscheinen: die Bibliotheksorganisation ist die best

entwickelte der Welt; die bibliographische Arbeit zuverlässiger
als irgendwo, die finanzielle Dotierung von Instituten
grosszügig, die statistischen Analysen auf höchste verfeinert. Dass

auf Grund des Wirklichkeitssinns diese Hilfsmittel etwas stärker

der Realforschung zukommen, als etwa den geistesgeschichtlichen

Disziplinen, wird nicht weiter verwundern.

Das klarste Zeichen der Stosskraft der willensweltlichen

Kräftegruppen (Erkenntnistrieb, Wirklichkeitssinn und Aktivität)

findet sich jedoch auf literarischem Gebiete. Die
realistische Tendenzdichtung, insbesondere der Tendenzroman

ist ja eigentlich in den Vereinigten Staaten zu Hause. Von

„Onkel Tom's Hütte" bis zu Upton Sinclair und der jüngsten

sogenannten proletarischen Literatur mit revolutionärem
Einschlag ist eine deutliche Linie erkennbar, auf der sich der

4



Wille zur Erkenntnis sozialer und kultureller Zustände mit dem
reformistischen ausrichtet.2) Für unsere augenblickliche
Fragestellung ist es dabei von geringer Bedeutung, in welchem
Sinne reformiert werden soll. Tatsächlich beherrscht das
Willensziel der Besserung im materiellen Sinne auch das literarische

Feld, was aus der Geschichte der sozialen Unterschiede
in Amerika und der Verhaftung ans physische Dasein zu
begreifen sein dürfte. Es ist charakteristisch, dass für eine
besonders heftige Abart dieses sozialen Erkenntniswillens eine
Bezeichnung gefunden worden ist, die in ihrer Prägnanz zu
einem fast volkstümlichen Ausdruck geworden ist:
muckraking, „Schlamm aufwühlen" als Vorarbeit zur Melioration.

An diesem Punkte nun wird neben der Willenswelt, für die
wir uns weitere Belege sparen können, da sie jedermann
geläufig sind, als erster die zweite Grundkomponente sichtbar,
mit der wir uns hier zu befassen haben. Diese zweite
Grundkomponente, in ihren Eigenschaften viel weniger abklärbar, und
auch in ihrer Richtung wesentlich unbestimmter als die erste,
ist eigentlich die Sammelschiene aller jener Kräfte geworden,
die der Amerikaner selber am liebsten nicht ernst nähme,
die ihm aber oft genug das rationale Konzept verderben : es
sind die Kräfte, die in der Welt des Unwirklichen, des Ueber-
sinnlichen, des Irrationalen ja des Illusionären ihren Ursprung
nehmen, mit einem Worte das, was wir die Traumwelt
des amerikanischen Menschen nennen können.

So selten diese Traumwelt uns in reiner Form entgegentritt,
so deutlich lässt sich bei einzelnen Erscheinungsformen die
entscheidende Grundkomponente erkennen. Da besteht zunächst die
Tendenz, eine Illusion in die Vergangenheit hineinzuproji-
zieren, vielleicht vor allem aus dem Grunde, weil damit ein Zu-
sammenstoss mit der Wirklichkeit ausgeschlossen ist. Diese
Projektion zeigt sich z. B. in der fast allgemein gewordenen Ge-
schichtsauffassung des amerikanischen Pionierwesens3). Der

1 bekannte Namen unter den sogenannten proletarischen Schriftsteilem
E. Caldwell, R. Cantwell, John Dos Passos, James T. Farrell,

'fford Odets. Vgl. auch „Proletarian Literature in the United States.

stA Anthol°gy" d- by Granville Hicks. 1935.
m deutlichsten vertreten bei Lewis Mumford : The Golden Day.

dy in American Experience and Culture. 1926.

5



Drang nach dem Westen, so sagt man, war zum kleinsten Teile
aus materiellen Gründen bestimmt: vielmehr handelt es sich um
die grossartige Jagd nach einem Wunschbilde, um das selige
Gefühl ins Unbekannte ziehen zu dürfen, um das Glück, sich
immer auf das Neue werfen zu können, vor seiner eigenen
Vergangenheit in die Gefahr zu fliehen. Die Leistungen der
Pioniere, die über die Prärie und das Felsengebirge bis an den
pazifischen Ozean zogen, seien nichts anderes als die tatgewordene

romantische Bewegung, die sonst in der amerikanischen
Geistesgeschichte gar nicht sichtbar geworden wäre.

Während dieses Beispiel eher zum Typus heroisierender
Geschichtsdarstellung gehört, gibt es daneben die ausgesprochene
Neigung, aus der Vergangenheit des eigenen Volks das
Idyllische herauszuholen. Es ist als ob, die unerfüllte Sehnsucht
nach dem Beschaulicheren, die durch die moderne Form des

Willensweltlichen in der Gegenwart Ohnmacht bleiben muss,
sich umso stärker der Vergangenheit bemächtigen wollte.
Tatsächlich ist das Bestreben, das wiederzufinden, was eigentlich
„im Winde verweht" ist, die für den europäischen Beobachter
vielleicht unerwartetste Auswirkung des amerikanischen Traums.
Bei diesen Menschen, die sonst im Rufe stehen, nie einen Blick
nach rückwärts zu werfen, besteht offensichtlich eine solche
Liebe zu grossen und kleinen Geschehnissen ihrer Geschichte,
dass man vom eigentlichen Aufbau einer amerikanischen
Legende, wenn nicht geradezu einer Mythologie reden darf. Da

werden mit aller Sorgfalt die paar Häuser konserviert, die an
der Ostküste auf eine mehr als hundertjährige Geschichte
zurückblicken können, da gibt man Millionen aus, um ein
typisches Kolonialstädtchen wie Williamsburg in Virginia stilrein
zu restaurieren und die Einwohner zu verpflichten, sich am Sonntag

in der Tracht des ausgehenden 18ten Jahrhunderts den
historisch begeisterten Touristen zu zeigen; da bezahlt man für
europäische Begriffe phantastische Summen, um ein Schmuckstück

oder einen einfachen Gebrauchsgegenstand aus frühamerikanischer

Zeit (d. h. aus dem 18ten Jahrhundert) zu besitzen,
und endlich gehört es zum Zeitvertreib der Wohlhabenden, sich

irgendwo eine Ranch zu halten, wo sie mit breitrandigen
Filzhüten, Lederjaps, Lasso und sechsschüssigen Revolver ausgerüstet,

die Cowboy Romantik auferstehen lassen können.

6



Dass sich die Legendenbildung auch auf literarischem Gebiete
voll entfalten kann, haben die letzten Bucherfolge bewiesen, wobei

die raffinierte Technik ein Stück amerikanischer Geschichte
in freier, aber realistisch erscheinender Bearbeitung mit einem
Vordergrund modern denkender und handelnder Menschen zu
verbinden, auffällt*).

Das Wertvollste an all diesen mythologisierenden Bestrebungen

besteht — wiederum mit unsern Maßstäben gemessen — in
der überaus lebenskräftigen Bewahrung wahrhaft folkloristischen
Kulturgutes. Die Volkslieder von der Küste und dem
Binnenland, die beim Bau der grossen Ueberlandlinien
entstandenen Arbeitsgänge der Bahnarbeiter in der Prärie, die
Lieder der Flösser, Cowboys und der ewigen Vagabunden, werden

nicht nur mit Sorgfalt gesammelt, sondern auch jetzt noch
von den Studenten gesungen und in mündlicher Tradition weiter

gegeben6).

Eine eigentümliche Auswirkung dieser historisierenden
Illusionsfreude zeigt sich besonders auf dem Gebiete der Gesell-
schaftsbildung. Es wird eigentlich und geradezu im Widerspruch

zur amerikanischen Willenswelt versucht, Tradition zu
schaffen, d. h. auf Grund des Herkommens (und nicht nur des
Geldes allein, wie früher) eine gesellschaftliche Oberschicht zu
bilden, ein blaublütiges Element zu zeugen, das weniger einen
Machtfaktor, denn einen Kulturträger darstellen soll. Nicht nur
die grossen Tageszeitungen geben seitenlange Berichte über das
Tun und Lassen der Spitzen der Gesellschaft, auch die
Lokalblätter der amerikanischen Kleinstadt versuchen durch eingehende

Berichterstattung über die gesellige Betätigung einzelner
Familien, eine ihr als wesentlich erscheinende Bevölkerungsgruppe

aus der Masse heraus zu heben. Und schliesslich ist der
offenkundige Stolz mit dem der junge Amerikaner auf drei
oder vier in Amerika geborene Generationen von Vorfahren (in

4) Margaret Mitchells „Gone with the Wind" ist für diesen Typus das
ezeichnendste Beispiel.

die vorzügliche Volksliedersammlung „The American Songbag"
von Carl Sandburg (1927) und das Buch „Native American Humour"
von Walter Blair. (1937)

7



Californien schon auf zwei) zurückblickt, ein deutlicher Beweis
dieses neu wachsenden irrationalen Elementes.6)

Das Bestreben die Geschichte zu idealisieren und die
Gesellschaftsbildung daraus abzuleiten, zeigt sich am stärksten in
den alten Südstaaten. Begreiflicherweise — denn soziologisch
gesehen, ist die kulturtragende Schicht dort eindeutig aus den

Ueberresten der verarmten Pflanzerfamilien hervorgegangen, die
auch heute noch nur mit Mühe über das Unrecht hinwegkommen,
das ihnen, wie sie glauben, durch den Rekonstruktionswahn des

Nordens nach dem verlorenen Sklavenkrieg zugefügt wurde.
Der Traum dieser weissen Oberschicht in den Südstaaten geht
immer wieder nach jenen verlorenen patriarchalischen Verhältnissen,

wo die Verantwortungen zwischen oben und unten,
zwischen weiss und schwarz klar ausgeschieden waren, und

wo der Musse eine sinngemässe kulturbildende Funktion
übertragen war.

Die Traumwelt des Amerikaners hat sich aber nicht nur der
Vergangenheit, sondern auch der Gegenwart bemächtigt. Und
hier ergeben sich denn aus der Projektion von Illusionsbildern
auf Tatsächliches jene gefährlichen Verzerrungen, von denen

man andeutungsweise auch bei uns ab und zu hört. Die Stellung
der Frau z. B., die zumal dem schweizerischen Beobachter
nicht nur als gleichberechtigte, sondern dem Manne geradezu
übergeordnete erscheint, lässt sich theoretisch etwa davon
herleiten, dass eine richtig erkannte Erfahrungstatsache mit einem
bestimmten Illusionswert verknüpft worden ist. Die Erfahrungstatsache

besteht darin, dass die Frau während Jahrzehnten in
den Vereinigten Staaten zahlenmässig eine deutliche Minderheit
bildete, weshalb sie viel stärker umworben war. Ihre Wertung
erfuhr dadurch natürlicherweise eine Steigerung, die nun aber
nicht mehr diesem Zahlenverhältnis zugeschrieben, sondern mit
der Persönlichkeit selber verbunden wurde. Die Qualitäten der
Frau wurden an sich schon idealisiert, und dieser Illusionswert
erwies sich als so stark, dass er in hohem Masse auch dann
beibehalten werden konnte, als sich das Zahlenverhältnis zwischen
Männer und Frauen wieder ausglich.

6) Ueber solche Entwicklungsphasen und Tendenzen in der Oesellschaft
gibt jetzt am besten Auskunft Dixon Wecter: „The Saga of American

Society", 1937 (illustr.)

8



In diesem Zusammenhange muss auch auf die Forderung
hingewiesen werden, die die amerikanischen Massen dem Film
gegenüber aufstellen. Hier befinden wir uns ja auf dem Gebiete,
wo die Möglichkeit besteht, die Traumwelt wenigstens auf der
Leinwand als „konkrete Illusion" erstehen zu lassen. Da zudem
die Filmproduzenten in allererster Linie die mutmasslichen
wünsche der breiten Massen zu erfüllen suchen, so ist der
amerikanische Film noch mehr denn die Filme anderer Länder in
hohem Masse das Spiegelbild der Sehnsüchte des Volkes. Ja,
man könnte aus dem amerikanischen Film geradezu eine
illusionäre Weltanschauung, mindestens aber eine erträumte Ethik
ableiten, die der Amerikaner spielerisch ins Dasein ruft, der er
aber nicht im geringsten nachzuleben sich verpflichtet fühlen
würde. Zu diesen illusionären Anschauungen gehört die
Vereinfachung menschlicher Charaktere zu grundsätzlich guten oder
schlechten, die Ablehnung aller derjenigen Realismen in Zu-
standsschilderung und Handlung, die den Triumph eines bösen
Prinzips bedeuten könnten, insbesondere jeder dem physischen
Wohlbefinden dauernd entgegengesetzte Tätigkeitsablauf, und
natürlich der absolut konsequent gehandhabte Grundsatz vom
glücklichen Ende. Die Masse der Amerikaner will es nicht wahr
haben, dass eine gut zu nennende Existenz in irgend einem
Geschehen zermalmt werden könnte. Inwiefern diese Illusionsethik

auf Konto der mächtigen Decency League, des
albumfassenden privaten Anstandsbundes, der alle Filme einer
Vorzensur unterzieht, zu setzen ist, muss hier dahingestellt
bleiben.

Das Traumweltliche des Amerikaners erscheint im Film
beinahe als Karrikatur (wiederum mit unsern Maßstäben gemessen),

und es ist deshalb notwendig, darauf hinzuweisen, dass
die weltanschaulich verantwortlichen, aber zahlenmässig
unbedeutenden Schichten Amerikas weit entfernt davon sind, den
gegenwärtigen Charakter des amerikanischen Films irgendwie
§ut zu heissen. Im Gegenteil, es zeigen sich hier zum Teil klaf-
ende Unterschiede zwischen der Illusionsethik der Masse und
e|" Problemwelt des wirklich denkenden Einzelnen.

nd damit kommen wir zu einem entscheidenden Teil unse-
rer Abgabe. Wir haben versucht, zwei Grundkomponenten
amerikanischer Geisteshaltung herauszuarbeiten, die bekanntere wil-

9



lensweltliche und die etwas verborgenere traumweltliche und
haben an einer Reihe von Erscheinungsformen ihre verhältnismässig

klar zu unterscheidenden Auswirkungen zu deuten
unternommen. Es gibt nun ein grosses Gebiet der geistesgeschichtlichen

Erscheinungswelt, wo diese beiden Grundkomponenten
am gleichen Objekt in z. T. fast gleicher, z. T. verschiedener
Stärke zu wirken scheinen und damit Resultanten von stark
voneinander abweichenden Richtungen hervorrufen. Es handelt
sich um das Gebiet der ethisch-religiösen Problematik und der
darauf fussenden Bildungs- und Erziehungsideale.

Um es gleich vorweg zu nehmen: die ethisch-religiöse
Problematik des Amerikaners steht im Zeichen offensichtlicher
Ohnmacht, auch nur theoretisch mit dem Bösen fertig zu
werden. Während die europäische Geistesgeschichte in Bezug
auf dieses Problem immer wieder Lösungsvorschläge vorlegen
konnte, die wenigstens dem philosophisch denkenden und das

Gute wollenden Menschen das Gefühl der persönlichen
Beruhigung geben konnten, so zeigt die amerikanische Entwicklung
genau das entgegengesetzte Bild.

Der am Anfange dieser Entwicklung stehende Philosoph
Edwards konnte sich wenigstens noch auf das Gebiet der calvi-
nistisch-puritanischen Theologie retten, als er in seiner „Freiheit
des Willens" die Existenz des Bösen damit erklärte, dass es

mit Gott co-existentiell in die Welt gekommen sei. Seine Lösung
ist deshalb einfach die, in jedem Falle den Willen Gottes zu

tun zu versuchen, indem man auf seine Stimme zu horchen habe.

— Hundert Jahre später muss Emerson die aus amerikanischer

Geisteshaltung heraus entstandene Schwierigkeit schon

stärker gefühlt haben. Allein er schien ausserstande, irgendwelche

umfassende Lösungsvorschläge vorlegen zu können; ja
es darf geradezu gesagt werden, dass Emerson, der sich in
seinen umfangreichen Schriften sonst mit fast jeder Frage menschlichen

Denkens und Handelns auseinandergesetzt hat, dem
Problem des Bösen kurzerhand aus dem Wege zu gehen scheint.

Umso schwerer haben seine Zeitgenossen, vor allem die drei
grossen klassischen Erzähler der Neuen Welt: Hawthorne, Melville

und Poe vor der Mitte des letzten Jahrhunderts damit
gerungen. Bei Hawthorne stellt sich das Problem in der Zwei-
heit von Schuld und Sühne, wobei ihn offensichtlich die Frage

10



am stärksten beschäftigt, ob der unschuldig Leidende die
gerechte Sühne des erfahrenen Unrechts noch auf dieser Welt
erwarten dürfe.1) Melville entwickelt (vorab in seiner
phantastischen und leider bei uns viel zu wenig bekannten Erzählung
von „Moby Dick, dem weissen Wal") die These, dass ein völliger

Sieg über das Böse nur mit dem Tode erkauft werden könne,
und dass der, der sich die Aufgabe stelle, das Böse aufzujagen,
auf dieser Jagd aufgerieben werde. Für Edgar Allen Poe endlich

ist die Existenz des Bösen geradezu zum Angsttraum
geworden, zu dem offen eingestandenen Grauen, eine schlechte
Tat aus innerem Zwange begehen zu müssen, um sich von dem
Alpdruck ihrer latenten Existenz zu befreien.

Gegen Ende des Jahrhunderts wird die Situation zusehends
verworrener.

Mark Twain, z. B., der wie kein zweiter als der Exponent

grundehrlichen Amerikanertums gelten darf, weiss sich nicht
anders zu helfen, als dass er einen grundsätzlichen Unterschied
zwischen Gut und Böse überhaupt leugnet. Nicht nur sind die
Menschen für ihn alle gleich gut oder schlecht, die ganze Ethik
ist nichts anders als das, was er unter „Sonntagsschulmoral"
versteht, ein gut gemeintes, aber völlig verfehltes System, die
frisch-fröhlichen Naturen unter die Fuchtel der Mucker zu
bringen.

Zur Erklärung dieser verworrenen, ja fast schmählich
anmutenden Lage müssen wir uns auf folgende Grundlagen besinnen.
Eine Weltanschauung, die zunächst auf einem klaren Rationalismus

aufbaut, wie das beim Amerikaner der Fall ist, hat schon
immer diejenigen Lösungen des ethischen Problems vorgezogen,
die dem Eudämonismus verwandt sind, d. h. einer Grundhaltung,
die alles das als sittlich unanfechtbar erklärt, was zu einem
sinnlichen oder geistigen Glücksgefühl führt. Damit wird das
Böse einfach zu dem, was man das „Unangenehme" nennen
könnte, und man vermeidet dieses Böse nicht deshalb, weil es
Böse ist, sondern wie Benjamin Franklin der Erztypus des

^üchtig-erfolgreichen Amerikaners erklärte, weil es uns schadet.
enn diese Richtung konsequent innegehalten worden wäre,

bestünde ein ethisches Problem im engeren Sinne des Wortes in
Besonders in den Erzählungen „The Scarlet Letter" und „The House
of Seven Gables."

1 1



Amerika überhaupt nicht. Dass es aber besteht, kann nur davon

herrühren, dass aus dem irrationalen Teil des Amerikanertums
ein Element in die Willenswelt hineinfliesst, das stark genug
ist, den reinen Nützlichkeitsstandpunkt zu erschüttern, aber
doch wieder zu wenig stark, eine grundsätzlich andere Lösung
zu erzwingen. Dieses Element, das man als die Sehnsucht nach

einem „Bessern", und zwar nach einem metaphysisch verankerten

„Bessern" bezeichnen könnte, hat nun zu der in aller Welt
bekannten amerikanischen Zweckmässigkeitsmoral geführt.
Offensichtlich hat dabei die amerikanische Abart der englischen
puritanischen Ethik eine starke Rolle gespielt, wie der Ausgangspunkt

dieses Pragmatismus zeigt: „Nur das Gute (das von Gott
gewollt ist) kann sich durchsetzen". Und dazu kommt nun die
aus der amerikanischen Willenswelt entsprungene eudämoni-
stische Umkehrung des Satzes: Alles, was sich durchsetzt,

muss gut sein.
Die geistesgeschichtlichen Folgen dieses pragmatischen

Grundgesetzes sind ganz ungeheure. Die auffallende Unsicherheit
mit der auf irgendeinem Gebiete diejenigen Probleme angepackt

werden, die ins Gebiet der Ethik hineinlangen, ist die
erste dieser Folgen. Die Tatsache, dass sich die gesamte
religiöse Diskussion stets stark nach dem ethischen Problem hin
bewegt, die zweite. Dazu muss festgehalten werden, dass die

kirchliche Struktur Amerikas durch eine ungeheuerliche
Zersplitterung ins Sektiererische gekennzeichnet ist. Abgesehen
von gewissen Gründen, die mit dem Einwanderungsursprung
ihrer Anhänger zu tun haben, sind zahlreiche dieser Sekten der

eigentliche Ausdruck dafür, einen individuellen Kompromiss
zwischen dem Pragmatismus und dem Offenbarungsglauben zu
schliessen. Dazu kommen in mehr indirekter Verbindung die
überaus starken Tendenzen zur Vergegenständlichung religiöser

Abstraktionen, die praktisch oft zu einer eigentlichen
Verwischung der Grenzen etwa zwischen Theatervorstellung und
Gottesdienst führen. Es mag auch mit dieser Unsicherheit der
ethischen Grundgesetze zusammenhängen, dass als Ersatz dafür
an noch so vielen Orten auf ein krampfhaft wörtliches
Lippenbekenntnis zum Bibelglauben abgestellt wird. Es ist, als ob die

Angst dahinter stünde, sonst auch noch diesen Boden unter den

Füssen verlieren zu müssen. Die dem europäischen Besucher oft

12



bigott erscheinende Haltung der Bevölkerung der amerikanischen
Kleinstadt ist der beste Ausdruck dafür.

Auch im politischen Geschehen Amerika's lässt sich
die eigentümliche Beeinflussung des rein pragmatischen
Standpunkts durch irrationale Elemente feststellen. So war der Pro-
zess der Lostrennung von England in seinen Anfängen eine
rem pragmatische Reaktion der Kolonien gegen eine unangenehme

Gesetzgebung des Mutterlandes gewesen, und die
Verquickung mit dem Wertelement der Freiheit und Unabhängigkeit

kam erst später dazu, wurde dann aber mit Erfolg zum
entscheidenden Kriegsziel erhoben.

Im Bürgerkrieg des letzten Jahrhunderts wurde juristisch
gesehen um die Frage gekämpft, ob eine Gruppe der Staaten auf
eigene Initiative hin aus der Union austreten könnte. Materiell
ging es um die Frage, ob die Sklaverei aus Gründen der
Lohnkonkurrenz beizubehalten oder abzuschaffen sei. Pragmatisch
betrachtet handelte es sich, wie ein geistvoller Amerikaner es
bitter formulierte, um die Wahl zwischen zwei Arten der
Sklaverei8). Tatsächlich aber wurde das Kriegsziel der Nordstaaten
(wiederum mit Erfolg) mit dem Illusionswert verknüpft, es
gelte vor allem dem Neger die Freiheit zu bringen — als ob
auch der toleranteste Amerikaner je im Ernst daran gedacht
hätte, seine Haut für einen Neger zu Markte zu tragen.

Und endlich haben wir aus dem Weltkrieg das grosse und
tragische Gegenbeispiel, wo ein an sich zweifellos ernstgemeintes

irrationales Wunschbild — der Völkerbund — von einem
amerikanischen Präsidenten konzipiert, als traumweltliches
Element zu schwach ist, um eine grundsätzlich pragmatische Stel-
lungsnahme verschieben zu können. Woodrow Wilson ist
geradezu ein menschgewordenes Beispiel für die katastrophale
Unsicherheit, die sich aus der mangelhaften Abklärung der
ethischen Grundlagen eines solchen Unternehmens ergibt. Man wird
auch in Zukunft mit solch unerwarteten Störungsherden in der
amerikanischen Politik zu rechnen haben.

Uie Ohnmacht, theoretisch mit dem Problem des Bösen fertig
zu Werden, hat auch seine klaren Auswirkungen auf das so-
Zlale Leben des amerikanischen Volkes gehabt. Die Tat-

Vgl. Mumford. a. a. O. p. 133.

13



sache, dass Amerika von fast allen Ländern des abendländischen
Kulturkreises die grössten Schwierigkeiten zu haben scheint,
mit Verbrechen und Korruption fertig zu werden, ist in diesem
Zusammenhange bedeutungsvoll. Wer das Böse nur als schädlich

betrachtet und im übrigen glaubt, dass das, was sich durchsetzt,

gut sein müsse, wird kaum in der Lage sein, sozial
gefährdete Menschen von ihrer Verantwortung gegenüber den
andern überzeugen zu können.

Neben diesen etwas düsteren Zügen zeigt der ganze
Problemkomplex, der sich als Spannungsfeld zwischen Traum- und
Willenswelt ergibt, auch seine entscheidenden Lichtseiten. Nicht
nur wird das ethische Problem als solches bei den ver-
antwortungsbewussten Schichten ernsthafter diskutiert, als

anderswo, das Ringen um neue Lösungen hat sich auch schon auf
den verschiedensten Gebieten der Geistestätigkeit überaus fruchtbar

ausgewirkt.
Abgesehen von der entscheidenden Reaktion der Literatur

des lQten Jahrhunderts auf diesen Problemkomplex, liegt ein

ganz besonders tiefer Sinn in der Feststellung, dass die
künstlerische Gestaltung menschlichen Schuldbewusstseins im
modernen amerikanischen Drama tiefer und gewaltiger zum
Ausdruck gekommen ist, als etwa im Drama der angelsächsischen
Schwesternation.0)

Die Diskussion um die Bildungsziele, so wirr sie auch

wegen der ungelösten Problemgrundlage des ethischen Verhaltens

manchmal erscheint, befindet sich in vollem Fluss und lässt
gerade wegen der geringen Traditionsgebundenheit die
Aussicht auf durchdachtere Lösungen unter bestimmten
Voraussetzungen wahrscheinlich erscheinen. Die Zeit der gesättigten
Selbstzufriedenheit, die besonders vor und unmittelbar nach dem

Kriege zu einer Versteinerung dieser Problemgruppe zu führen
drohte, ist vorbei; ebenso die Zeit, da der wohlhabende Amerikaner

nach Europa fuhr, um dort wortwörtlich Kultur
„einzukaufen", ja, sogar das populäre Lebensziel, rasch reich zu werden,

fängt an, zu den umstrittenen Grössen zu gehören. Am
eindringlichsten jedoch kämpft die Sehnsucht nach geistigeren
Werten ihren Kampf in der Welt der Erziehungsprobleme. Zwar

°) Vgl. die Dramen Eugene O'Neills.

14



ist auch da, wiederum wegen der gestörten pragmatischen
Grundlage noch unerhört viel Ratlosigkeit festzustellen, aber
die Energie mit der namentlich die amerikanische Universität

die Ueberprüfung ihrer Situation vornimmt, kann sogar
den Europäer nachdenklich stimmen.10) Wer gesehen hat, wie
sich nicht nur die Dozentenschaft oder einige pädagogische
Autoritäten, sondern eine ganze junge Studentengeneration mit
Ernst und Eifer in kleinem und grossem Kreise um den Sinn
der Universität bemüht, und gewisse Positionen mit thomisti-
scher Schärfe verteidigt oder berennt, dem wird um das
Bildungsschicksal dieser Generation nicht leicht angst werden.
Gerade wegen der zwar noch schwankenden, suchenden, aber doch
kraftvollen Jugendlichkeit dieser Kulturproblematik ist der
Zukunftsglaube des Amerikaners im Tiefsten berechtigt. Der
Weg zur Erfüllung dieses Glaubens hängt von zwei Dingen ab:
von der physischen Sicherheit des Landes, (und die besitzt
Amerika wie kein zweites auf der Erde) und von der Möglichkeit,

jene beiden Grundkräfte in sinnvoller Synthese zu vereinigen:

den Traum und den Willen des amerikanischen Menschen.

10) Symptomatisch dafür ist die Diskussion um die Pläne des Präsidenten
der Universität Chicago, R. M. Hutchins: „The Higher Learning in
America." 1937.

15


	Traum und Wille des amerikanischen Menschen

