
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 12

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kam aus Löwen, Jan Gossaert aus Maubeuge, Patinier von der
Maas, Pieter Coeck aus Aelst, Gilles van Coninxloo aus Brüssel,

Lambert Lombard aus Lüttich, Neuchâtel aus Möns, Keys
aus Brede, Franz Pourbus aus Brügge, Pieter Aertsen, Jan Man-
dyn aus Amsterdam, Anthonis Mor aus Utrecht, Otto Vaenius
aus Leiden, Marinus aus Seeland, Jan Snellinck aus Mecheln, die
Francken aus Herenthals und Pieter Bruegel aus einem kleinen
Dorf Bruegel.

KLEINE RUNDSCHAU
Von Dichtern und von der Dichtung

II.

Jakob Burckhardt äusserte einmal, gegen Ende der achtziger Jahre,
in den „Briefen an einen Architekten", dass bei der zunehmenden
Materialisierung man vielleicht nicht zu befürchten brauche, der Trieb zur
Kunst im Menschen werde verschwinden, wohl aber dass ganze Gattungen

innerhalb der Welt des künstlerischen Ausdrucks verschwinden könnten.

Seither sind nicht allein Formen der Kunst, es ist auf den verschiedensten

Gebieten sonst noch Manches, was den vorangegangenen
Generationen eine Erhöhung ihres Daseins verschaffte, unter den stark
veränderten Bedingungen fragwürdig geworden. Doch neigt man heute, nach
der radikalen Anzweiflung eines Wertes, auch bereits wieder dazu, sich
schliesslich zu dessen Wesensergründung zu bequemen, wobei denn nicht
nur ihn Verneinendes herauszukommen braucht. War jener eine wahre,
eine aus der Tiefe des Menschlichen mehr als aus den Umständen zu
verstehende Lebensmacht, dann vermag das Feuerbad der Theorie ihm

sogar eine erhöhte Wirkungskraft zu verleihen.
Mit einer Wesensergründung des Dichterischen ist Johannes

Pfeiffer*) hervorgetreten, deren Ergebnissen wir einen bedeutenden
Grad der Evidenz zugestehen müssen; sie besässen diesen auch jenseits
der Heideggerschen Philosophie, in deren Rahmen der Verfasser sie
gewonnen hat. Des Philosophen Dialektik dürfte freilich dem Verfasser
Formulierungen erst ermöglicht haben, für Beziehungsweisen, die bis
dahin unaussagbar scheinen mochten. — Die Schrift hat den praktischen
Zweck einer Einführung in das Verständnis der Dichtung als „Kunst

*) Umgang mit Dichtung. Felix Meiner Verlag in Leipzig 1936.

766



durch Sprache". Sie ist gegliedert in drei Teile, mit je drei Unterabteilungen:

I. Von der dichterischen Sprachgestalt: Rhythmus und Melodie,
Bild, Gleichnis; II. Normative Grundbegriffe: Echt und Unecht, Ursprünglich

und Nicht-Ursprünglich, Gestaltet und Geredet; III. Von dem was
wir an der Dichtung haben : Eigengesetzlichkeit und Grenze des Aesthe-
tischen, Zusammenklang von Wahrheit und Schönheit, Zusammenklang
von Ernst und Spiel. Pfeiffer wirft im ersten Kapitel zunächst die Frage
auf: Wodurch kennzeichnet sich ein sprachliches Gebilde als Kunst? Er
stellt philosophischen Sätzen Heideggers 'einen gleichsinnigen Vierzeiler
von Matthias Claudius gegenüber:

„Ach es ist so dunkel in des Todes Kammer,
Tönt so traurig, wenn er sich bewegt
Und nun aufhebt seinen schweren Hammer
Und die Stunde schlägt".

Dort bleibe gegenständlicher Inhalt einer aufweisenden
Mitteilung, was bei Claudius der sprachlichen Mitteilungsform als beseelender

Atem einverwandelt sei. Dort lasse sich als das „Wovon" und
„Worüber" der Rede herauslösen, was hier ein Sein überhaupt nuir
von Gnaden der Sprache erhalte: hier wäre ein Griff hinter den sprachlichen

Ausdruck ein Griff ins Leere. Im ersten Falle wäre das Wie der
Mitteilung übersetzbar, im zweiten unübersetzbar, da im ersten ein
Gedachtes und Erkanntes mitzudenken und mitzuerkennen, im andern ein
Gefühltes und Erlebtes mitzufühlen und mitzuerleben sei. Wir sollen durch
die Sprachgestalt entweder zum Nachvollziehen eines Gedankenganges
oder zum Mitschwingen mit einem innern Zustand veranlasst werden.

Jedes sprachliche Gebilde hat zwei Seiten: eine hörbare und eine
verstehbare, Klang und Bedeutung, Schall und Sinn. Die Sprache als Schallmasse

hat immer schon ihren bestimmten Tonfall (Tempo, Akzentuierung)

; insofern Sprache Bedeutungsstoff ist, hat sie immer schon ihre
bestimmte satzmässige Gliederung und ihre bestimmte gegenständliche
Meinung. An Beispielen zeigt der Verfasser, dass Rhythmus nicht
gleichzusetzen ist der zähl- und messbaren Taktierung. Diese Beispiele
sind metrisch gleich gebaut, und dennoch von verschiedenster
Rhythmik durchwaltet. In grundsätzlicher Allgemeinheit ist Metrum
das Aussen zum Rhythmus, als dem Innen ; Metrum ist die abgezogene
Regel zum Rhythmus als der beseelenden Schwingung; Metrum ist das

übertragbare Mass zum Rhythmus als der unübertragbaren und unmess-
baren Lebendigkeit. (Wir verweisen hier auf die ähnliche Unterscheidung
durch Albert Verwey: „Rhythmen sind Wirklichkeiten, Metren sind
Schemata". „Beim Rhythmus fällt der Nachdruck mehr auf die Bewegung,

beim Metrum mehr auf das Regelmässige", in seiner Untersuchung
„Rhythmus und Metrum", (deutsch bei Max Niemeyer, Halle a. S.).
Im Gegensatz zum Rhythmus, der sich auch an einer sozusagen
farblosen Schallmasse entfalten könnte, stützt sich die Melodie auf Klänge
von einer bestimmten Höhe oder Tiefe: jedem Wort eignet durch Tonhöhe

und Klangfarbe ein Stimmungswert. Für unübersetzbar erklärt

767



Pfeiffer das Gedicht, nach allem, aus dem folgenden Grunde : wie jedem
einzelnen Klang und jeder einzelnen Spannungswoge, so ist der musikalischen

Gesamtform, so ist der Ganzheit der rhythmisch schwingenden
und melodisch klingenden Gestalt untrennbar eingeschmolzen ein Innen,
ein Inhalt, eine Stimmung: „die Farm verändert denken, seis auch nur in
der unscheinbarsten Kleinigkeit, heisst unweigerlich den Inhalt mitverändert

denken." Es wird in „Bild und Gleichnis" ausgeführt, dass ein
Gedicht von höchster Musikalität doch mitbedingt und mitgetragen ist
von sprachlichen Bedeutungsvorstellungen: dieselben Worte klingen und
bedeuten, dasselbe Wortgefüge ist rhythmisch-melodisch gestaltet und
satzmässig sinnvoll gegliedert. Jedes verstehende Haben und Meinen
von gegenständlichen Inhalten ist ein Anschauen und Begreifen zumal:
der Begriff hebt das Allgemeine (Tisch-tischhaft) heraus; das Bild das
Bestimmte (dieser Tisch hier und jetzt). Unter Hinweis auf Lessings
Abgrenzung der sprachlichen gegen die malerische Anschaulichkeit (Lao-
koon) hält der Verfasser daran fest: dass es in der Dichtung nicht um
das ruhende, sondern um das werdende Bild gehe. „Die erstaunliche Bildkraft

jener Verse des Matthias Claudius (Abendlied) gründet vielmehr
gerade darin, dass alle ruhende Gegenständlichkeit umgesetzt ist in
Regung und Ereignis, in nachfühlbare Seelen'schwingung". Nicht Bildhaf-
tigkeit schlechthin macht Dichtung, „sondern nuir das eireignishaltige, das

schwingungshaltige Bild", nicht Anschaulichkeit als solche, sondern die

„Verwandlungskraft" der anschaulichen Wiedergabe. Wir erhalten das

vorläufige Ergebnis : insofern Dichtung gefügt ist aus Schallmasse, ist
entscheidend ihre Verwandlungskraft. Man könne, sagt Pfeiffer, in
übertragener Bedeutung von bildhaft reden, wenn eine Lebenslage in ihrer
ganzen Stimmungsfülle allgemein-erlebbar geworden ist, eine menschliche

Situation so dicht und leibhaft wiedergegeben wurde, dass sie jeden
von uns in ihren Bann zu ziehen vermag. Untrügliches Zeichen für Dichtung

oder Nicht-Dichtung bleibt: ob die poetische Sprachgestalt nur
Schale ist, oder selbst schon Kern, nur Hülle ist oder selbst schon
Gehalt." — Vom echten Gleichnis wird uns die Auffassung
vermittelt, dass es nichts ist, was durch bewusst übertragendes Vergleichen
jemals zustandekäme: „das überzeugende Gleichnis (ob symbolisch ob

metaphorisch) steigt aus unbewusster Seelentiefe auf, als ein unbegreifliches

Geschenk". — Die Frage: mit welchem Recht wird das lyrische
Gedicht als Beispiel genommen für Dichtung überhaupt? wird so
beantwortet: dem lyrischen Gedicht eignet jedenfalls in dem Sinne eine

beispielhafte und vorbildliche Allgemeinheit, dass die Wesensgesetzlichkeit
auch jeder nicht-lyrischen Dichtung hier gleichsam offen zutage

liegt, und das nämlich, weil das „Was", der gegenständliche Inhalt in seiner

Stofflichkeit und Aeusserlichkeit, verzehrt ist vom „Wie", von der
Weise der Gestaltung, der stimmungshaltigen Sprachfarm, mit einem

Wort: vom Stil." — Der unselige Hang, Dichtung vom Thema her zu

verstehen, kann nicht wirksamer bekämpft werden als durch den

Umgang mit lyrischen Gedichten. An vier Beispielen zeigt Pfeiffer, dass es

768



in der Dichtung nicht um den Stoff, sondern um die innere Wahrheit
gehe. Alle vier Beispiele haben zum Gegenstand eine Mondlandschaft,
um dieses Motiv aber klingt jedesmal ein völlig verschiedener Seelenton.

Nur in der Hingabe an die stimmungshaltige Darstellungsform
erfassen wir den dichterischen Sinn. Stimmung ist einfach das So-oder-so-
Gestimmtsein des ganzen Menschen, gestimmt in einer Weise, die der
Willkür entzogen bleibt. Sie ist darum kein unverbindlicher Zauber.
Heidegger spricht von ihrer erschliessenden Kraft; man darf auch sagen
„Erhellungskraft" ; die Stimmung bringt uns vor uns selbst, sie verrät
etwas von der geheimen Tiefe unseres wahren Zustandes und ist darum
„wahr". Dichtung ist beheimatet in einer (verhältnismässigen, nicht in der
reinen) Ursprünglichkeit menschlichen Wesens. Diese Ueberlegungen
führen nun zur Wertung, auf Grund der beiden Begriffe Echt und
Unecht. Man kann menschliche Wesenshaltung nicht machen, man
kann „so tun als ob"; eine manchmal kaum zu vernehmende Falschheit
des Tons verrät die Unechtheit in der Sprache. Allerdings „kein Zustand,
keine Stimmung, keine Haltung 'ist entweder einfach echt oder unecht,
denn die menschliche Erlebniswirkliohkeit ist unentwirrbar gemischt. Echt-
Sein ist keine Eigenschaft, auf die man pochen könnte. Sofern wir aber
nicht selbst „in-der-Echtheit-sind" vermögen wir Ton und Gebärde nicht
zu erkennen. Ueber das Begriffspaar Echt/Unecht hinaus empfinden wir
Dichtung als ursprünglich oder nichtursprünglich (Ursprünglich-„Eigent-
lichkeit und Entschiedenheit des Daseins"). Die Frage ist hier: bin ich
wahrhaft „Ich-selbst" oder nur „Man-selbst"? Diese Ursprünglichkeit
kann ein Mensch jedoch besitzen, ohne „dass ihm darum auch schon
deren angemessene Kundgebung vergönnt wäre; die Ausdrucksbewe-

gung ist gleichsam von vornherein gelähmt und bleibt stecken in einer
Schicht überlieferter Vorstellungen und Wendungen. Der Ausdrucksarme
bezieht lauter vorgeprägtes Gut aus einem Vorrat von Bildern und Floskeln

der bereit liegt. Aber der Gegensatz von „ursprünglich" und
„abgeleitet" fällt nicht etwa zusammen mit dem Gegensatz von „neu" und
„alt". Es gibt Bewahrer des Alten, die das Ererbte zu neuer Ursprünglichkeit

erwecken (so Rudolf Alexander Schröder) und Neutöner, die bei
allem Ungewöhnlichen im Banne der Konvention bleiben — und jener
Gegensatz fällt nicht zusammen mit dem von „natürlich" und „künstlich".

Das wird verdeutlicht durch Gegenüberstellung eines Gedichtes von
Caesar F 1 a i s c h 1 e n und eines von Stefan George. Das erste ist
lauter „Natürlichkeit" — und zugleich lauter Schablone; das zweite enthält

etwas Künstliches, Kostbares oder Gewaltsames in jeder Zeile, und
doch lebt in ihm als dichteste Stimmung die des trostlosen Abschieds
und des Alleingelassenseins.

Zwischen „Echt/Unecht" und „Ursprünglich/Nicht-Ursprünglich" wäre
einzuschieben das Begriffspaar „Gestaltet/Geredet". Wir bezeichnen ein

Gedicht als geredet, wenn es ein, zwar vielleicht echtes Gefühl blos
beteuert, wenn es noch nicht die gestalterische Verwandlung des Empfundenen

in „schweigsam" verwahrende Sprachform erfahren konnte. Das

769



erhellt eine Analyse von Nietzsches „Die Krähen schrein", in dem nur
die beiden ersten Strophen als dichterisch anzusprechen sind. Wo
das schlicht gestaltende Seelenwort verdrängt wird durch das
geistvollschillernde Verstandeswort, da enthüllt sich die ganze Unerbittlichkeit der
Sprache. — Zwei Haltungen sind vor der Dichtung unangemessen:
1 Das Verstehen auf den blossen Stoff hin, II das Verstehen auf die
reine Form hin. Im ersten Fall wird Dichtung zum Füllsel leerer Stunden,

zum Ersatz des Erlebnisses, zu verkappter Philosophie. Die Form
erscheint nebensächlich. Im zweiten wird sie zum Reich kostbarer
Wortgebilde, die auf Vollendung hin genossen werden. Beides ist der Dichtung

nicht angemessen, denn „ursprüngliche Dichtung ist nur da, wo noch
das Aeusserlichste" inhaltliche Bedeutsamkeit hat, wo noch das
„Innerlichste" entäussert ist zur Form". Ihrer Natur nach lässt sich Dichtung
schwer zur Zerstreuung benützen, denn : ein lyrisches Gedicht ist nicht
unterhaltend, eher langweilig, es ist nicht spannungsreich, eher eintönig;
es ist auch keine gedankenklare Philosophie, sondern eher voll stimmungs-
hafter Dämmerung. Dichtung bringt nicht Zerstreuung, sondern Sammlung,

Wesenserhellung und nicht „schöne" sondern „bedeutsame" Form.
Dabei kommt es aber an auf die Strenge der Sammlung, die Tiefe
der Erhellung die Höhe der gefühlten Wahrheiten. — Die ästhetische
Eigengesetzlichkeit des Gedichtes wird übergriffen von über-ästhetischer
Norm: Pfeiffer bezeichnet sie als „die ethisch-metaphysische Ganzheit
unseres Menschentums". Gesinnung und Anschauung hinter einer Dichtung

sind indessen belanglos, wenn sie nicht völlig verwandelt wurden iin

Sprachbewegung und Sprachgestalt. — Nach der Gegenüberstellung von
drei weitern Gedicht-Proben: einer handfest-erotischen (Liliencron), einer
empfindsam ritterlichen (Morgenstern) und einer erhabenen Hölderlinischen,

wird gefolgert: da der Umgang mit Dichtung eine Weise des
Existierens bedeute, wir aber immer als „ganze Menschen" existierten, so
sei es nicht gleichgültig, welche Schicht des Seins in der Dichtung und
durch dieselbe aufgeschlossen werde. Die Intensität der Beschwörung
kann nicht der letzte Masstab sein. Das dritte der genannten Beispiele
gibt uns mehr, nicht aus inner- sondern aus über-ästhetischen Gründen,
„nicht weil es als künstlerisches Gebilde gültiger wäre, aber weil in seiner

Zeichenschrift „Eine ganz andere Seinsmacht und Sinntiefe
aufleuchtet". Als „Wahrheit" erhellt Dichtung die Tiefe unseres Mensch-
Seins, als „Schönheit" tut sie dies unmittelbar, durch Gestaltung. Freilich

sind wir nur in den Augenblicken gesammelter Empfänglichkeit
imstande, unser Innen einem Gedicht wie Goethes „Selige Sehnsucht" so

an- und einzupassen, dass es wahrhaft zu sprechen beginnt. Ein derartiges

Gedicht ist etwas völlig anderes als Bekenntnis und Beichte. Wir
eignen uns seine Wahrheit an, indem wir eintauchen in das Leben seiner

Form, wir eignen uns die dichterische Form an, indem wir eintauchen in
die darin verlebendigte Wahrheit. Und „wir werden uns klarer und
gewisser in den Wurzeln des Sèins durch das Geschenk symbolischer
Verdichtung, nicht in begrifflicher Allgemeinheit, sondern in sinnbildlicher
Einmaligkeit." Siegfried Lang.

770



Frankreichs Generalissimus im 17. Jahrhundert

Général Weygand „Turenne", französische Ausgabe, Paris, Librairie Ernest
Flammarion; Deutsch: Verlag Georg D. W. Callwey, München, 1937, übersetzt

von Th. von der Mühll.

Welche Ursache hat, so könnte man fragen, ein zeitgenössischer
General die Monographie eines Heerführers des 17. Jahrhunderts zu schreiben,

jener Epoche, deren kriegerische Grössen durch jüngere Waffentaten

längst überschattet wurden, deren GestaLten heute fast vergessen
sind? Leitet ein blosses kriegswissenschaftliches Interesse den General
Weygand, der bis 1933 an hochverantwortlicher Stelle der französischen
Heeresleitung stand, über den Marschall Turenne zu schreiben? Das
gelehrte Unterfangen Weygands erhält aktuellere Bedeutung, wenn man die
Kriegsschauplätze betrachtet, auf denen Ludwigs XIV berühmter Feldherr,

der erste Generalissimus Frankreichs, operierte: Flandern, Lothringen,

das Elsass und überrheinisches deutsches Gebiet. Turenne fand sich
vor ähnliche strategische Aufgaben gestellt wie später die Revolutionsgenerale,

wie Napoleon und die französische Heeresleitung des
Weltkrieges. Er hat mit und gegen Koalitionen zu kämpfen und dabei neben
den militärischen diplomatische Fähigkeiten auszubilden und er findet
sich oft genötigt, einen zahlenmässig stärkeren Gegner zu besiegen.
Turenne steht im Gegensatz zu der herrschenden strategischen Auffassung
seiner Zeit, welche dem Belagerungskrieg den Vorzug vor der offenen
Feldschlacht gibt und er erringt seine Siege, welche die Bewunderung der
militärischen Zeitgenossen und der Nachwelt bis auf Napoleon erregen,
durch grosse strategische Bewegungen und offene Schlachten. Hier springt
das weitere aktuelle Interesse dieser Turenne-Monographie in die Augen,
denn der Weltkrieg war in seiner zweiten grösseren Epoche von Flandern
bis an die Schweizer Grenze ein Stellungskrieg. Direkte Kritik an der
Heeresleitung des Weltkrieges vermeidet Weygand durchweg, aber seine

Darstellung spielt häufig genug auf den letzten Krieg und seine
persönlichen Erfahrungen in diesem an ; alles was er zu sagen hat, fügt er
in seine Zeichnung Turennes, des Idealbildes eines französischen Offiziers
ein. Folgen wir einzelnen Zügen dieses Bildes!

Im Jahre 1629 tritt Henry de la Tour d'Auvergne, Vicomte de

Turenne, „ein neunzehnjähriger Hugenott, in den Dienst Ludwigs XIII.
Die Herzogin von Bouillon, seine Mutter, hatte sich bisher nicht ent-
schliessen können, ihre Söhne in Frankreich dienen zu lassen, denn sie
fürchtete eines Tages würden sie gezwungen sein, die Waffen gegen die
reformierte Kirche zu kehren, deren Untergang der Kardinal (Richelieu)
erstrebte." Der Vater Turennes war ein glühender Hugenott gewesen,
er diente Heinrich IV. als Soldat und Diplomat in Deutschland und
England; durch Heirat, welche dieser König vermittelte, erhielt er den Titel
„Herzog von Bouillon und souveräner Fürst von Sedan und den
zugehörigen Ländern" und die faktische Herrschaft über diese „Terres sou-

771



veraines" als Reichsfürst unter königlicher Oberhoheit. „Bezeichnend
für sein kühnes und abenteuerliches Wesen" ist die Art, wie er dem König

seine Dankbarkeit für die Stiftung dieser Heirat erweist; er be-
schliesst die Stadt Stenay, die noch in feindlichem Besitz ist, in seiner
Hochzeitsnacht zu nehmen; er entschuldigt sich beim König „dass er in
einer solchen Nacht nicht über ihn wachen könne", verreitet mit einer
bereitstehenden Mannschaft, überfällt mit Erfolg Stenay und übergibt
am nächsten Morgen beim „Lever" Heinrich IV. die Schlüssel der
eroberten Stadt. Aus der Ehe, die mit dieser seltsamen Hochzeit begann,
entsprangen keine Kinder. „Die zweite Herzogin von Bouillon, Elisabeth

von Nassau, war die Tochter Wilhelms des Schweigsamen, eine
Frau von Format, ebenso eifrige Anhängerin Calvins, ebenso geschickt,
ehrgeizig, vielleicht aber noch zäher als ihr Mann. Sie hatte ihm sieben
Kinder geschenkt, zwei Söhne und fünf Töchter." Turenne ist der
zweite Sohn; beide Söhne schickt die Herzogin als Witwe nach Holland,
„damit sie unter Moritz und Friedrich Heinrich von Nassau das
Kriegshandwerk erlernten. —- Turenne war fünfzehn Jahre alt, als er Sedan
verliess. Er verfügte nicht über die glänzenden Eigenschaften seines
Bruders, besass keine rasche Auffassungsgabe, arbeitete aber gleichmässig
und gewissenhaft... Er zeigte eine ausgesprochene Vorliebe für das

Waffenhandwerk." Im Jahre 1629 sagt der letztgenannte der beiden
Oranier über seinen Schüler und Neffen Turenne zu seiner Umgebung:
„Ich müsste mich sehr irren, wenn dieser junge Mann nicht eines Tages
den grössten Heerführern ebenbürtig würde." — Schon der Vater Bouillon

war ein Gegner der sich unter Richelieu mehr und mehr ausbreitenden

und die Rechte der „Stände" vernichtenden Allmacht des Königs
gewesen; die Mutter und der ältere Sohn setzen diese Haltung fort und
auch der jüngere Sohn gerät späterhin bei Verteidigung der ständischen

Rechte seines Hauses in einen Gegensatz zur königlichen Politik.
In eben dem Jahre, in dem Turenne seine erste militärische Lehre unter
dem Oranier beendet hatte, muss er als lebende Garantie für die Königstreue

seines Hauses in die französische Armee eintreten. In dieser Zeit
„hatte Richelieu den Protestanten schon den Frieden von La Rochelle und
Alais auferlegt, waren die Köpfe von Montmorency-Bouteville, von
Chalais, von Marillac gefallen, denn der Kardinal war genötigt, die
königliche Souveränität zu festigen, damit der Monarch im Innern seines
Reiches nichts zu fürchten habe, wenn man daran ging, die aussen-
politischen Fragen zu regeln" sagt Weygand trockenen Tones. „Die
Regelung der aussenpolitischen Fragen", die hier gemeint ist, besteht in
der bekannten Serie von Kriegen, mit denen Frankreich zur Aufrichtung
seiner Hegemonie das Haus Habsburg und andere europäische Mächte
überzieht und die bis ins 18. Jahrhundert dauern. Turenne ist unter Ludwig

XiV. ein hervorragendes Instrument dieser Politik, bis er im Jahre
1675 bei Sasbach in Baden durch die Kugel eines leichten Geschützes der
Kaiserlichen getötet wird. Seit 1660 war er der Höchstkommandierende
aller französischen Truppen unter dem Titel eines „Maréchal-Général".

772



Interessant für die Verhältnisse unter den Truppen zu Ende des

Dreissigjährigen Krieges ist folgender Ausschnitt aus dem Leben Turennes.
„Das Jahr 1647 steht unter schlechter Vorbedeutung. Der Abfall der
Niederlande lässt Frankreich in Flandern den Spaniern gegenüber allein
und es wird nötig Truppen hinzuführen. Turennes Vorstellungen, die
Weimarischen Reiter könnten Schwierigkeiten machen, zu gehorchen, da sie
fünf oder sechs Monate Soldrückstände haben, verhallen ungehört;
wiederholt und selbst eigenhändig von der Königin (der Regentin für den
minderjährigen Ludwig XIV.) erhält er die Aufforderung, sich nach Flandern

zu verfügen, und so geht er über den Rhein zurück. Aber in Za-
bern weigern sich die Weimarer Truppen (sie sind die Hinterlassenschaft
des grossen Reiterführers Bernhard von Weimar, eines der strategischen
Vorbilder Turennes „in der Kunst aus Nichts etwas zu machen") weiter
zu marschieren, falls man ihnen die Rückstände nicht auszahle, was
unmöglich ist, da Mazarin noch kein Geld geschickt hat. Ein deutscher
Offizier, Generalleutnant von Rosen, ermutigt die Meuterer und kehrt
mit ihnen nach Strassburg zurück." Die Weimarischen Reiter sind im
Begriff über den Rhein zu gehen. Turenne schickt den Grossteil seiner
Truppen den Weisungen der Königin gemäss nach Flandern und „zögert

nicht, sich nur mit zehn oder zwölf Mann unter die Rebellen zu
wagen." Er zieht ohne etwas auszurichten mit den Widerspenstigen den
Rhein hinab nach Philippsburg; im Bereich dieser Festung ruft er nachts
hundert Musketiere herbei, lässt Rosen fesseln und schickt ihn nach
Nancy ins Gefängnis. Hierauf erklären sich fast alle Anführer für
Turenne. Fünfzehnhundert Reiter wollen sich nach Bayern durchschlagen,
der Heerführer greift sie an, tötet dreihundert, ebenso viele werden
gefangen, der Rest entkommt. Weygand betont hier die von Turenne
bewiesene „Langmut und Geistesgegenwart". Im Jahr darauf „vereinigt sich
der Herzog von Bayern mit den Kaiserlichen und drängt die Schweden

(die Verbündeten Frankreichs) zurück... und um zu zeigen, dass Frankreich

nicht ungestraft mit sich spielen lässt (sagt Weygand), erklärt
Turenne dem Herzog von Bayern, dass er ihn als Feind behandeln werde,
überschreitet gleich Anfang 1648 den Rhein und stösst zu den Schweden."

Hier entstehen die zwischen Alliierten üblichen Schwierigkeiten,
aber „kraft seiner Persönlichkeit... dringt Turennes Rat und Wille bei

den Bundesgenossen durch." In glänzendem 'Siegeszug „gelangt er an

den Inn, und so weist er den Soldaten den Weg nach Austerlitz. Napoleon
hat geschrieben: ,Turenne ist der erste französische Feldherr, der die

französische Fahne am Inn aufgepflanzt hat. In diesem Feldzug und in
dem von 1646 hat er Deutschland in allen Richtungen durchquert, mit
einer Beweglichkeit und Kühnheit, die das Gegenteil sind von der Art,
in der seither Kriege geführt wurden.'" Diese Stelle ist für Weygands
strategische Auffassung bezeichnend, er zieht hier eine Verbindungslinie
von Turenne zu Napoleon, in die er an anderer Stelle noch die Ueher-
raschungsstrategie Friedrichs des Gr. einfügt und — als einzige
militärische Kritik an Turenne — bemerkt, dass Napoleon seine Siege bes-

773



ser auszunutzen wusste; wir haben hier — wie an vielen anderen Stellen

des Buches — die seit dem Ende des Weltkrieges in vielen
militärischen Kreisen sich bemerkbar machende strategische Lehre vor uns, die
besagt, dass man mit kleinen, gut bewaffneten, glänzend geführten und
sehr beweglichen Heeren Ueberraschungserfolge erzielen müsse. (Es
kann nicht die Aufgabe dieser Zeilen sein, das Für und Wider dieser
Lehre auseinanderzusetzen, sie sei nur als der militärische Lehrgehalt von
Weygands Buch erwähnt und es sei kurz bemerkt, dass die Brauchbarkeit
dieser Lehre unter den heutigen Verhältnissen in letzter Zeit wieder
bezweifelt wird.)

Die nachstehend geschilderte Situation zeigt die problematische Stellung

der Heerführer der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, sie zeigt wie
Turenne Gefahr lief „in seiner Person die Wallenstein-Katastrophe zu
erneuern", aber diese Klippe zu vermeiden wusste. Im Jahre 1649 tritt
Paris im Verfolg der Unruhen der Fronde, welche durch den Widerstand
des Pariser Parlaments gegen Mazarins neue Steueredikte veranlasst
waren, unter Waffen gegen die Königin. „Der grosse Condé" sympathisiert

mit den Frondeuren und „Mazarin spürt, dass es nötig ist, sich der
Treue Turennes zu vergewissern. „Ein königlicher Bevollmächtigter, der
Bankier Hervart, wird mit dem rückständigen Sold zu den Truppen
Turennes geschickt. Mit diesem und einem schweizerischen Offizier namens
Erlach erwägt Kardinal Mazarin sogar die Verhaftung des Marschalls
Turenne und stattet sie mit Blanco-Dienstbefehlen aus und weiterhin
verhandelt er direkt mit den oben erwähnten Weimarer Truppen Turennes.
Diesem selbst bietet man das Statthalteramt von Ober- und Unterelsass
an. Wie er von den Massnahmen des Kardinals erfährt, ist er empört
und schlägt das Anerbieten aus. Da „wird im Namen der Königin der
Befehl erteilt, Herrn von Erlach zu gehorchen; von einem Teil der
Armee wird gleich in der ersten Nacht der Ordre Folge geleistet. Die
Uebrigen zögern... Aber Turenne selber befiehlt seinen Generalen und

Truppen, sich Erlach anzuschliessen und zieht sich nach Holland zurück."
Zwei Jahre später führt er die königlichen Truppen gegen Condé und
söhnt sich nach und nach völlig mit Mazarin und der Monarchie aus. -—

Im Oktpber 1668 teilt der Maréchal-Général Turenne seinem Monarchen

Ludwig XIV. mit, dass „er den Glauben wechseln wolle" und schwor
noch im gleichen Monat den reformierten Glauben ab. Der König
umarmte ihn nach der Konversion „und der ganze Hof beglückwünschte
ihn." Weygand macht glaubhaft, dass der Glaubenswechsel durch reine
Ueberzeugung bewirkt wurde. Bei einem Brand des Louvre hielt ein

Priester „die Flammen durch das Heilige Sakrament auf. ,Ich habe es

gesehen, sagt Turenne, zweifeln kann ich nicht, ich habe es mit eigenen
Augen gesehen.' " — Lassen wir dies auf sich beruhen. Ein gewichtigerer

Grund für die Konversion wird in folgenden religionspolitischen
Ansichten gelegen sein, die Turenne schriftlich festhält; „dass in England auf
der Kanzel jeder die Bibel auslegt, wie es ihn gutdünkt, und dass die

Engländer, obwohl sie viel gesunden Menschenverstand haben und auch

774



wirklich fromm sind, durch zu viel Unabhängigkeit des Geistes die Religion

entstellt haben; jeder der Gottes Wort liest, gründet eine Sekte."
Und an anderer Stelle schreibt er: „Die Erfahrung bestätigt mir mehr
und mehr, dass die Freiheit der Pastoren unvereinbar ist mit einer
geregelten Ordnung." Weygand scheint diesen heutigen Tages erstaunlichen

Ansichten sein Beifall zu geben, fügt aber die tolerante Bemerkung

bei, dass nach Turennes eigener Meinung es „dessen grosser
Wunsch war, nicht nur die Anhänger der gleichen Religion sondern auch
Katholiken und Protestanten friedlich miteinander leben zu sehen."

Weygands Buch über Turenne ist in der französischen Ausgabe
erschienen in einer Sammlung, die die Bezeichnung „Les grands Coeurs"
trägt. — Montesquieu und Voltaire fanden übereinstimmend zu
viel Licht und zu wenig menschliche Schatten in Turennes
tugendreichem Leben, Weygand setzt sich mit diesen beiden auseinander
und findet die vermissten Schatten in den Leidenschaften seines Helden, in

Wirklichkeit hatte er aber keine anderen als die eine grosse Leidenschaft,
die alles andere verzehrte, in der sich das Genie seiner Natur verausgabte,

nämlich auf eine glänzende Art Krieg zu führen.
Die Uebersetzung von Th. von der Mühll ist ganz vorzüglich, präzis

und elegant.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 956.060

Redaktion u. Verlag: Fretz 8t Wasmuth A. G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855

Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr. Erscheint

jeweilen anfangs des Monats.

Paul Schmitt.

775


	Kleine Rundschau

