
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 11

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Von Dichtern und von der Dichtung

Ii.

Seit Stephan Georges Tod sind eine Anzahl Schriften veröffentlicht
worden die, ohne eine zu fühlbare Abhängigkeit von Gundolfs und
Wolters' Darstellungen, den Zugang zu Georges Bezirk, Gestalt und
Dichtung erleichtern wollen. Der Merkwürdigkeit halber seien genannt
zwei Arbeiten von Nicht-Deutschen: die des Norwegers Arvid Brode

rson: Stefan George, Deutscher und Europäer (1935), und die des
Italieners Alessandro Pellegrini: Stefan George (1934), beide
erschienen in dem vor Jahresfrist eingegangenen Verlag: Die Runde,
Berlin; ferner, als zuverlässiger kleiner Führer durch das Gesamtwerk
und willkommen wegen der zahlreich eingestreuten Gedichte, Will
Schell er: Stefan George (Reclam 7307/09); von Memoiren Georg
Bondi: Stefan George, bei Bondi, Berlin (1934); Sabine Lepsius:
Stefan George. Verlag Die Runde, Berlin (1935); Carl August
Klein: Die Sendung Stefan Georges. Verlag Die Rabenpresse, Berlin.
(1935). Neben diesen behauptet einen besondern Rang die nach der
holländischen Ausgabe (1934) nun ins Deutsche übertragene Schrift von
Albert Verwey: Mein Verhältnis zu Stefan George. Erinnerungen
aus den Jahren 1895/1928. Verlag Heitz 8t Co., Strassburg/Zürich
(1936). Hier spricht kein Vertreter der Ideologie des „Neuen Reiches",
kein korybantisch Hingerissener, kein eilig angepasster Literaturgeschichtler,

es spricht ein Dichter seines Landes der, so stolz als bescheiden,
auf eine gültige Leistung bereits hinblicken durfte, als er mit dem um
wenige Jahre jüngern Deutschen erstmals zusammentraf (1895).

Verweys Darstellung ist zugleich Denkmal der Freundschaft zweier
in der Gesinnung übereinstimmender doch im Ideellen voneinander
abweichender Gestalter, und Berichtigung einer Legende, deren Aufkommen

das George-Buch von Wolters, und George selbst, durch einige
Gedichte im „Neuen Reich", veranlasst hatten. — Die Vorgeschichte dieser

Freundschaft war die: Nach erfolgreicher Beteiligung am Umschwung
des holländischen Schrifttums von 1880 erkannte Verwey wie dieser ins
Form- und Geistlose zu verlaufen drohte. Es beschäftigte ihn der
Gedanke „dass wir andere Menschen seien als unsere Vorgänger, nicht
länger beschränkt vaterländische, sondern europäische." Wie George,
vertiefte er sich in das ausländische Schrifttum und richtete sein Augenmerk

auf die ^Möglichkeiten eines Zusammenschlusses von Gleichstrebenden.

Durch einen „Zufall" gewann er Einblick in einige Nummern
der „Blätter für die Kunst", besprach sie in seiner „Zweimonatlichen
Zeitschrift" und darauf auch Georges „Pilgerfahrten" und „Algabal".
George wünschte seinen Rezensenten zu kennen, und dieser lud ihn

700



nach Holland ein. Dort begann George fast augenblicklich mit der
Uebersetzung holländischer Gedichte, die der andere ihm vorlegte. —
Wenn sie nun beide über das eng Völkische hinauswollten, so stand,
doch Verwey fester auf dem Boden seiner Heimat, während unter
seinem Einfluss George sich jetzt von Frankreich löste und in seinem
Vaterlande Fuss zu fassen suchte. (Bücher der Hirten, Sagen und Sänge).
Verwey bestärkte ihn in dieser Richtung auf das Nationale, wenn er
auch überzeugt blieb, beider Sache sei überdies eine europäische, und
überall in Europa sei eine Erneuerung der Künste im Gang. — Die

folgenden Jahre führten zu weitern Begegnungen in Holland und in
deutschen Städten und zu mannigfacher gemeinsamer Arbeit. Freilich
erkannte Verwey schon 1897: die Freundschaft sei nicht eine zwischen
Ganz-Verwandten. Verwey sah in Berlin Melchior Lechter und besuchte

George in dessen Elternhaus in Bingen. Seine Schilderungen dieser
Umgebung, ihrer Bewohner, der Landschaft, der Gespräche ist farbig,
lebendig und genau, doch im schlichten Tone des Berichts: „Als ich den

folgenden Morgen in seinem Zimmer am Fenster stand, sah ich den
alten Herrn George (den Vater) die Oleander begiessen, die seine Frau
am Beginn ihrer Ehe gepflanzt hatte. Es waren nun ganze Bäume, die
alle Jahre Hunderte von roten Blüten trieben." — George hatte eben
die Handschrift vom „Teppich des Lebens" hergestellt. Auf Spaziergängen

auf dem Rochusberg oder zum Turm oder am Rheinquai
entwickelten die Beiden ihre Pläne und Ideen. George wollte ein grosses
Gedicht schreiben: Der Rhein von seinem Ursprung bis zum Ende, worin

er all sein deutsches Dichten und Trachten vereinigen möchte. Es

sollte für die Jüngern sowohl dichterisch als staatsmännisch ein
Wegweiser sein. Darin wollte er auch sich und sein Streben als von historisch

nachweisbarer Herkunft feststellen. Je stärker im Verlauf ihres
Verkehrs George als der Deutsche sich hervorhob, umso klarer wurde sich

Verwey bewusst der eigenen, der niederländischen Art, „welche auf
die Verherrlichung der Wirklichkeit zielte", während die deutsche (im
Anschluss an die italienische Renaissance) „die Majestät der Persönlichkeit

auszudrücken wünschte". — Der Aufenthalt in München
gewährte Verwey Einblick in die Gedankenwelt der deutschen Freunde
Georges, die Wolters als die „Kosmiker" bezeichnet. Da war der
Norddeutsche Klages; dann Alfred Schuler, an einen Abbé des 18.

Jahrhunderts erinnernd, und Karl Wolfskehl, der sprühendste und
umfassendste Geist dieser Runde. Er schrieb eine Dissertation über den An-
drogynismus in Sage und Mythos und war dabei auf Bachofen ge-
stossen. Doch war das Mutterrecht 1897 im Neudruck erschienen, Wolfskehl

hatte es keineswegs neu entdeckt. Die Witwe Bachofens teilte mit,
dass von den verschiedensten Seiten der Wiederdruck des Werkes
gewünscht war. Die Kosmiker waren George-Bewunderer, hatten aber
durch Wolfskehls Hinweis auf Bachofen den Impuls empfangen durch
die Vergangenheit, so wie sie sie sahen, die heutige Gesellschaft zu

revolutionieren, wobei sie Georges Gedichte nach ihren Ansichten
auslegten. Schuler und Klages hatten ihre Theorie über eine dämonische

701



Urkraft, mit deren Hilfe man zu Offenbarungen vorchristlicher Zeiten
gelangen könne. Neben ihnen war Ludwig Derleth, „ein Held und
Märtyrer des Absoluten", aus der katholischen Kirche ausgestossen. Er
trug in sich „einen Traum der absoluten Grösse, woran alles was war,
gemessen werden müsste". Jesus erschien ihm als Feldherr, die Bibel
als das streitbarste Buch der Welt. (Auf ihn bezieht sich Verweys
Gedicht „Michael", das George übertragen hat). Die Gestalt, die bei

Verwey stets am liebenswürdigsten anmutet, ist Gundolf. Zwistigkeiten
innerhalb des Kreises entgingen dem gut beobachtenden Holländer
nicht; ihr Ende war die Verfeindung mit Klages (1904). George war
in München gekränkt worden durch den Vorwurf, er stelle seine Person

in den Vordergrund, während er überzeugt war einer überindividuellen

Macht zu dienen, die ihn durchwirke. Bei seinem siebenten
Besuch in Noordwijk (1904) berichtete George vom plötzlichen Tode Ma-
ximins: nach einem Feste von München abgereist, war er, fern von
George, verschieden. Verwey hatte ihn nie gesehen. — Von den Maximin-
Gedichten stimmte vor allen eines Verwey bedenklich, die „Verkennung",
die unerkannte Erscheinung Jesu auf dem Weg nach Emmaus, in
Beziehung gebracht zu Maximin. „Ich fand es schwächer als ich es von
ihm gewohnt war und fürchtete, dass er aus dem Bedürfnis ein natürliches

Geschehen ins Uebernatürliche zu übertragen, als Wirklichkeit
annehmen würde, was nicht mehr als eine gedankliche Spiegelung war".
Musste hier Verwey im Stillen seine Vorbehalte machen, so konnte er
den Bund mit den naturalistischen Schriftstellern, die George hasste,
nicht einfach aufgeben. Doch plante er 1904 eine Zeitschrift „Die
Bewegung" in der das Wort eines streitbaren Diclvtertums ertönen sollte.
Wolters und Gundolf übernahmen später den Titel für ihre eigene
Kampfschrift „Jahrbuch für die Geistige Bewegung". -— Die gemeinsame

Arbeit umfasste an erster Stelle Uebertragungen, und wie Verwey
holländische Dichter, so gaben Wolfskehl und George deutsche Dichtung

in Auswahl heraus. — In Deutschland kam es zur Begegnung
erst wieder 1907, in Kreuznach. George teilte mit „Der Siebente Ring"
sei fertig. Die Zusammenstellung hatte ihm unendliche Mühe und
Anspannung gekostet. Er habe darin zur Zeit gesprochen. Es gelte die

Strömungen des Geistes und Lebens zu ordnen. Man solle zeigen wodurch
sie wirken können. „Mein Weg ist aber nicht der beliebte, der moderne
der jetzigen Zivilisation. Ich will eine andere, eine innerliche Einheit.
Damit bin ich an unsere Welt herangetreten. Früher glaubte ich, dass

die Welt mich erdrücken würde. Jetzt aber fürchte ich mich nicht mehr."
Der Siebente Ring war das erste von Georges Werken, das Verwey nur
bedingungsweise gutheissen konnte. Er sah: „Zu einem grossen Teil
beruhte es auf einer deutlichen Idee, der Transformation von Klages
„deutsch-katholischer Wesenheit" in die Religion des deutsch-griechischen
Jünglings Maximin. Es war ein grossartiger Griff, aber ein äusserst
deutscher". Die Tatsache dass die Konzeption Maximin gedanklich
vorhanden gewesen, lange bevor dieser erschien, hatte für Verwey nichts
Positives. Im Ring aber musste er im übrigen feststellen, dass sich nur

702



zu oft die Reflexion an die Stelle der Einbildungskraft gedrängt hatte.
Das „Herrscherliche" war ihm fremd, ebenso Georges neue Religion,
ausgehend von Deutschland und von Deutschland der Welt auferlegt.
Verweys eigene Religiosität blieb auf eine Weltgemeinschaft gerichtet,
darin jedes Volk seine eigene Art behalten sollte. „Der Prophet",
bemerkt Verwey, „trachtet auf allerlei Weisen, durch Anrede, durch
Predigen, durch persönlichen Einfluss seine Geisteswelt zu verwirklichen, zur
Menschenwelt. Ich glaube dass bei uns Dichtern der Prophet unter-
bewusst bleiben muss". Nur den intellektuellen, nicht den dichterischen
Höhepunkt wollte Verwey im Siebenten Ring erblicken, die dichterische
Kraft sei reicher im Teppich. „Was von jung auf Georges Phantasie am
stärksten berührte, war nicht die Wirklichkeit sondern die
Kulturgeschichte. Ihre Bilder stellten sich zwischen ihn und die Wirklichkeit.
Sie musste er in der Wirklichkeit finden ehe er diese annehmen konnte.
In dieser schon gebildeten Zwischensphäre fühlte er sich sicher. Der
Teppich war von dieser Kunst die grösste, die wahrhaft grandiose
Erscheinung... Auch das Maximim-Erlebnis war im Wesen kulturhistorisch".

Als Mensch und Künstler beharrte Verwey bei seiner ursprünglichen

Art. Das wurde für die deutschen Freunde beim Kriegsausbruch
besonders fühlbar. Für Verwey war der Krieg eine Oberflächen-Erscheinung,

nicht zu vergleichen mit dem tiefern Leben des Geistes. Die
Deutschen sahen in ihm den „heiligen Krieg", der von George in seinem
„Stern des Bundes" geweissagt war, als der Gründung von Maximins
Reich vorhergehend. Karl Wolfskehl beantwortete Rollands Brief an
Gerhart Hauptmann: „Dieser ungewollte, uns aufgezwungene Krieg ist
dennoch eine Notdurft, er hat hereinbrechen müssen für Deutschland
und für die Welt europäischer Menschheit um dieser Welt willen. Wir
haben ihn nicht gewollt, aber er ist von Gott". (Frankfurter Zeituing
12. IX. 1914). Während der langen Dauer des Krieges wurden
missverständliche Briefe und Karten gewechselt, doch erklärte George bei
einem Zusammentreffen ein Jahr nach Friedensschluss, alles sei nun
beigelegt. In den Blättern aber erschienen kurz darauf (11. und 12. Folge)
4 Gedichte an Verwey, davon das eine „Ein Abschied" überschrieben

war, die den Abbruch bedeuteten. Mit schulmeisterlicher Befriedigung
erklärt Wolters solches als die Strafe dafür, dass Verwey kein öffentliches

Wort gefunden für seine Gefühlsänderung nach dem Kriege, „keines
der Verurteilung für unsere Feinde wie er es für uns gefunden hatte".
Die Dokumente, die dieser in seinem Buche zur Kenntnis bringt, zeigen
indessen dass Verwey von dem Augenblick an, als ihm die Alliierten

als die Vergewaltiger erscheinen mussten, rückhaltlos und öffentlich

für die Unterlegenen Partei ergriffen. Damit ist die eine Legende
widerlegt. Die zweite ist die: erst durch das grosse Deutschland sei Verwey

aus dem kleinen Holland hervorgezogen worden. Das Kindliche im

diesem Urteil wird an den Tag kommen, je mehr man sich in Verweys
Lebenswerk vertieft. Zurückhaltung, Ehrerbietung, Freimut kennzeichnen

dessen eigene Urteile. Er hatte sein Buch für den lebenden George
geschrieben; der Tod wollte nicht dass dieser es lese. Sein persönliches

703



Gefühl nennt Verwey „eine helle Flamme der Zuneigung, und bei ihrem
Lichte habe ich alles an ihm wahrgenommen, sowohl das was ich
missbilligte, wie das was ich bewunderte. In den Augenblicken, wo wir am
meisten auseinandergingen... blieb meine Freundschaft für ihn ebenso
unberührt wie ich die seine wusste. So war sie als ich schrieb, so ist sie
jetzt wo er gestorben ist".
(Wird fortgesetzt) Siegfried Lang.

Tsushima
Der Roman eines Seekrieges von Frank Thiess. Paul Zsolnay Verlag A.-G.,

Wien.

Es ist häufig geworden, dass Romanciers von Namen sich vom Roman
abwenden und ihre darstellerische Meisterschaft geschichtlichen Stoffen
zugute kommen lassen. Auch Frank Thiess, der sich freilich nicht nur
erzählend sondern abhandelnd mit den Problemen der Gegenwart eigenartig

und eindringlich auseinandersetzte, hat diesen Schritt — mit vollem

Erfolg, um es vorwegzunehmen — in seinem neuesten Werk
„Tsushima" getan. Der Untertitel „Roman eines Seekrieges" darf nicht dahin

missverstanden werden, als habe der Verfasser die Geschichte zum
Roman geformt. Nein, die Geschichte selber, diese unüberbietbare
Erfinderin, hat den Roman geschaffen. Thiess erzählt ihr nur nach, ohne
Abweichungen, Ausschmückungen, poetische Freiheiten und die andern
Mittel des Dichters, vielmehr als getreuer und scharfsichtiger Historiograph,

für den die gegebenen Quellen verpflichtend sind. Fachleute stellen

ihm das Zeugnis aus, dass er als Kriegsgeschichtsschreiber ernst und
voll zu nehmen sei. Auf ihr Urteil vertrauend darf der Schriftsteller das
Buch besprechen, weil es, auf dem sichern Grund der Fachwissenschaft,
jedoch weit über sie hinausreichend, ein Werk ist, für jene grosse,
gebildete Leserschaft, die heute so gern und mit Recht nach historischen
Biographien von literarischer Haltung greift. Eine solche Leserschaft
wird durch die Darstellung eines kriegerischen Konfliktes ebenso auf
ihre Rechnung kommen können, wie durch die hervorragender Lebensläufe.

Hier ist der Held kein Einzelner, sondern eine Flotte in ihrem kurzen
Leben und furchtbaren Tod. Die russische Flotte, die 1905 in der gröss-
ten Seeschlacht der Weltgeschichte bei Tsushima von den Japanern
vernichtet wurde. Kein beliebiges Ereignis, — denn damit entschied sich der
Aufstieg des ostasiatischen Inselreiches zur Grossmacht. Welche Kräfte,
moralische und geistige zumal, den Ausschlag gaben, das wird überaus
deutlich. Es war letzten Endes nicht der Umstand, dass diese Armada
fahrlässig in Hast ausgerüstet, die halbe Welt umschiffen musste —
welch abenteuerliche Fahrt voller Missgeschicke! — um allzu fern vom
heimatlichen Festland gegen ein geborenes Seevolk eingesetzt zu wer-

704



den. Sie kam in fast hoffnungslosem Zustande ins Feuer, weil sie im
Grunde preisgegeben und verraten war von jenen, für die sie
unerschrocken in den Tod ging. Japan gegen Russland: das hiess: eine
ungebrochene, geschlossene zuchtvolle Nation gegen eine innerlich aufgelöste,

einen Koloss auf tönernen Füssen. Die Zerspaltenheit des
Zarenreiches in dumpfes Volk und ausbeuterische Oberschicht, die
Unterminierung durch Korruption und Schlendrian, die Demoralisierung durch
ungenügende Versorgung und revolutionäre Sabotage, das war der un-
fassbare und allgegenwärtige Feind im Rücken, gegen den ihr Führer
Admirai Rojéswenski seine verbissene Energie vergeblich einsetzte.

Und ist nicht doch dieser Einzelne der Held dieser Tragödie? Sein
Schicksal und das seiner Flotte war fast schon besiegelt, da er auszog,
und er wusste immer tiefer darum. So dass sein Gegenspieler Togo und
die willenszähe, straffe, einsatzbereite japanische Marine nur zum
Vollstrecker eines unabwendbaren Verhängnisses wurden. Vor dem Hintergrund

des weltpolitischen Gefüges und des fernöstlichen Kriegsschauplatzes

ballt sich das Drama von Akt zu Akt, um sich in der grossartigen

Schlachtenschilderung — wörtlich — zu entladen.
Diese erste grosse Auseinandersetzung zwischen Westen und Osten

hat im geistigen Auge und der seelischen Einfühlung von Frank Thiess
lebendigste, einprägsame Gestalt gewonnen. In reicher und doch deutlicher

Linienführung wird das vielfältige Ineinandergreifen von sozialen
und wirtschaftlichen Faktoren, Politik, Kriegstechnik und Persönlichkeit
blossgelegt. Der Verfasser tritt hinter seinem Gegenstand zurück, als
sei ihm nur daran gelegen, die Wirklichkeit sprechen zu lassen. Auch
seine Sympathien scheint er auszuschalten zugunsten eines
kritischabwägenden und gerechtigkeitswilligen Erkenntnisdranges. Aus der
Einstellung ergibt sich auch sein Stil. Bei allem Ausdrucksvermögen hält
er sich frei von Aufmachung und Uebersteigerung, er ist knapp und
elastisch, genau, sachlich und zuchtvoll, der Aufgabe entsprechend
soldatisch im besten Sinne des Wortes. Ein Schriftsteller von Rang hat in

diesem Buch durch die Unterordnung unter sein Thema einem Ereignis
von tragischer Grösse und weltgeschichtlichem Ausmass Sprache gegeben.

Robert Faesi.

705



Religiöser Liberalismus
Walter Nigg: „Geschichte des religiösen Liberalismus". Max Niehans

Verlag, Zürich und Leipzig 1937.

„Der Leser wird im ganzen Buch vergeblich nach einer Definition des
überaus belasteten Begriffes „religiöser Liberalismus" suchen. Diese
Unterlassung jedoch geschah mit Absicht, weil jede Definition eine
Einengung der mit den Wörtern „liberal" und „religiös" bezeichneten Welt
bedeutet." Nigg trifft eine „Auswahl", die darauf gerichtet ist, verkannte
Gestalten.... aus der Geschichte der freiheitlichen Religiosität in den
Vordergrund zu rücken. „Für seinen Begriff will er keine unerlaubten
Annexionen machen, in der Erkenntnis, dass es auch in der Neuzeit
grosse Christen gab, die nicht liberal eingestellt waren". „Religiöser
Liberalismus ist eine geistige Haltung, die zu allen Zeiten ihre Verkörperung

gefunden hat. Er hatte seine Vertreter in den grossen Denkern
Chinas und in der jüdischen Spruchweisheit, im leidenschaftlichen
Wahrheitssuchen des Sokrates und in der römischen Stoa. Liberale Spuren

finden sich, bald schwächer, bald stärker sichtbar, von vereinzelten
neutestamentlichen Ausführungen an durch die ganze Geschichte des

Christentums hindurch." „Eine freiere Auffassung des Christentums",
„eine spiritualisierende Interpretation des Evangeliums" und das „grandiose

Aufleuchten einer undogmatischen Religiosität" bei Meister Eckhart

gehört zur historischen Entfaltung des Begriffes.

Ist demnach „religiöser Liberalismus" grundsätzliche Antidogmatik?
Oder ist die „undogmatische Religiosität" begriffsidentisch mit Mystik?
Dogmatik und Mystik sind aber in keiner Weise Gegensätze; bei Meister

Eckhart z. B. bedingen sich seine geheimnisvolle Versenkung in Gott
und seine christliche Theologie geradezu; wenn dann noch die Religion
Franz' von Assisi und Michelangelos, zweier streng gläubiger KatholL
ken, mit der Religion eines Ulrich von Hutten verknüpft werden, so wird
der Begriff unscharf und zur Erkenntnis untauglich.

Den Hauptteil der historischen Darstellung Niggs nimmt das 19.
Jahrhundert ein ; an vielen Stellen des Buches erweist sich der „religiös«
Liberalismus" als ein Parallelbegriff des politischen Liberalismus. Es

möchte jemand sagen, dass er somit nur noch historisches Interesse biete
und es sei gerade die rechte Stunde dessen „Entstehung, Blütezeit und
Ausklang" — wie der Untertitel des Buches besagt — den wenigen noch
lebenden Freunden „liberaler Religiosität" als Erinnerungsgabe vorzulegen.

Aber die Geschichte einer freiheitlichen Bewegung (so wird man
doch wohl „Liberalismus" übersetzen müssen) ist, so sehr bestimmte
„liberale" Formen durch die Dialektik des Geschehens erledigt sein

mögen, ein Beitrag zu der ewigen Auseinandersetzung der unlösbar
miteinander verknüpften Begriffe Freiheit und Gesetz.

Nigg erkennt das hier waltende Spannungsverhältnis an: „Der
religiöse Liberalismus muss die Spannung, in welcher er durch sein
Verhältnis zur Kirche gerät, aushalten oder er bringt sich durch die Neutra-

706



lisierung des Gegensatzes um seine innerste Lebenskraft. Seine Aufgabe
liegt innerhalb der Kirche, weil er ohne deren beharrende, konservative

Gegenkräfte der Selbstauflösung anheimfällt... Wie alle lebendige
Entwicklung auf dem Gesetz der Polarität beruht, so muss auch der
Pendel der Kirche zwischen Orthodoxie und religiösem Liberalismus hin-
und herschwingen".

Nigg beginnt seine Historiographie mit dem Humanismus. Richtig
weist er darauf hin, dass das Wort „Renaissance" (Wiedergeburt) „neu-
testamentlichen Ursprungs (Joh. 3,3)" ist, also ein religiöser-mystischer
Begriff, und dass die Humanisten wie Petrarca und Erasmus von
Rotterdam gläubige Christen waren. Erasmus ist in Niggs Darstellung der
Vertreter eines „prinzipiell undogmatischen Christentums". Die Feststellung

des Erasmus allerdings, dass man auch im Heidentum „viel Gutes
und Brauchbares für ein richtiges Leben finden kann", haben schon die
ältesten Kirchenschriftsteller gemacht.

Eine längere kritische Darstellung widmet Nigg Luther und der
Reformation, letztere habe „unstreitig ein Janusgesicht, welches sowohl
zurück ins Mittelalter als auch vorwärts in die Neuzeit blickt." Wenn aber
behauptet wird, Luther „habe die katholische Sakramentsmagie aufgelöst

und an ihre Stelle die reine Wortverkündigung gesetzt", so ist dies
-— abgesehen von der schiefen Ausdrucksweise — ein sachlicher
Irrtum, denn Luther hat mehrere Sakramente beibehalten.

Begreiflich, dass Sebastian Castellio (1515—63), dem Gegner Calvins,
eine besondere Abhandlung gewidmet wird. „Der Verstand trieb ihn
dazu, dem Evangelium zu gehorchen, weil er die Begründetheit der
evangelischen Aussagen eingesehen hatte. Castellio war alles andere als ein:

blosser Verstandesmensch. Sein religiöses Bedürfnis fühlte sich viel zu
stark zur Mystik hingezogen, die er durch seine Herausgebertätigkeit
von Thomas a Kempis: „Nachfolge Christi" und der „deutschen Theo-
logia" zu fördern suchte, als dass er das Geheimnis in der Religion
verkannt hätte. Wohl aber war für Castellio die Vernunft ein Gesehen,k
Gotte6, das nicht verachtet werden darf." Nigg meint an dieser Stelle
weiterhin, dass die „Bemühung, das Christentum und die Ratio miteinander

zu verbinden Castellio zu einem der Väter des liberalen
Protestantismus mache." Nach diesem Kriterium gehören auch Albertus
Magnus und Thomas von Aquino zu diesen Vätern, denn ihre Aufgabe ist
keine andere. —

Nicht nur der Humanismus, sondern auch die Aufklärung beruht
„unverkennbar auf einer religiösen Grundlage". Ihr Prototyp ist Baruch
Spinoza. „Paradox ausgedrückt darf man sagen, die Aufklärung erlebte
die Ratio als eine irrationale Grösse." Der wertvollste Baustein, den
Spinoza zur Begründung des religiösen Liberalismus beigetragen hat, ist
sein „theologisch-politischer Traktat" „eine sehr vornehme Tendenzschrift

für die freiheitliche Regierung Jan de Witts, jenes ungewöhnlichen,

humanistisch gebildeten Staatsmannes, dessen freiheitliches
Regime von den machtsüchtigen Praedikanten des Calvinismus gefährdet
war Diesem aus innerstem Zorn heraus geschriebenem anklägeri-

707



sehen Manifest, über das schon Gustav Flaubert in staunende Bewunderung

geraten ist, kommt tatsächlich in der Gegenwart wieder erneute
Aktualität zu, weil es jeder Reaktionszeit eine ewig gültige Antwort
entgegenhält. In seinem „Traktat" kämpfte Spinoza in erster Linie
gegen die Gebundenheit für die Freiheit, die er „als das teuerste und
köstlichste Gut" verherrlichte/Zur Verteidigung der Freiheit entwickelte
er eine sehr eigenartige Lehre vom Staat, dem gegenüber die Kirche
nur ein Attribut darstelle, zu welcher Auffassung sich Spinoza veranlasst

sah, weil zu seiner Zeit der Staat die Freiheit und die Kirche die
Unfreiheit repräsentierte." Es ist tatsächlich eine „irrationale Ratio",
die so philosophiert, dass sie ihre Fundamente der Freiheit von der
jeweiligen politischen Situation eines kleinen Landes abhängig macht!
In dem Wort von der „Reaktionszeit" verrät der Historograph seine

verborgene Leidenschaft, seinen noch nicht ganz überwundenen Glau-
ben an den ewigen Fortschritt, trotz dem oben wiedergegebenen Wort
von dem Gesetz der Polarität und der nötigen „Spannung" zwischen
„liberalen" und „konservativen" Kräften. Jeder Glaube, und der
Christenglaube im besonderen, ist absolut, oder er ist nicht ; der Glaube
bewährt sich in der Geschichte oder er geht zugrunde, aber er veri-
wandelt sich nicht. Der „Dogmatiker", den Nigg so wenig schätzt,
ist von der gottgegebenen, also ewigen Struktur des Menschen
überzeugt, die sich im geschichtlichen Werden und Vergehen entfaltet; auf
den Menschen als Vernunftswesen baut er seine Lehre, seine christliche

Lehre auf, und es muss so sein, dass er sie gegen dieZerstörer
zu verteidigen sucht. Actio und reactio, Stoss und Gegenstoss bedingen
sich hierbei. Es geht nicht an eine Zeit dier Unterdrückung als
„Reaktionszeit" zu bezeichnen, denn die Reaktion gegen eine Bedrängnis

ist höchst notwendig, will sie doch das verlorene Gut wiedererlangen.

Aus dieser kurzen Betrachtung dürfte erhellen, dass die
Schärfe der Begriffe auch für eine geschichtliche Darstellung
unentbehrlich ist.

Ueber Reimarus, Joh. Gottfried Herder, David Friedrich Strauss,
denen Nigg kleine interessante Abhandlungen widmet, geht der Zug
schliesslich zu Bruno Bauer, dem Radikalen der Radikalen. Für Niggs
Weise eine Gestalt zu umreissen ist folgende Stelle bezeichnend: „In
seinen Gefühlswallungen war Herder oft gärend und unklar, dilettantisch

und unsystematisch. Dasselbe hatte zur Folge, dass seine tiefsinnigen
Einsichten und Anregungen nicht immer leicht zu fassen sind und einem

gerne zwischen den Fingern zerrinnen. Aber er besass dank seinein
dynamischen Pantheismus ein wundervoll lauschendes Ahnungsvermögen

für alles Kommende". Bruno Bauer ist wohl in Niggs reichhaltiger
Portraitgallerie von Oppositionellen gegen jede Art von Orthodoxie
die interessanteste Figur. „Bauers Leben und Persönlichkeit sind von
antiker Härte, die einem den Atem stocken macht". Wegen einer
theologischen Differenz mit Vertretern der Orthodoxie verlor Bruno
Bauer seine Privatdozentenstelle, baute in Rixdorf bei Berlin selbst
Gemüse, das er auch selbst verkaufte und arbeitete unentwegt weiter

708



an seinen „Kritiken". „Das ist modernes Ketzerschicksal, das zwar
nicht mehr auf dem lodernden Scheiterhaufen endete, aber nicht minder
grausam ist". Dieser Ausruf Niggs entbehrt in den Tagen der
erbitterten Verfolgungen des Christentums in Europa und Mexiko nicht der
Ironie. „Durch das völlige Totschweigen und den Entzug der venia
legendi bemächtigte sich Bauers eine kochende Erregung. Er fing an
zu rasen, indem er sich masslos beleidigt fühlte". Schritt für Schritt
gelangte Bauer zu einer Negation der Theologie, des Christentums, der
Religion und endete beim Atheismus. „Man versteht diesen atheistischen,
Radikalismus nicht, wenn man nicht, so paradox es klingt, seinen
religiösen Untergrund spürt." Diese Bemerkung Niggs ist richtig; es

liegt hier einer der Fälle vor, wo man das Werden der
Gegenreligion aus der Wurzel des Hasses mit Augen sieht. Ein welthistorischer

Parallelfall ist Lenin. (Nietzsch, den Nigg als Paralelle
beizieht, muss u. E. hier ausfallen, weil es schwer fällt die krankhaften
Elemente in dessen Denken sauber auszuscheiden). „Erst nach seiner
Misshandlung durch die Universitätstheologie ging ihm eine Ahnung
auf, dass die theologische Kritik gar nicht die Freiheit zur echten
Kritik besitze — „der Gefangene darf im Gefängnis umher spazieren,
aber er darf es nicht verlassen" — weil sie sonst zur Auflösung
gelangt." (S. 170). Hier hat Nigg mit seiner Schilderung der Einstellung
Bauers das Problem der Kritik überhaupt, und nicht nur der
theologischen Kritik berührt. Setzt man in dem Vergleiche Bauers statt
„Gefängnis" etwa „fester Boden", so kann man sagen, dass alle Kritik
zwar auf dem gegebenen Boden „herumspazieren", aber ihn nicht
verlassen kann, oder unbildlich ausgedrückt, dass alle Kritik ein
Ergebnis des kritischen Instrumentes — das unter anderm durch den

Stand der jeweiligen Forschung bedingt ist — und der Tatsachen ist;
wo nicht genügend Tatsachenmaterial vorhanden ist, darf der Boden
des Wahrscheinlichen nicht verlassen werden. „Der Radikalismus hat
schliesslich eine „Vernichtungsschlacht" gegenüber Theologie und
Religion angestrebt, welche Bemühung aber in diametralem Gegensatz
zum Ziel des reliogösen Liberalismus stand, der jenem gegenüber
nur ein deutliches Nein sprechen konnte". (Ein deutliches Ja und ein
deutliches Nein gehört zum Wesen jeder klaren Lehre, in der Schui-
sprache Dogma genannt; auch den „undogmatischen" Historiker zwingt
einmal die „Dialektik des Geschehens" zu solchen entschiedenen
Formulierungen). „Das Wesen des religiösen Liberalismus besteht gerade
darin, dem Verlangen, bis zum äussersten Extrem zu gehen, als einer ihn
allezeit umlauernden Versuchung, nicht nachzugeben, sondern auf jenem
schmalen Gratweg zwischen einer krämerhaften Vermittlungstheologie
und einem alles auflösenden Nihilismus hindurchzusteuern." (S. 174/175)
So ist nun doch eine Definition des Wesens des religiösen Liberalismus
gegeben, aber entsprechend der Ankündigung der Einleitung, dass man
eine solche „im ganzen Buch vergeblich suche" würde, soll sie nur als

annähernde Umschreibung „einer geistigen Haltung" gewertet werden, es

darf aber nicht unterdrückt werden, dass u. E. die einzig richtige Haltung

709



gegenüber dem Religiösen nicht ein Weg zwischen „Vermittlungstheologie"
und „Nihilismus", sondern ein Beharren auf dem Glauben ist.

Den Höhepunkt von Niggs Buch bezeichnet die Stelle, wo er die
Bildnisse Ernst Troeltschs und Albert Schweitzers zeichnet, den einen ails>

den klarblickenden Skeptiker, gesättigt mit historischem Wissen, in eine
unheilvolle Zukunft schauend und den andern, den Elsässer, „mit einem
eisernen Willen und urbaner Gesundheit", „eine überaus mächtige
Persönlichkeit, die wie ein Sturmwind dahinfährt und in der heutigen
degenerierten Zeit wie eine kraftstrotzende Renai'ssancegestalt anmutet."

Ueber den abschliessenden Teil seines Buches setzt Walter Nigg
den pessimistischen Titel: „Verfallsanzeichen", der „religiöse Liberalismus"

oder der „freie Protestantismus" — wie er hier begriffsidentisch
sagt — zeige „deutliche Anzeichen seines Niedergangs". Das sei „das
unvermeidliche Schicksal aller geschichtlichen Phänomene".
Verfallssymptome sind im Einzelnen u. a. Monismus und Kollektivismus auf der
einen, Neuorthodoxie, Bekenntniskirche, deutsche Glaubensbewegung und
schliesslich auch noch Oxfordbewegung auf der anderen Seite.

In diesem Schlusskapitel macht sich die mangelnde begriffliche Klarheit

besonders schmerzlich bemerkbar, Nigg sieht nicht, dass der „dogmatischen"

wie der „undogmatischen" Religiosität die Gefahr vom Anti-
christentum droht und benützt eine törichte Aeusserung Erik Petersons,
um zu behaupten, dass der protestantischen Theologie „offenkundig"
„ein neues Mittelalter drohe, in welchem dann auch wieder jede Wenr
dung gegen das Dogma „sinnvollerweise eine am Leibe des Ketzers
vorgenommene Bestrafung im Gefolge" haben wird." (S. 399) Mit dqr
Hoffnung, dass der religiöse Liberalismus dereinst „in einer wirklich
neuen Gestalt aus dem Grabe auferstehen wird", schliesst Nigg sein
interessantes zur Diskussion herausforderndes Buch.

Paul Schmitt.

„Ich werde Soldat"

(Ein Begleiibuch für junge Schweizer. Herausgegeben von Major Edgar
Schumacher. Verlag Hallwag, Bern.)

„Jeder Schweizer ist wehrpflichtig" steht in unserer Verfassung. Wenn
er zum Dienst mit der Waffe tauglich erklärt worden ist, hat er im
zwanzigsten Altersjahr die Rekrutenschule zu bestehen, um dann in
unsere Armee eingereiht zu werden. Die erste Berührung des jungen Mannes

mit dieser Armee erfolgt bei der Rekrutierung. Noch ist er Zivilist,
aber er steht schon unter militärischem Gesetz und Ordnung. In seiner
Tasche steckt das graue Dienstbüchlein, das ihn auf seinem ganzen
Lebensweg begleiten wird, und vor ihm steht in Uniform der Aushebungsoffizier.

Ihm darf er den Wunsch äussern der einen oder andern Waffe
zugeteilt zu werden. Wenn es möglich ist, wird seinem Wunsche
entsprochen. Aber was ist eigentlich diese Armee? Was bedeuten die ver-

710



schiedenen Waffengattungen? Was erwartet ihn in der Rekrutenschule?
Was hat er als Soldat für Pflichten und Rechte? Wohl hat er von äl-
tern Kameraden mancherlei gehört. Der Eine erzählte begeistert von
seinem rassigen Korporal oder Zugführer. Der Andere schimpfte mächtig
über die unerträglichen Strapazen. Ueber all dies und noch vieles mehr
möchte der Jüngling gerne Auskunft haben, bevor er in die Rekrutenschule

einrückt. Diese Aufklärung gibt ihm nun in ganz vortrefflicher
Weise das von Major Edgar Schumacher herausgegebene Büchlein

: „Ich werde Soldat".
In beschwingten und eindringenden Worten schildert darin der

Verfasser zuerst den Qeist und das Wesen des schweizerischen Milizheeres,
das aus der 700jährigen Geschichte unseres Landes hervorgewachsen, so

ganz anders ist als alle andern Armeen. Dann erläutert er die Gliederung
des Heeres nach der neuen Truppenordnung. In klarer und nachhaltiger
Weise wird anschliessend die Aufgabe des Heeres besprochen. Diese
einleitenden Kapitel sind vielleicht für den Jüngling, der schon lange die
Schule verlassen und vom Acker oder aus der Werkstatt kommt, nicht
ganz leicht verständlich, aber Sinn und Aufgabe unserer Landesverteidigung

sind ein so ernstes Thema, dass es nur vom Guten ist, wenn dessen

Verständnis erarbeitet werden muss.

In einer Reihe von leicht fasslichen und oft mit soldatischem Humor
durchsetzten Kapiteln wird dann von verschiedenen jungen Mitarbeitern
dem angehenden Rekruten vor Augen geführt, was seiner in der
Rekrutenschule wartet. Es werden die einzelnen Waffengattungen gezeichnet
und dargetan, was die verschiedenen Untergattungen zu leisten haben.
Kurz, es werden die zahlreichen Räder und Rädchen beschrieben, aus
denen sich die komplizierte Maschine einer modernen Armee zusammensetzt.

Gute Abbildungen aus dem militärischen Leben illustrieren diese

Kapitel in instruktiver Weise.

Im dritten Abschnitt nimmt Major Schumacher wieder selbst das Wort,
um in gedankenreichen Kapiteln wie: „Vom soldatischen Sein und
Denken", „Der Dienst als seelisches Erlebnis", „Soldaten als Staatsbürger"
den jungen Leser geistig auf den Militärdienst vorzubereiten. Mit einem
Trostspruch an diejenigen, die nicht Soldat werden können, schliefst
das Buch. Nicht Militarismus wird hier gepredigt, aber Verantwortungsgefühl

für das Vaterland.

Vielleicht wäre es hier am Platze gewesen auf das für manchen jungen
Soldaten sich oft so verhängnisvoll auswirkende Verhältnis zu den

Vorgesetzten etwas näher einzugehen. Manche sind voll Begeisterung in den
Dienst gegangen und durch unrichtige Behandlung schwer enttäuscht
zurückgekehrt. Sie wären gegen solche Enttäuschungen gefeiter gewesen,

wenn sie vorher in einfacher und sachlicher Weise aufgeklärt worden

wären, dass bei aller Sorgfalt in der Auswahl der Kaders gelegentlich

auch einmal Ungeeignete Vorgesetzte werden können, und dass man
die Erfahrung mit solchen nicht verallgemeinern darf, sondern als

disziplinierter Soldat eben auch einmal eine ungeschickte Behandlung er-

711



tragen muss, wie Sturm und Wetter, Hunger und Durst. — Das Buch:
„Ich werde Soldat" bildet so einen wahren geistigen militärischen
Vorunterricht. Es wäre zu wünschen, dass es — vielleicht in etwas
vereinfachter Form — von Staates wegen mit dem Dienstbüchlein jedem
angehenden Rekruten in die Hand gedrückt würde, gleich wie jetzt
schon an vielen Orten den angehenden Staatsbürgern die Verfassungen
von Staat, Kanton und Gemeinde übergeben werden. Derart geistig
vorbereitet, wäre es dem Rekruten leichter den Zivilisten abzustreifen und
wirklich Soldat zu werden.

Oberst M. Paur.

Hinwelse:

Rudolf von Tavels Betrachtungen über den „Wert der Tradition" sind,
wie Hugo Marti schrieb, „innerste und tiefste Gedanken des unvergess-
lichen Dichters, Worte eines Bekenntnisses, das sein ganzes Leben und
Werk durchdrang". Da sie ausserdem in unseren Tagen von höchster
geistiger Aktualität sind, freuen wir uns, sie unseren Lesern darbieten
zu dürfen.

Der Aufsatz wurde im Jahre 1935 von Dr. Hugo Marti im Auftrage
der „Schweizer Bibliophilen-Gesellschaft" herausgegeben. Der Verlag
A. Francke A.-G. in Bern hat das kleine Buch meisterhaft gedruckt und
gebunden in einen zierlichen Lederband aufgelegt. Für die Erlaubnis des

Nachdrucks sind wir Frau A. von Tavel, der Schweizer Bibliophilen-
Gesellschaft und dem Verlag A. Francke A.-G. zu Dank verpflichtet.

*
Hermann Burtes Gedicht: „Die blauen Frauen von Hodler" ist mit

freundlicher Erlaubnis des Verlages H. Haessel in Leipzig dem soeben
erschienenen Band „Anker am Rhein, Eine Auswahl neuer Gedichte",
entnommen. Wir werden eine eingehende Würdigung der schönen und
kraftvollen Lyrik folgen lassen.

*

Das Porträt Hans Conrad Eschers von der Linth von Th. W. Stadler
veröffentlichen wir mit freundlicher Erlaubnis der Atlantis-Verlag A.-G.
Zürich. Es stellt ein Kapitel aus einem in Vorbereitung befindlichen Sammelwerk:

„Grosse Schweizer", dar.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Druck: Jak. Villiger 8t Cie., Wädenswil Tel. 956.060

Redaktion u. Verlag: Fretz 8t Wasmuth A. G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855

Bezugsbedingungen :

Einzelheft Fr. 1.50, im Abonnement Fr. 15.— für 12 Hefte pro Jahr.
Ausland Einzelheft Fr. 1.80, im Abonnement Fr. 18.— pro Jahr. Erscheint

jeweilen anfangs des Monats.

712


	Kleine Rundschau

