
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 11

Artikel: Der Mensch in der Mitte : Blaise Pascals Gedanken über Vernunft und
Glauben

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 5. Jahrgang März 1938 Heft 11

Der Mensch in der Mitte
Blaise Pascals Gedanken über Vernunft und Glauben

Von Heinrich Barth

1—4 s gibt im menschlichen Denken über Welt und Leben —
' in diesem Denken, das man „Philosophie" benennt —

einen uralten Gedanken, — bald ist es mehr ein schöner Traum,
bald eine tiefsinnige Spekulation, bald spricht er sich aus in
scharf geprägten Begriffen: dass der Mensch die Mitte des

Universums sei. Dieser Gedanke hat seine Wurzel im Altertum;
aber nirgends ist er besonnener und umsichtiger, nirgends in
schönerer Geschlossenheit des Weltbildes gedacht worden, als in
der Glanzzeit des mittelalterlichen Denkens, als wie in
dem Himmel und Erde umfassenden System des Thomas von
Aquino. Ueber dem Menschen, in der rein geistigen Sphäre,
sind Gott-Vater und die Heere der Engel, unter ihm sind die
rein animalischen und vegetativen Wesen, samt der leblosen
Materie. In der Mitte zwischen geistiger und materieller Welt ist
der Mensch, ein geist-leibliches Geschöpf, das mit beiden
Welthälften verbunden ist; er lebt an jenem vorzüglichen, mittlem
Orte des Weltganzen, der ihm erlaubt, seine Blicke den höchsten
wie den niedersten Ordnungen des Kosmos zuzuwenden, mit den
Höhen wie mit den Tiefen in Verbindung zu stehen.

Der Mensch des Mittelalters ist Mitte der Welt; aber er ist
nichtsdestoweniger eingeordnet in eine Weltordnung, die grösser
ist als er, untergeordnet unter eine Weltregierung, die über ihm

steht, und die ihm, wie jeder andern Kreatur, seine begrenzte
Stelle und damit seine unverrückbare Schranke zugewiesen hat.
Es kam aber eine Zeit, in der der Gedanke, dass der Mensch die
Mitte sei, mit viel höherm Enthusiasmus ausgesprochen worden
ist, eine Zeit, in der man ihn in einem gesteigerten Selbst-
bewusstsein des Menschen begriffen und mit gehobenem
Anspruch verkündigt hat. Für die Renaissance ist der Mensch

42 649



die Mitte des Kosmos, indem der Kosmos in seiner Universalität

vom Menschen erkannt wird, in der Erkenntnis des
Menschen ein Spiegelbild findet. Die Erkenntnis hat keine Grenzen;
der erkennende Geist schweift in den Fernen des Weltenraumes,
wie er sich in die Geheimnisse des ihm vor Augen liegenden
Daseins vertieft. Dem erkennenden Geiste ist die ganze Welt zu

eigen; in liebevoller Beschauung versenkt er sich in alle Tiefen
der Weltwirklichkeit und erhebt er sich zu ihren Höhen. Und
indem so der Kosmos dem Menschen zu eigen wird, geht
wiederum das Dasein des Menschen auf in den Kosmos, in
beglückender, berauschender Ausweitung und Bereicherung seines

gottebenbildlichen Wesens, — ein „Mikrokosmos" (eine kleine
Welt), in dem sich Gehalt und Grösse des göttlichen Universums
widerspiegelt. Was ist grösser als der Mensch, der mit
aufgeschlossenem Sinne mit dem Weltganzen sich verbunden hat, er,
dessen Leben Teil nimmt am Leben der fernen und nahen
kosmischen Bereiche, der durchströmt wird von den Weltkräften
und der vom Rhythmus der Weltbewegung getragen wird? Dieser

Mensch ist die Mitte. Er ist aber die Mitte in andern
Sinne, als wie dem mittelalterlichen Menschen die Mitte
zugewiesen wird. Der Mensch des Mittelalters steht gleichsam in
der Mitte einer Leiter, die von der Unterwelt zu Gott-Vater
aufsteigt. Der Mensch der Renaissance steht wie in der Mitte einer
Kugel. Diese Kugel ist der Weltenraum, der ihn mit seinen

Sphären umschliesst. Dort ist der Mensch in der Welt; und die
Welt ist beherrscht von Gott. Hier ist der Mensch selbst in
gewissem Sinne die Welt; denn er ist „Mikrokosmos". Und die
Welt, — es fehlt wenig, so ist sie Gott. Um den Menschen
dreht sich die Welt; denn in seiner grenzenlosen Erkenntnis,
im Schweifen seines Geistes durch das Universum ist er der
Herr der Welt. Es ist erhebend, die mit Sinn und Erkenntnis
begabte Mitte des Universums darzustellen.

Und es kamen wieder Zeiten kühlen nüchternen Denkens.
Der Rationalismus unternahm den grossen Versuch, die
Welt nach Gesetzen der Vernunft, insbesondere nach den
Regeln des mathematischen Denkens neu aufzubauen. Da war es

der grosse Mathematiker und Philosoph René Descartes, der
sich eines Tages entschloss, alles Wissen, über das er
verfügte, in Zweifel zu ziehen, alle scheinbar noch so sichere Er-

650



kenntnis als unsicher zu betrachten, unter alles Bücherwissen,
aber auch unter alle Verstandeserkenntnis gleichsam einen Strich

zu machen und mit der Erkenntnis neu anzufangen., —
anzufangen von einem Punkte, dessen Gewissheit nicht in Zweifel
gezogen werden konnte. Und er meinte einen solchen Punkt zu

finden, der ihm einen festen Halt und unanfechtbare Wahrheit
darbot. Alle Erkenntnis von Gott und von der Welt, die die

Jahrhunderte gewonnen und aufbewahrt hatten, gab er vorläufig

preis und rettete sich auf eine Insel, auf der er sich vor
allen Stürmen des Zweifels geschützt meinte. Er fand
unerschütterliche Gewissheit einzig in dem Satze: „Ich denke, also
bin ich." — „Ich denke, also bin ich". Dies bedeutet: Wenn
auch alles, was ich denke, ins Wanken gerät, dann bleibt mir
doch das Eine: dass ich denke. Es bleibt mir mein denkendes
Ich. Dies ist unumstössliche Wahrheit; denn gäbe es kein
denkendes Ich, dann gäbe es auch kein Fragen und keine Zweifel.
Was ist also Descartes von der Welt übriggeblieben? Das Ich,
der Mensch als denkendes Wesen. Der denkende Mensch, das

reflektierende Selbst; es ist Ausgangspunkt; es ist Mittelpunkt
eines neuen Gedankengebäudes, das der Philosoph nun auf
einer scheinbar sturmsicheren Basis errichtet. Wiederum ist in

gewissem Sinne der Mensch die Mitte geworden. Es ist zwar
nicht mehr so, dass Weltall, Gott und Mensch in dem einen
schönen Kosmos eins werden. Die Schwärmerei ist stille
geworden. Der Rausch der Vereinung mit Gott und Welt hat
sich verflüchtigt. Aber der denkende Mensch, der sich einsam

hinsetzt, um an Allem zu zweifeln, über alles zu reflektieren,
ist die Mitte einer Gedankenwelt, einer Welt von streng rationalen

Erkenntnissen, in denen sich die denkende Vernunft über
Gott und Welt und Leben Klarheit zu schaffen sucht. Ist sie
nicht gar zu einsam, diese sich selbst überlassene, in
Nachdenken versunkene Mitte der Welt?

Wir wollen heute einen jüngern Zeitgenossen René Descartes'
betrachten, der abermals in einer ganz neuen, erstaunlichen,
unerhörten Weise die Wahrheit, dass der Mensch die Mitte der
Welt sei, entdeckt und erlebt hat: Blaise Pascal. Mitten
im 17. Jahrhundert begegnet uns in der französischen Gesellschaft

der Bourbonenzeit, die von weltlichen wie nicht minder

651



von kirchlichen Angelegenheiten bewegt wird, die eigenartige
Gestalt Pascals, — eines jener Menschen, die trotz ihrer Geisteskraft

und Grösse uns im Grunde nie bekannt werden, sondern
die verborgen bleiben in einer tiefen Unfassbarkeit, die uns ein

endgültiges Begreifen ihres innersten Wesens verbietet. So ist
uns auch Pascal eine Frage, ein Rätsel, eine Verlegenheit; und

wenn wir je versuchen wollen, ihn in eine bestimmte Klasse

von grossen Männern einzureihen, werden wir sicher daran scheitern,

— und dies, auch wenn wir vorderhand einen Blick auf
das Leben des Menschen werfen, von dessen Gedanken hier
die Rede sein soll. Wie eigenartig hebt sich Pascal ab

gerade von den schon erwähnten Denkern, hier von einem
Descartes und dort von einem Thomas! In Descartes begegnet
uns eine Denkergestalt von eindeutig weltlichem Gepräge; er
ist der welterfahrene Edelmann, der sich nach Jahren des Um-
triebs und der Wanderung in beschaulicher Zurückgezogenheit
einer kühlen, verstandesklaren Forschung hingibt, — wahrhaftig
nicht viel mehr als ein denkendes Ich! eine rechnende Vernunft!
Und daneben steht Thomas von Aquino, der kirchliche Lehrer
und Ordensmann, der in stiller Hingabe an ein grosses, geheiligtes

Werk seine gewaltige Geisteskraft einsetzt, um eine
christlich-kirchliche Weltanschauung zu schaffen und sie in
wohldurchdachten philosophisch - theologischen Monumentalwerken
niederzulegen, — der Mann Gottes und der Kirche, der sein
scharfes und weitblickendes Denken völlig dem hohen Unternehmen

weiht, die Wahrheit von den himmlischen und von den
irdischen Ordnungen des Daseins, von der Gnade, die die Natur
vollendet, herauszustellen, — als der Mann heiliger, vor Gott
vollbrachter Forschung. —

Pascal ist weder ein rein kirchlicher noch ein weltlicher Denker;

er ist weder hier noch dort einzuordnen. Er gehört mit
seinem Leben und Denken aber auch nicht in eine neutrale Mitte
zwischen Welt und Kirche, die ihm von Beidem einen gleichen
Abstand gewährt hätte. Wo haben wir den Raum dieses Lebens
zu suchen? Wo liegt die Mitte von Pascals Persönlichkeit, auf
die wir seine so verschiedenartigen Lebensäusserungen als auf
ihren Quellpunkt zurückführen dürften? Bei den erwähnten Denkern

erkennen wir eine solche Mitte, und indem wir sie
wahrnehmen, erkennen wir auch eine klare und einfache Lebenslinie,

652



die hier ein Thomas, dort ein Descartes durchschritten hat. Bei
Pascal dagegen vermissen wir eine beherrschende Mitte des

Lebens, in der wir Kern und Wesen seiner Persönlichkeit
erblicken könnten; und wir finden nicht eine einfache, sondern
eine mehrfach gebrochene Lebenslinie vor. Dies bedeutet
wiederum nicht, dass im Leben Pascals Willkür herrsche. Wenn in
ihm keine offenkundige Mitte gefunden werden kann, dann ist
es doch nicht ohne Richtung und Ziel, — nicht ohne mächtig
hinreissendes, alle Lebenskraft stärker und stärker anspannendes

Ziel. Pascals Leben ist wie eine Bergstrasse, die stracks
in die Höhe steigt, indem sie bald hier, bald dort kräftig
umbiegt, — mit wechselndem Ausblick, aber sicherm Ziele.

Blaise Pascal, der Sohn eines königlichen Beamten, Hess

schon in jungen Jahren eine wunderbare Begabung für
mathematische Forschung wahrnehmen. Fast noch ein Knabe, verkehrte
er bereits in einem Kreise von Gelehrten, in dem er sich durch
seine Forschungen wachsende Anerkennung erwarb. Als junger
Mann erfand er eine Rechenmaschine, für die er mehr als fünfzig
Modelle konstruierte, — eine Erfindung, die er gewinnbringend
zu verwerten beabsichtigte. Pascal befasste sich in denselben
Jahren mit der wissenschaftlichen Zeitfrage des leeren Raumes
und wiederholte als Erster in Frankreich Torriceiiis Experiment

mit dem Quecksilber; und er bewies experimentell den

Gegendruck der Luft. Damals verfocht er gegen Descartes, der
ihm persönlich bekannt war, dass er als Erster, also vor diesem

grossen Partner, den Gedanken dieses letztern Experimentes
erfasst habe, wie er überhaupt auf seine Anerkennung als
Physiker bedacht war. Neben dieser ausgezeichneten wissenschaftlichen

Betätigung begann aber eine Entwicklung ganz anderer Art.
In Rouen geriet Pascal unter den Einfluss des Jansenismus,
einer starken religiösen Strömung, die ein Wiederaufleben augu-
stinischen Geistes bedeutete. Pascal erlebte seine erste Bekehrung.

In seinem Eifer klagte er mit Erfolg einen Kapuziner,
der in theologischen Dingen freiere Ansichten vertrat, der
Irrlehre an. Seine theologischen Interessen führten ihn zum
Verkehr mit den Jansenisten, die im Kloster Port Royal ihren
Hauptsitz hatten. Pascals geistig regsame Schwester Jacqueline

entschloss sich daselbst den Schleier zu nehmen. Ihr
Schritt wurde aber der Anlass zu einem Konflikte Pascals mit

653



Port Royal, bei dem Vermögensverhältnisse eine wesentliche
Rolle spielten. Pascal wandte sich jetzt wieder dem Weltleben
zu; er wurde für einige Jahre ein Mann der guten Gesellschaft,
— einer Gesellschaft, deren Leben sich in den galanten Formen
einer genussreichen Aristokratie bewegte, das dabei aber von
reichen wissenschaftlichen und philosophischen Bestrebungen
erfüllt war. Aus den Erfahrungen dieses immerhin gehaltvollen
gesellschaftlichen Verkehrs mit bedeutenden Menschen schrieb
Pascal eine Abhandlung über „die Leidenschaften der Liebe."
In dieser Zeit mag er sich in die Denkweise des halb ernsten
halb spielerischen Lebensphilosophen Montaigne eingelebt
haben; mit ihm hielt er immer wieder Zwiesprache, als er später
das Christentum zu verteidigen unternahm. Aber auch die
Forschung nahm ihren Fortgang; es war die Wahrscheinlichkeitsrechnung,

um die sich Pascal in dieser Zeit Verdienste erwarb.
Wir vergessen nicht zu erwähnen, dass seine Lebensgeschichte
durch stets sich steigernde Krankheit wesentlich beeinflusst
wurde; sie brachte dieses Leben in einem frühzeitigen Tode
zum Abschluss. Im Jahre 1654 erlebte Pascal seine zweite
Bekehrung; sie bedeutete eine entschiedene Abwendung von den

weltlichen Interessen und den Entschluss zur klösterlichen
Zurückgezogenheit. In dem Erlebnis einer mystischen Erleuchtung,
von der uns ein vielsagendes Erinnerungsblatt Kunde gibt, kam

es zu einer tiefen Umkehr. Pascal lebte nun mit Port Royal in

engster Verbindung. So wurde er denn in den grossen Kampf
hineingezogen, den die Jansenisten für ihre Glaubensüberzeugung

auszufechten hatten. In den „Lettres provinciales" wurde
er nicht nur zu ihrem geistvollen Verteidiger, sondern er führte
mit gewaltiger Kraft und Leidenschaft seinen berühmten
Angriff gegen den Jesuitenorden, indem er sich dabei grossen
schriftstellerischen Ruhm erwarb. Er wagte sich hier freilich in
ein Kampffeld, das ihn einem offenen Konflikt mit der Kirche
äusserst nahe führte. Derselbe Pascal aber, der sich immer
mehr in asketische Frömmigkeitsübung hineinsteigerte, befasste
sich intensiv mit dem geometrischen Problem der Radlinie und
veranstaltete ein Preisausschreiben zu dessen Lösung, in dem er

sich selbst den Preis zuerkennen Hess. Noch in seinem Todesjahre

erfand Pascal ein System der Stadtomnibusse für Paris.
Seine Hauptarbeit aber, mit der er bei fortschreitender Er-

654



Schöpfung seiner Körperkräfte rang, lag in der Vorbereitung
eines grossen Werkes zur Verteidigung des Christentums. Als
Pascal 1662 im Alter von 39 Jahren wie ein gläubiges Glied
seiner Kirche starb, fand sich in seinem Nachlass eine Fülle
von Zetteln, auf denen er Gedanken zu seinem Werke
niedergeschrieben hatte. Diese Zettel enthalten die „Pensées", eine

Fundgrube tiefer Erkenntnisse über Vernunft und Glaube,
Humanität und Christentum bis auf den heutigen Tag. — Blaise
Pascal aber steht uns vor Augen gleichzeitig als ein Weltmann
und als ein Heiliger und doch wiederum als keines von beiden.
Der Richtpunkt seines Lebens und sein eigentliches Geheimnis

liegt jenseits aller Unterscheidungen, mit denen wir Menschen
in Klassen und Gruppen einteilen.

Auch Pascal kannte eine Lebensperiode, in der er von tiefer
Begeisterung für die Wissenschaft und ihren Fortschritt ergriffen

war. Nicht nur der einzelne Mensch — sagt er
irgendwo — macht von Tag zu Tag in den Wissenschaften
Fortschritte, sondern alle Menschen zusammen rücken in ihnen
beständig vor, je älter das Universum wird. Die Folge der
Geschlechter in den Jahrhunderten lässt sich vergleichen einem

Menschen, der lernt und lernt. Welch froher Optimismus spricht
aus diesen zuversichtlichen Worten! Pascal glaubt an den
Fortschritt des Menschengeschlechts in der Wissenschaft, — ein

Fortschrittsglaube, der noch mehr als einem Menschen der Neuzeit

Ersatz für den alten Glauben geboten hat. — Wie anders

klingt es in den nachgelassenen „Gedanken"! Wenn die
Naturerkenntnisse wahr sind, dann findet der Mensch in ihnen grossen
Anlass zur Demütigung. Von welch krankhafter
Niedergeschlagenheit mag da Pascal ergriffen worden sein, dass er
gerade den Stolz der Neuzeit, die rationale, mathematische
Wissenschaft, als eine Demütigung des Menschen auslegt? Doch
wir hören, wie er zu so befremdender Auffassung gelangt: Diese

ganze sichtbare Welt ist im weiten Räume der Natur nur wie
ein Strichlein, das kaum wahrgenommen wird. Keine Vorstellung
reicht an die Wahrheit heran. Wir mögen unsere Einbildungskraft

noch so sehr steigern, — was wir uns vor Augen stellen,
ist im Verhältnis zur Wirklichkeit der Dinge nur wie ein Atom.
Unsere Vorstellung verliert sich in diesem Gedanken. Da mag

655



der Mensch zu sich selbst zurückkommen und erwägen, was er
ist, im Verhältnis zu dem, was die Welt ist. Hier, wo er lebt,
in diesem abgelegenen Winkel der Natur, wird er sich wie verirrt

vorkommen, wie versetzt in ein kleines Gefängnis. Was ist
ein Mensch im Unendlichen? — Aber da findet er noch ein
anderes Wunder: wenn er seinen Blick den kleinsten und feinsten

Dingen zuwendet. Das kleinste Insekt hat an seinem Leibe
noch viel kleinere Teile, Beine mit Gelenken, Adern in diesen

Beinen, Blut in diesen Adern, Säfte in diesem Blut, Tropfen in

diesen Säften, Dämpfe in diesen Tropfen. Aber da gibt es noch
immer kein Ende, auch wo unsere Vorstellung versagt. In
diesem Kleinsten tut sich ein neuer Abgrund auf. Eine Unendlichkeit

von Welten liegt im kleinsten Atome, in dem sich noch einmal

Firmament, Erde, Tiere, Insekten finden mögen, — sodass

die Kleinheit der Welt nicht weniger wunderbar wird, als wie
ihre Grösse. Und der Mensch, der vorher gegenüber der Welt
in ein Nichts verschwand, wird, jetzt ein Koloss, — selbst eine

Welt im Hinblick auf jenes Nichts des Allerkleinsten, das man
doch nicht erreichen kann. So findet er sich zwischen zwei
Abgründen, dem Unendlichen und dem Nichts, zitternd beim
Anblick dieser Wunder. Der Mensch ist eine Mitte zwischen dem
Nichts und dem All. Diese beiden Endpunkte, die beiden
Unendlichkeiten, bleiben seiner Erkenntnis verborgen ; er wird stille
und alle Anmassung fällt dahin. Weil er zur wahren Natur der
Dinge, zu jenen Unendlichkeiten, überhaupt in keinem nennbaren
Verhältnis steht, darum muss eine zuversichtliche Erforschung
der Natur in diesem Lichte als Ueberhebung erscheinen. —
Pascal spricht in dieser Betrachtung nicht als engherziger
religiöser Geist, der von vornherein alle Vernunft anfeindet, alle
Wissenschaft verschmäht, weil er ihren Sinn nicht versteht und
weil er sich etwa in seiner friedlichen Gläubigkeit nicht stören
lassen wollte. Nein, er spricht als Mathematiker, als rationaler
Denker, der den Mut hat, gewisse Dinge in unerbittlicher
Strenge zu Ende zu denken. Das „Unendliche", — ein mathematischer

Grenzbegriff; das „unendliche Universum", — eine
sicher erhabene Vorstellung! Aber was kümmert sie den
Durchschnittsmenschen? Wölbt sich doch der liebe blaue Himmel
über ihm. Ein Pascal aber hält sich nicht an blosse Worte, noch
an ungefähre Vorstellungen. Er macht sich den wirklichen Sinn

656



der Worte klar. Für ihn ist das „Unendliche" nicht nur
Grenzbegriff, vielmehr eine trostlose Leere; dem Menschen muss
bange werden, wenn er seiner inne wird. Die ewige Stille dieser

unendlichen Räume erschreckt ihn.
So sieht denn auch Pascal den Menschen in einer Mitte, —

in der Mitte des Kosmos. Aber dieser Kosmos hat sein Angesicht

merkwürdig verändert. Hatte nicht ein neues Welt-
bewusstsein, im Erwachen einer Neu-Zeit, im Kosmos sich
selber, und sich selber als einen „kleinen Kosmos" finden wollen?
Und eine neue Wissenschaft hatte sich von all den Befangenheiten

und von den scheinbar leeren Subtilitäten mittelalterlichen

Denkens freigemacht, um sich nach streng mathematischer
Methode in klarer und zwingender Erkenntnis siegreich der
Welt zu bemächtigen. Wenn die Scholastik den Knoten der
Erkenntnis unsäglich verwickelt hatte, dann verfügte diese neue
Wissenschaft über das scharfe Messer des mathematischen
Verfahrens, mit dessen Hilfe man jenen Knoten spielend zu
durchschneiden sich getrauen durfte. Das Buch der Natur ist in
mamathematischen Lettern geschrieben, — hatte Galilei gelehrt.
Doch nicht viel später lebte ein Mathematiker, der selbst
Wesentliches zu dieser neuen Erkenntnis beitrug, der sich aber mit
scharfem, nüchternem Verstände die durch diese Erkenntnis
entstandene Lage klar machte, ohne sich mit enthusiastischen Reden
über offenkundige Wahrheit hinwegzutäuschen. Und es war,
wie wenn jenes scharfe Messer der mathematischen Methode
dem, der es handhabte, in die Hand gefahren wäre.
„Unendlichkeit" lehrt die mathematische Weltanschauung. Und siehe da,
die Welt wird so gross und sie wird wiederum so klein, dass
dem Menschen alle Maßstäbe aus den Händen fallen. Nein,
er ist weder der Makrokosmos noch der Mikrokosms; denn
Beides entschwindet ihm ins Unfassbare. Er ist jetzt wirklich
das, dessen er sich lange gerühmt hat: die Mitte der Welt.
Aber ist das wirklich eine so erhebende Sache, auf allen
Seiten Unendlichkeiten zu sehen und in ihrer Mitte haltlos
herumzuirren? Wer in der Mitte ist, gibt sich vielleicht der
schönen Täuschung hin, dass sich die ganze Welt um ihn
bewegt, und er merkt nicht, dass die leeren Unendlichkeiten keineswegs

geneigt sind, dem in ihnen schwebenden und irrenden
Atome auch nur die geringste Beachtung zu schenken. Wenn ich

657



im Hinblick auf die Unendlichkeiten der Zeit und des Raumes
die kurze Dauer meines Lebens erwäge, und den geringen Raum,
den mein Leben erfüllt, dann muss ich mich fragen: Warum
gerade jetzt? Warum gerade hier? Ich finde keinen Grund. Ich
bin eben wo ich bin, irgendwo verloren in diesen Weltweiten.

Können wir aber solche Feststellung mit derjenigen Gelassenheit

machen, mit der wir eine beliebige, und sei es auch
ausserordentliche Tatsache zur Kenntnis nehmen? Für Pascal ist es

nicht nur Sache „geistiger Anregung", sich die Lage des
Menschen klar zu machen. Denn es geht um uns selbst, um unser
ganzes Sein. Irgend ein beliebiger Gegenstand mag
mit Recht unsere Aufmerksamkeit erwecken. Wenn es aber
geradezu um unser Dasein geht, warum tritt dann nicht an die
Stelle kühler Aufmerksamkeit brennende Leidenschaft zur
Erkenntnis? Miisste uns nicht wenigstens das Bewusstsein des

Todes aus unserer Gleichgültigkeit aufrütteln? Birgt nicht unser
Sein nach dem Tode unsagbare Möglichkeiten des Heils und
des Unheils, denen gegenüber Gleichgültigkeit ein Unsinn ist?
Wir beruhigen uns so leicht damit, dass wir uns von der
Sorglosigkeit der Umwelt tragen lassen, dieser Umwelt von
Menschen, die sich die Todestatsache wie wir selbst zu verdecken

geneigt sind. Aber sie können uns nicht helfen. Man stirbt
allein. Und so müssen wir uns denn verhalten, wie wenn wir allein
wären. Wenn aber die Dinge so stehen, dann ist es sicher
wesentlich zu wissen, ob die Seele sterblich oder unsterblich
ist. Die Lebenszeit währt einen Moment; aber der Todes-
zustand — welches immer sein Wesen sein mag — währt ewig.
Alle Vernunft würde dafür sprechen, dass wir unser Leben auf
diesen Sachverhalt einrichten. Dass die Menschen sich um ihn
nicht kümmern, beweist ihre Verblendung und Torheit; ihr
leichtfertiges Unwissen ist eine Ungeheuerlichkeit. Wir
machen aus der Ewigkeit ein Nichts und aus dem Nichts eine

Ewigkeit; und alle Vernunft kann uns vor diesem Unsinn nicht
schützen. Für die kleinen Dinge ist der Mensch empfindlich und
für die grossen unempfindlich; daran erkennt man seine seltsame
Verkehrtheit.

Und Pascal ist Psychologe und Menschenkenner genug, um

uns eine Fülle von Ungereimtheiten, in denen wir gedankenlos

658



dahinleben, schonungslos aufzuzeigen. Die Menschen wissen im

iiefsten Sinne nicht, was sie wollen; daher ihre ewige Unruhe,
die es ihnen unmöglich macht, in irgend einem Lebensstande

stille zu werden. Die Langeweile bemächtigt sich ihrer und treibt
sie zu allen nur denkbaren Unterhaltungen, — nicht weil sie

meinten, dort ihr Qlück zu finden, aber in der Erwartung, sich

selbst mit ihrem Lärme zu betäuben. Man geht nicht auf die

Jagd, um den Hasen zu besitzen, — den man vielleicht gekauft
nicht haben möchte, — sondern um zu jagen. Die Unruhe im
Leben geht nicht um den Besitz der Glücksgüter, denen man
nachjagt, sondern man sucht die Möglichkeit, sich selbst zu

vergessen. Wir suchen nie die Dinge, sondern wir suchen
das Suchen der Dinge. Dies ist der Mensch, der Grosses
im Sinne hat und sich doch wieder mit der geringsten Belustigung

begnügt, fähig zu allem und zu nichts; er ist weder Engel
noch Tier, sondern eben Mensch.

Allein Pascal nimmt nicht nur den gedankenlosen, leichtlebigen

Menschen aufs Korn. Wenn er in dem Gespräche mit Mr.
de Saci den leichtfertigen Montaigne mit dem ernsten Moralisten

Epiktet konfrontiert, dann hat er gute Gelegenheit, auch

gegen das philosophische Tugendideal seine Vorbehalte zu
machen. Der moralisch denkende Philosoph kennt zwar die Pflichten

des Menschen; denn er nimmt einige Spuren von seiner
ursprünglichen Grösse wahr. Aber weil er nichts von seiner
Verderbnis weiss, und die menschliche Natur als unverdorben
voraussetzt, verfällt er einem verhängnisvollen Tugendstolz. Was
ist es denn mit der vielgerühmten guten „Natur" des Menschen?
Was ist es mit seiner „Tugend?" Unsere „Natur" ist ein
beständiger Wechsel, und mit ihr wechselt auch das, was wir
„Gerechtigkeit" nennen. Das Uebermass einer einzigen Tugend
führt merkwürdigerweise zum Fall. Will man die Tugenden bis
zu ihrem Uebermass verfolgen, dann schleicht sich heimlich und
offen das Laster ein; man übernimmt sich gerade an der
Vollkommenheit. Und wenn sich der Geist grossartig aufrafft, dann
hat der Aufschwung keine Dauer. Wir halten uns in der Tugend
nicht durch unsere eigene Kraft aufrecht, sondern durch das
Gegengewicht von zwei entgegengesetzten Lastern, so wie wir
aufrecht bleiben zwischen zwei entgegengesetzten Winden. Nehmen
wir eines dieser Laster weg, dann fallen wir ins andere. Der

659



Mensch ist eben weder Engel noch Tier, und das Unglück will,
dass wer den Engel spielen will, das Tier spielt. Wiederum weist
Pascal dem Menschen eine Mitte zu, aber nicht eine beherrschende
Mitte, nicht die Vorzugsstellung eines Hortes des Guten und Edeln,
auf den sich alle Blicke richten, sondern die bescheidene Mittellinie

eines Geschöpfes, das schlecht und recht in Vermeidung
aller Extreme sich durchs Leben schlägt. Die Mitte verlassen,
heisst so viel wie die Menschlichkeit verlassen. Menschliche
Seelengrösse liegt in der Fähigkeit, sich in der Mitte zu halten
Wir haben Wahres und Gutes nur stückweise, und gemischt
mit Bösem und Unwahrem. War es uns bekannt, dass alle
Tugend in einer derart schwebenden Mitte liegt?

Wir sind etwas und sind nicht Alles. Dies tritt vor allem
auch an unserer Erkenntnis zu Tage. Pascal ist Kind seiner
Zeit genug, dass ihm die Grösse und Freiheit der reinen
Vernunft und des verstandesklaren Denkens jederzeit gegenwärtig
ist. Aber was wird aus unserer Erkenntnisfreude, wenn die
Wissenschaft selbst sich als ein Unendliches erweist, — unendlich
im Grossen, wie im Kleinen, gerade wie die Welt nach beiden
Seiten unendlich ist? Erkenntnis rückt in dieselbe Beleuchtung,
in der wir unser ganzes Dasein wahrnehmen. Sie liegt in der
schwebenden Mitte. Unsere Einsicht nimmt in den geistigen
Regionen dieselbe unsichere Stelle ein, wie unser Leib in der Weite
der Natur. Wir sind in jeder Hinsicht begrenzt. Unsere Sinne

empfinden nichts Uebermässiges ; zu viel Lärm macht taub, zu
viel Licht macht blind. Und weil uns alle äussersten Grenzen
unzugänglich bleiben, sind wir unfähig sicher zu wissen, und
unfähig absolut unwissend zu sein. So treiben wir wie auf einem

wogenden Meere herum, ohne einen festen Halt zu gewinnen.
Wir suchen sehnsüchtig nach einer sichern Grundlage; und doch

wird unsere Vernunft immer wieder enttäuscht. Nichts kann das

Endliche befestigen zwischen den beiden Unendlichkeiten, die
es einschliessen und die vor ihm zurückweichen. Wie kann man
auch nur die Teile der Welt kennen lernen, wenn uns das Ganze
fehlt? Wie könnten übrigens wir Menschen, die wir aus Geist
und Körper zusammengesetzt sind, einfache Wahrheit erkennen?
Der Mensch ist von Natur voll von unausrottbarem Irrtum.
Nichts zeigt ihm die Wahrheit. Alles führt ihn irre ; Vernunft und

660



Sinne halten sich gegenseitig zum Narren. Die Vernunft kann
ihre Freunde nur unglücklich machen.

Und doch erhebt sich die Vernunft zu den höchsten Höhen.
Immer von neuem sucht ihr Denken die letzten Dinge zu

erreichen; sie kann nicht umhin, wenn auch ohne grossen
Erfolg, an die Wahrheit Gottes zu rühren, von ihr bewegt zu werden.

Pascal will das Denken über die letzten Dinge nicht verbieten.

Gott selbst will — wie er meint — die Religion durch
Vernunftgründe in den Geist legen, in das Herz durch die
Gnade. In der Verfechtung der Religion darf man immerhin

mit dem Nachweis den Anfang machen, dass sie mit der
Vernunft nicht im Widerspruche steht. Pascal findet Worte
des Tadels gegen eine Kritiklosigkeit, die zum Aberglauben
führt. Gegenüber einem blinden Autoritätsglauben appelliert

er an die innere Zustimmung und die stets vernehmbare
Stimme der eigenen Vernunft, die zum Glauben helfen solle.
— Aber Pascal lehnt den Versuch ab, aus den Ordnungen
der Natur und den Werken der Schöpfung die Gottheit beweisen
zu wollen. Gott ist nicht erkennbar wie im hellen Tageslicht.
Er ist ein verborgener Gott. Der letzte Schritt der
Vernunft liegt in der Erkenntnis, dass es eine Unendlichkeit von
Dingen gibt, die die Vernunft übersteigen. Sie muss in

der Lage sein zu zweifeln, zu behaupten und sich zu
unterwerfen, dort wo ein jedes am Platze ist. Zwei Extreme
sind zu vermeiden: Die Vernunft zu verabschieden und allein
die Vernunft gelten zu lassen. — Wir erkennen, dass es

ein Unendliches gibt und kennen doch seine Natur nicht. Aber
Gottes Existenz kann man nicht durch Vernunft, nur im Glauben
erkennen. Bei seiner Grenzenlosigkeit hat er keine Beziehung
zu uns; er ist uns unendlich unfassbar. Und doch ist es

ebenso unfassbar, dass Gott ist, wie dass er nicht ist.
Ueberall nichts als Dunkelheit! Ich sehe zu viel Merkmale der

Gottheit, um sie zu leugnen und zu wenig, um ihrer gewiss zu
werden. Dass sich doch Gott entweder gar nicht, oder ganz zu
erkennen gegeben hätte! — So ist überhaupt die natürliche

Klarheit unserer Erkenntnis verdunkelt; unsere Zweifel
können weder alle Klarheit aufheben, noch kann unser natürliches

Licht alle Finsternis verscheuchen. Wir sind unfähig zu
beweisen, und besitzen doch eine Idee der Wahrheit. Wir können

661



weder wissen, noch die Wissbegierde unterdrücken. Auch das

Wissen schwebt unsicher zwischen Trug und Wahrheit, Licht
und Dunkelheit. Soll es in diesem Mittelraume sich dem Lichte
zuwenden, dem es immer ferne bleiben wird? Soll es in das

Dunkel zurückkehren, aus dem es sich in eine Dämmerung
hervorgewagt hat, die ja doch keine scharfen Umrisse erkennen
lässt?

Die reine Verstandeswissenschaft möchte übrigens noch so
vollkommen sein, so kann sie uns doch eines nicht bieten, was
uns unentbehrlich ist, die Erkenntnis des Menschen, das

Wissen um uns selbst, deren Lebenslage uns in ein so
fragwürdiges Licht getreten ist. Pascal weiss sehr wohl, dass

menschliche Dinge mit einem andern Organe aufgefasst werden,

als geometrische Wahrheiten, und er hat über diesen
Unterschied frühzeitig seine feinen Reflexionen angestellt. Aber
mit dem endgültigen, entscheidenden Wissen um das Dasein
des Menschen hat es freilich seine besondere Bewandtnis. Wir
können von uns aus nicht wissen, wer wir sind; wir können es

nur von Gott lernen. Wenn wir also über unser Dasein

je etwas Endgültiges lernen dürfen, dann ist dieses Lernen eine

ganz besondere Art, Aufschluss zu gewinnen, wie sie eben nur
dort angetroffen wird, wo es um die letzten Dinge geht. Dieses
Innewerden unserer selbst und der letzten Bedingung unseres
Daseins geschieht im „Glaube n". Den Glauben, der eine
Gabe, nicht eigenes Werk ist, gibt Gott selbst dem Menschen
ins „Herz". Das „Herz" gewinnt bei Pascal eine ganz besondere

Bedeutung. Wir würden irre gehen, wenn wir in ihm nur
die Stätte des frommen Gefühls vermuten würden. Das „Herz"
ist für Pascal eine Stätte der Erkenntnis, — freilich nicht
solcher Erkenntnis, in der wir uns irgend etwas in kühler Betrachtung

vor Augen stellen. Es gibt noch andere Erkenntnis, als die
wir etwa „objektiv" nennen. Es gibt Wahrheit, die man nicht
nur „begreift", von der wir vielmehr „ergriffen werden". Ist
sie etwa darum weniger Wahrheit? Muss denn die Wahrheit uns
notwendig kalt lassen, damit sie nur ja „objektive" Wahrheit
bleibe? Pascal ist nicht sentimental; aber die Wahrheit liegt für
ihn nicht in einem Eiskeller. Die tiefste Wahrheit ist Sache des

„Herzens"; das heisst: sie wird dort erkannt, wo der Mensch

662



in höchster Bedrängnis inne werden will, was der Sinn seines

fragwürdigen Daseins sein möchte. Dort, wo er wahrnimmt, dass

es in dieser Frage in Wahrheit um ihn selbst geht, dort ist sein

„Herz". Das Herz erkennt Gott, nicht die Vernunft: dies heisst
Glauben: Gott, erkennbar dem Herzen... Das Herz hat
seine Vernunftsgründe, die die Vernunft nicht kennt. Das

Herz hat seine besondere Ordnung, sein besonderes Gesetz,
seine besondere Einstellung; es ist die Einstellung der Liebe.
Gott sei Dank, dass er sich so sehr offenbart und doch
wiederum verborgen hat; sonst wäre ihn zu erkennen Sache der
selbstbewussten Weisen, nicht derer, die demütigen Herzens
sind. Das Denken wird auch in Dingen des Glaubens nicht
ausgeschaltet. Aber es kommt auf das Herz an.

Wie sieht denn der Mensch aus, wenn er im Lichte des Glaubens

betrachtet wird? Diese Betrachtung verzerrt sein Bild weder

ins Grosse noch ins Kleine. Sie nimmt seine Grösse, wie
seine Kleinheit wahr; denn in seinem Dasein liegt beides. Aber
nicht darauf kommt es dem Glauben an, sondern auf die
Haltlosigkeit der Grösse so gut wie der Kleinheit des Menschen. —
Die Grösse des Menschen liegt in seinem Denken. Ich
kann mir einen Menschen ohne Hände, Füsse, Kopf vorstellen,
aber nicht ohne Denken. — Der denkende Mensch, so
schwach wie ein Schilfrohr, kann dem kleinsten Zufall erliegen;
aber darin ist er dem ganzen Universum überlegen, dass er um
sein Sterben weiss. Alle Würde des Menschen liegt im
Denken. Wie wunderbar und gross ist es von Natur! Aber wie
ist es erniedrigt durch seine Fehler! So ist denn für Pascal
das Denken, diese Würde des Menschen, wie ein Kleinod, das

im Staube liegt, wie ein Strom, der versandet, wie ein Eroberer,
der auf halbem Wege stehen bleibt und träge wird, — ein
Edles, das sich preisgibt, ein Streben zum Unendlichen, das
aber in einer unrühmlichen Mitte verharrt, in der es in sich
zusammenbricht. Der Mensch erkennt immerhin sein Unglück; und
diese Erkenntnis schafft ihm seine Grösse.

An dieser Grösse kann kein Zweifel sein. Denn selbst im
Bösen kann sich eine Seelengrösse zeigen. Im Menschen
ist eben Beides, Grösse und Niedrigkeit. Er ist wie ein
entthronter König; gerade an seinem Unglück kann man seine
ursprüngliche Herrlichkeit ermessen. Was beim Tiere Natur ist,

663



das empfinden wir beim Menschen als ein Merkmal der Niedrigkeit.

Gerade dies beweist, dass wir beim Menschen eine

ursprüngliche, bessere Natur voraussetzen, von der er abgefallen
ist. Es wäre ebenso gefährlich, im Menschen nur das
Tierische zu sehen, ohne ihn an seine Grösse zu erinnern, wie es

verhängnisvoll ist, ihn über seiner Grösse seine Niedrigkeit
vergessen zu lassen. Darum soll sich der Mensch lieben
und hassen; er soll seines Wertes bewusst sein und dabei

erkennen, wie sehr er seinen Wert weggeworfen hat. Was
soll denn aus dem Menschen werden? Soll er Gott oder dem

Tiere gleich sein? Ein schrecklich grosser Unterschied! Wer
kann übersehen, dass der Mensch verirrt und aus seiner
ursprünglichen Stellung heruntergefallen ist, die er nun voll
Unruhe sucht, ohne sie doch wiederfinden zu können? Wer soll ihm
da den Weg weisen? Die grössten Menschen haben es nicht
vermocht. Welch ein Ungeheuer ist doch der Mensch,
welch ein Chaos, welch ein Widerspruch, welch ein Wunder! Er
urteilt über alles, und kriecht wie ein Wurm am Boden; er ist
Verwalter der Wahrheit und eine Mistgrube von Ungewissheit
und Irrtum. Der Stolz und der Abschaum des Universums!

So wird bei Pascal immer tiefer und umfassender die Erkenntnis

lebendig, dass der Mensch „mitten drin" steht. Er steht
„mitten drin" im Hinblick auf seine äussere Existenz, die ihm
mitten in den Unendlichkeiten des Grossen und des Kleinen eine

unsichere, schwankende Stelle zuweist. Er steht „mitten drin"
vor allem auch in seinem geistigen Dasein, „mitten drin"
irgendwo zwischen Trug und Wahrheit, Grösse und Niedrigkeit,
Gott und dem Tiere. So wie Pascal ihn sieht, ist er nicht ein

Nichts, auch nicht eine stumpfe Kreatur. Denn das Nichts kennt
keine Probleme; und das Tier hat mit Wahrheit und Lüge nichts
zu tun. So wird denn der Mensch bei Pascal nicht in Grund und
Boden getreten als ein ohnmächtiges, sündiges, erbärmliches
Wesen, das sich seines Daseins überhaupt nur zu schämen
hätte. Er wird aber auch nicht in den Himmel erhoben; ihm
wird keine Gottähnlichkeit angedichtet. Er ist eben das Wesen
der Mitte; das Ja und das Nein geht bei Pascal Hand in Hand.
Es ist dies aber keine Mitte, die sein Stolz sein dürfte, auch
keine unbeteiligte, neutrale Mitte, von der aus er sich ruhig nach

664



allen Seiten umsehen könnte. Nein, er ist beteiligt; er ist in
Anspruch genommen. Aber seine Haltung bleibt unsagbar „mittel-
mässig". Er ist wie ein einsames Schifflein auf dem Ozean, über
ihm der Sternenhimmel, unter ihm die unendlichen, drohenden
Fluten. Dieses Schifflein mag sich wohl als die Mitte der Welt
fühlen, aber als eine Mitte der Welt, die von den elementaren
Weltmächten jederzeit spielend verschlungen werden kann. Alles

ist verloren, wenn ihm nicht eine Orientierung bleibt, sei es

der grosse Bär oder irgend ein Leuchtturm,. — jedenfalls ein

Lichtlein, das nicht wiederum selbst in der schaukelnden Mitte
liegt.

Pascal findet seine Orientierung in der Wahrheit des

Evangeliums, — in den zwei Grundwahrheiten, die er für die
wesentlichen Inhalte des christlichen Glaubens hält: Die
Verderbnis des Menschen und die Erlösung in Christus, das Elend
des Menschen und die Barmherzigkeit Gottes. Die Lage des

Menschen in der Mitte ist untragbar, wenn nicht Gott selbst
in die Mitte tritt. Ohne die Erkenntnis des Mittlers gibt es für
den Menschen der Mitte nur Ueberhebung oder Verzweiflung.

Es gewährt auch in unserer Gegenwart Vielen eine
merkwürdige Genugtuung, in der Mitte zu sein. Denn in der Mitte
ist man neutral gegen Ueberzeugungen, Weltanschauungen, und
Religionen. Lasst sie sich aufregen, alle die Gefühlsmenschen
und die gläubigen Eiferer! Der Staat ist neutral; die Wissenschaft

ist neutral; die Schule ist neutral! Und Wind und Wellen

sind auch neutral, wenn das Schifflein in der Mitte einmal

umkippt! „Nous voguons sur un milieu vaste!"

«s 665


	Der Mensch in der Mitte : Blaise Pascals Gedanken über Vernunft und Glauben

