
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 8

Artikel: Schicksal und Freiheit in christlicher Sicht

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 5. Jahrgang Januar 1938 Heft 8

Schicksal und Freiheit in christlicher Sicht
Von Emil Brunner.

jie Frage, wie sich die Freiheit, die der Mensch in seinem
Wollen und Handeln erlebt, zu den Tatsachen verhalte,

die das Leben mit schicksalsmässiger Notwendigkeit bestimmen,

ist nicht erst mit dem Christentum in die Welt gekommen.
Im Gegenteil, die Begriffe, in denen sich uns das Problem in
seiner schärfsten Zuspitzung darstellt: Determination und
Willensfreiheit, sind dem Vokabular des Neuen Testamentes fremd.
Und doch ist die gesamte christliche Botschaft nichts anderes
als eine Antwort auf dieses uralte, von den Menschen der
verschiedensten Epochen und Kulturen gleich quälend empfundene

Rätsel der Existenz. Um diese Antwort zu verstehen, ist
es notwendig, zuerst über den Sinn der Frage, wie sie sich

von jeher den Menschen aufgedrängt hat, Klarheit zu
gewinnen.

Erst wenn der Mensch sich seiner Eigenart bewusst zu werden

beginnt, drängt sich ihm der Gegensatz zwischen der
Spontaneität seines Wollens und der unabänderlichen Gleichförmigkeit

des Naturgeschehens, in das er sich hineingestellt sieht,
auf. Darum existiert er für das sogenannte primitive Denken
noch nicht. Die vom Gefühl geleitete Phantasie überträgt die
Spontaneität des menschlichen Handelns auf die Natur und
verwandelt so die Welt der Dinge in eine phantastische Personenwelt.

Die Welt ist ein Tummelplatz dämonischer Wesenheiten von
übermenschlicher Mächtigkeit und Verfügungsgewalt, mit
denen sich die Menschen, gleichsam als Dämonen kleinen Formates,
auseinanderzusetzen versuchen. Nicht um Freiheit und Notwendigkeit,

sondern nur um den Kampf verschieden grosser
Freiheitsbereiche geht es hier, wobei aber diese Freiheit selbst,
beim Menschen nicht anders als bei den Naturmächten, als
eine halb naturhaft kausale, halb menschlich personale gedacht

34 521



ist. Alles ist frei, wollend und spontan, und alles ist zugleich
naturhaft gebunden und quantitativ festgelegt.

Je mehr aber der Mensch seine Eigenart erkennt und sich
als etwas Andersartiges den Naturmächten gegenüber distanziert,

desto mehr wird aus diesem Kräftespiel des Grösser und
Kleiner der prinzipielle Gegensatz zweier verschiedener Seinsarten,

des personal Freiheitlichen und des unpersönlich
Festgelegten. Wie das Kind allmählich lernt, dass den Dingen um
es her die Ansprechbarkeit fehlt, dass es den Stuhl vergeblich
bittet wegzurücken, weil er offenbar weder die Bitte vernimmt,
noch auch des spontanen Wegrückens fähig ist, so lernt der
Mensch in einem Jahrtausende umfassenden Prozess des sich
selbst Verstehens den Gegensatz zwischen seiner eigenen wil-
lensmässigen Freiheit und der unabänderlich festgelegten und
unbeeinflussbaren Wirkungsweise der Naturfaktoren um ihn her
erkennen.

Diese Erkenntnis aber ist, im Gegensatz zu dem harmlosen
Lernen des Kindes, von einem gewaltigen doppelten Pathos
begleitet. Der Mensch erkennt seine Ohnmacht in diesem

Weltganzen, den hoffnungslosen Widerspruch zwischen seinem

eigenen Wollen und den unüberwindlichen Hindernissen, die die
Welt seinem Wünschen, Begehren und Hoffen entgegensetzt.
Er leidet an dem Gegensatz zwischen dem Wollen, das in
seinem Inneren entsteht und dem Müssen, das ihn von aussen

zwingt. Der Weltlauf bereitet ihm Enttäuschung, Leiden aller
Art und flösst ihm Angst ein vor künftig zu erwartenden noch

grösseren Leiden.
Aber noch bedeutsamer ist eine zweite Erfahrung. Nicht

bloss besteht ein Gegensatz zwischen dem äusseren Müssen
und dem inneren Wollen, sondern das Wollen selbst ist
gespalten. Der Mensch lernt ein inwendiges Müssen kennen, die
Norm des Guten, und erfährt nun, dass sein eigenes Wollen
mit diesem inwendigen Gesetz des Wollens in Gegensatz
gerät. Er lernt nicht nur das Schicksal, sondern die Schuld kennen.

So drängt sich ihm die neue Frage auf nach dem
Verhältnis dieser beiden den Sinn und das Glück des Lebens
bedrohenden Mächte: Schicksal und Schuld.

Von den mannigfaltigen Antworten, die die Menschheit in
ihrer Geschichte auf diese Doppelfrage gefunden hat, möchte

522



ich hier nur zwei nennen, die, obschon aus dem mythischen
Denken heraus geboren, auch uns noch tiefen Eindruck zu
machen vermögen : die indische Lehre vom Karma und die
Schicksalsidee der griechischen Tragödie. Die Lehre vom Karma,
von der schicksalbestimmenden Tat, taucht am Ende der
altindischen Religionsentwicklung auf und verbindet sich
mit der uralten Vorstellung von der Allbeseelung zur klassischen

Lehre vom Samsara oder von der Reïnkarnation. Sie ist
wohl die kühnste Form jenes Gedankens, der im rationalistischen

Europa den etwas philiströs-phrasenhaften Ausdruck
gewann: des Menschen Wille ist sein Schicksal. Die indische
Samsaralehre meint das phrasenlos ernst. Die Existenz, die
du hier und jetzt hast, ist das Produkt deiner früheren Leben,
und das Leben, das du hier und jetzt führst, wird die Gestaltung

deiner nächsten Existenz eindeutig bestimmen. Das
Gesetzbuch Manus gibt darüber exakte Aufschlüsse: die körperlichen

Sünden führen zu lebloser Existenz, Wortsünden führen

zur Reïnkarnation als Vogel oder Tier, wer Gedankensünden
begeht, wird als Glied einer niederen Kaste wiedergeboren,
durch Güte und Streben nach Vollkommenheit kann man die
Existenz eines Gottes erlangen usw. Diese Lehre beherrscht
mehr als irgend eine andere das Denken des indischen
Menschen; sie ist schon im Altertum auch nach Europa gedrungen
und kann als eine der bedeutsamsten Antworten auf unser

Problem angesehen werden.
Ganz anderer Art ist die Schicksalsidee, wie sie von den

griechischen Tragikern, namentlich von Aeschylos dem mythischen

Gedankengut der homerischen und hesiodischen Zeit
entnommen und durch ihre Verbindung mit der Idee der Schuld
neu geprägt worden ist. Alles was dem Menschen geschieht
ist durch das Schicksal bestimmt. Das Schicksal selbst aber ist
der Ausfluss einer höchsten göttlichen Willensmacht, ein
göttlicher Urspruch oder Entscheid, durch den der Verlauf und vor
allem das Ende jedes Menschenlebens festgelegt ist. Aber nun
besteht nicht nur bei Homer und Hesiod, sondern auch bei
Aeschylos die offene Frage, welches das Verhältnis zwischen
diesem alles bedingenden Schicksalsspruch und dem Willen des
obersten Gottes, Zeus, sei. Bald ist Zeus, wie im Prometheus,
der durch Schicksalsspruch gebundene, bald ist er, wie in den

523



übrigen Tragödien der, der selbst den Schicksalsspruch
verhängt. Unzweideutig gewiss ist nur: es gibt ein Schicksal über
Göttern und Menschen; und es gibt menschliche Schuld. Sie ist
das eigentliche Thema der Tragödie: ihre Entstehung, ihre
Auswirkung, und ihre Bestrafung oder Sühnung. Die moralische
Weltordnung setzt sich gegen ihre Störer mit unbedingter
Strenge und Folgerichtigkeit durch. Aber nun ist bei Aeschylos
und Sophokles mit diesem Begriff der Schuld der des Schicksals

in der Weise verbunden, dass es ein Schuldverhängnis, eine
unheimliche Verkettung des sündigen Willens mit einer
vorherbestimmten Notwendigkeit gibt, wie sie namentlich in dem

Fluch, der auf einem bestimmten Geschlechte liegt und jedes
seiner Glieder in sich hinein verstrickt, zum Ausdruck kommt:
ein grandios-unheimliches Ineinander von Schicksal und Schuld,
das zu entwirren darum bisher niemandem gelungen ist, weil
die Aussagen der Tragiker über das Thema selbst widerspruchsvoll

sind.
Sowohl die indische Karmalehre wie die griechische

Schicksalsidee sind Versuche, denkend das Problem Freiheit und
Notwendigkeit zu lösen. Beide stellen die menschliche Verantwortlichkeit

in den Mittelpunkt und versuchen von da aus — in
höchst verschiedener Weise — die Tatsachen der Determination

zu verstehen. Man darf vielleicht den indischen Gedanken
als kosmischen Moralismus bezeichnen, Moralismus, insofern
des Menschen eigene gute oder böse Tat das Entscheidende ist,
kosmisch, insofern die Tat des Menschen nicht nur auf die
gesamte Lebewelt übergreift, sondern sie geradezu in ihrer
Mannigfaltigkeit und Wertabstufung hervorbringt. Der griechische
Gedanke der tragischen Schuld greift nicht so weit aus, er
beschränkt sich auf das menschliche Schicksal; aber er erreicht
eine grössere Tiefe. Er zeigt ein wacheres Verständnis für das

personhafte Wesen des Menschen und den in ihm selbst
liegenden Zwiespalt. Er verbindet vor allem, das ist seine religiöse
Tiefe, sowohl die Verantwortlichkeit und Schuld als auch das
Schicksal mit der Idee des alles lenkenden göttlichen Willens.

Aber nicht diese Idee der tragischen Schuld ist es, die auf
das Denken des Abendlandes den grössten Einfluss ausgeübt
hat. Sie ist, zusammen mit der attischen Tragödie, zu einer
Grösse der Vergangenheit geworden. Die Zukunft gehörte nicht

524



dem religiösen Seher Griechenlands, sondern den grossen
Denkern, vor allem Plato. Es ist höchst bemerkenswert, dass auch
dieser grösste Denker des Altertums da wo er sich, massgebend

für die Zukunft, über das Verhältnis von Freiheit und
Notwendigkeit, Schicksal und Verantwortlichkeit ausspricht, sich
des Mythos bedient. Als Beispiel wähle ich den Mythus von Er,
der den Schluss des grossen Dialoges „Staat" bildet.

Gott, Zeus hat die Seelen erschaffen, jede Seele hat sich
in freier Wahl ein Schicksal erwählt und es bereits durchlebt.
Alle 1000 Jahre werden aber die Lebenslose neu verteilt. Der
Mythus setzt ein mit dem Beginn einer solchen Schicksalsepoche.

Jeder der Anwesenden darf nun wählen: „Dies kündet

euch Lachesiis (der Zufall), die Tochter der Notwendigkeit:

euer Los wird nicht durch den Dämon bestimmt, sondern
ihr seid es, die sich den Dämonen erwählen... Die Schuld
liegt bei den Wählenden, Gott ist schuldlos". Nun werden den
Seelen die verschiedensten Lebensmuster vorgelegt, jede darf
wählen, freilich nicht alle gleichzeitig, sondern der Reihe nach,
wobei über die Reihenfolge das aus dem Schoss der Lachesis

gezogene Los entscheidet. Jeder beginnt also grundsätzlich mit
derselben Möglichkeit, obschon auch ein gewisser Zufall
mitspielt. Jede Seele wählt nun unter den ihr vorgelegten
Lebensmustern dasjenige aus, das ihr am besten gefällt. Sobald sie

gewählt hat, bekommt sie als Schicksalsvollstrecker ihren
Dämon zum Begleiter, wird dann zu einer der Schicksalsgöttinnen
geführt, wo sie durch einen unzerreissbaren Schicksalsfaden
mit dem gewählten Lebenslos verbunden wird, und gelangt
zuletzt, durch das Bad der Vergessenheit hindurch, in die
Lebenswirklichkeit zurück, wo sie nun das gewählte Leben
auswirken und auskosten muss. Nur die Wenigsten waren so klug,
ein Lebenslos zu wählen, das auf die Dauer befriedigen kann;
ja, im Grunde sind es nur die durch Philosophie weise gewordenen,

denen das gelang. Das ist die praktische Nutzanwendung,

mit der dieser grösste der platonischen Dialoge endet.
Das Thema des Mythus von Er ist das unsrige: Schicksal und
Freiheit. Seine Problemlösung könnte zunächst so gedeutet werden,

dass — wie 2000 Jahre später bei Kant — einer
transzendenten oder transzendentalen Freiheit eine empirische
Determiniertheit gegenübergestellt wird. Frei ist die Urwahl —

525



nachher läuft alles mit Notwendigkeit ab. Aber das dürfte
schwerlich ganz dem platonischen Gedanken gerecht werden.
Vielmehr hält Plato daran fest, dass auch im einmal gewählten
Leben ein Streben nach dem Guten möglich ist. Ausdrücklich
wird versichert: die Tugend, das Streben nach dem Hohen
bleibt ausserhalb des Loses, sie ist und bleibt jedem zugänglich.

So liegt also bei Plato ganz zweifellos der Hauptakzent
auf der Freiheit: „Die Schuld liegt bei dem Wählenden, Gott
ist schuldlos". Was ungleich und unselig ist in diesem Leben,
das kommt auf unsere, nicht auf Gottes Rechnung. In ähnlicher
Weise wie in der indischen Karmalehre — auch die
Möglichkeit als Tier reinkarniert zu werden, zieht Plato in
Betracht — wird der Mensch als Bestimmer seines eigenen Schicksals

angesehen.
Welch ungeheurer Spannungen der griechische Geist jener

Zeit fähig war, wird uns deutlich, wenn wir überlegen, dass es

ein wenig älterer Zeitgenosse Piatos, Demokrit, war, der das

Schicksalsproblem durch eine rein materialistisch-deterministische

Theorie zu lösen suchte, — ein Gedanke der, als
Erbschaft des 19. Jahrhunderts, auch heute weitherum Geltung
hat. Nach ihm gibt es überhaupt kein anderes Geschehen als
das streng mechanisch kausal bestimmte. Im Anfang war weder

der Logos, noch der Schicksalsspruch Gottes, noch die
Urwald, sondern im Anfang war der Urwirbel der Atome. Diesen

selbst hat freilich Demokrit, als sauberer Denker, nicht
mehr auf Notwendigkeit, sondern auf Zufall zurückgeführt und

zwar nicht etwa im Sinn der uns unbekannten Gesetzmässigkeit,

sondern — so meint es Demokrit — wenn alles mit
strenger Notwendigkeit geschieht, so kann doch das Bestehen
dieser strengen kausalen Notwendigkeit selbst nicht aus einer
Notwendigkeit, sondern eben nur aus dem Zufall, d. h. sie
kann nicht abgeleitet werden. Alles aber, was aus diesem
zufällig anfänglichen Atomwirbel geworden ist und wird, das

geschieht allerdings mit jener unbedingten Regelmässigkeit und
unentrinnbaren Verkettung von Ursache und Folge, wie wir sie
im Kräftespiel aufeinanderstossender Kugeln beobachten. Hier
gibt es — nachdem einmal der Prozess in Gang gesetzt ist —
kein Zufälliges, aber auch keine Freiheit mehr. Hier herrscht,
mit Spitteier zu reden, der gezwungene Zwang, die nüchternste,
brutalste Sinnlosigkeit eines mechanischen Ablaufs.

526



Vielgestaltig sind die Variationen und Kombinationen dieser

beiden Versuche, des idealistischen und des materialistischen,

die Frage nach dem Verhältnis von Freiheit und Schicksal

zu beantworten; wir können sie hier nicht weiter verfolgen.

Nur auf eine Lehre, die nach der platonischen wohl am
stärksten auf das spätere europäische Denken eingewirkt hat,
wollen wir einen kurzen Blick werfen: die stoische.
Eigentümlich sind in ihr idealistische und materialistische Qe-
dankenmotive zu einer pantheistischen Synthese zusammengewoben.

Alles was geschieht ist durch das Schicksal, die
Heimarmene geordnet und vorausbestimmt. Dieses Schicksal
ist einerseits der Kausalnexus — dieser Begriff ist in der
Stoa geschaffen und dem Gedankengut des Abendlandes
einverleibt worden —, das ewige unverbrüchliche Gesetz; anderseits

ist es die göttliche Weltvernunft, die göttliche Vorsehung.

In der lateinischen Stoa erhält dieser Doppel-Gedanke
jenen Namen, der für uns geradezu das Symbol deterministischer

Weltbetrachtung geworden ist, den des Fatums oder
der fortuna fatalis. Dieser Begriff zeigt so recht das für 'die
Stoa charakteristische Schillern zwischen Naturgesetz und
Vorsehung; fatum ist nach Ciceros Definition die unabänderlich
festgelegte, die notwendig sich abrollende „Ordnung und Reihenfolge

der Ursachen, wo die Verkettung einer Ursache mit der
anderen eine Sache aus sich erzeugt", anderseits aber klingt
in dem Wort fatum die alte Vorstellung vom Götterspruch durch;
fatum heisst: das Gesagte. Mit dieser Idee des Fatums aber ist
nun in merkwürdiger Weise ein ethischer Freiheitsgedanke
verbunden; die rechte Freiheit bestehe gerade darin, dass das

als göttlich-notwendig Erkannte mit dem eigenen Willen
bejaht und getan wird. Wir finden beides zu einer eindrucksvollen

Einheit verbunden in den berühmten Versen des

Kleanthes:

So führe mich, Zeus, und du, o weises Schicksal,
wo immer auch mein Platz von euch bestimmt sein mag.
Ich bin bereit zu folgen. Widersetzt ich mich,
so wär ich feig und müsste dennoch folgen.
Dem diamantnen Schicksal sich gelassen fügen —
Nur das heisst weise sein und Gott erkennen.

527



Damit stehen wir unmittelbar vor der grossen Wende der

Zeiten, die, weltgeschichtlich gesehen, der Anfang des Christentums

heisst. Aber, wie eng sich auch in seiner späteren
Entwicklung philosophische Gedanken mit der christlichen
Botschaft verschlungen haben, so hat doch diese selbst, in ihrer
ursprünglichen Gestalt, mit philosophischer Weltdeutung nicht
das Geringste zu tun, sondern ist in einer ganz anderen Dimension

des Wahrheitsverständnisses zu sehen. Kehren wir
vielleicht, indem wir uns der Welt der Bibel zuwenden zum
Mythus zurück, von dem wir mit Plato bereits Abschied genommen

hatten? Kurzschlüssiger Rationalismus, der nur die
Alternative, entweder Wissenschaft oder Mythus kennt, muss diese

Frage bejahen. In Tat und Wahrheit hat das biblische
Verständnis von Gott und Mensch mit Mythus nichts zu tun. Für
allen Mythus ist das Bild des Kreises charakteristisch; denn
das Geschehen, das er deutet, ist das kosmische, das durch
den ewigen Kreislauf der Gestirne und durch den rhythmischen
Wechsel von Sommer und Winter, Tag und Nacht, Werden
und Vergehen, Same und Frucht bestimmt ist. Mit der
Offenbarungsreligion Israels aber beginnt etwas völlig Neues und

Andersgeartetes: Das Denken in der Kategorie der Geschichte,
und zwar der universalen, der Weltgeschichte, der Geschichte,
die einem Weltziel entgegeneilt, in der der Schöpfer- und

Erlösergott seinen Weltplan in Taten der Offenbarung und

Befreiung, in Manifestationen seines Herrschafts- und
Liebeswillens verwirklicht.

Der Gott des Alten Testamentes, Jahwe, ist weder eine

Naturgottheit wie die Götter der Mythologie, noch eine Ver-
nunftgottheit wie der Weltlogos der Philosophen, sondern er
ist der Gott der Geschichte. Mit der Tat der Weltschöpfung
beginnt die Geschichte, in Taten rettenden Eingreifens in den
Geschichtsverlauf offenbart er sein Wesen und seinen Willen,
in Taten des Gehorsams und der Barmherzigkeit will er vom
Menschen erkannt sein. Keine mythische Fabelwelt, aber auch
kein Vernunft- und gesetzmässig geordneter in sich ruhender
Kosmos ist hier das Thema der religiösen Verkündigung,
sondern die Geschichte, die der allmächtige, heilige und
barmherzige Gott mit seinem Volke hat, die Geschichte, in der er
sich durch seine berufenen Boten und ihr gottgegebenes Wort

528



ein besonderes Volk des Eigentums schafft, regiert, führt, richtet,

es für seine Untreue straft, bis an die Grenze der
Vernichtung, und das er doch durch alle Gerichtszeiten hindurch
auf den Tag der Vollendung hin wunderbar erhält.

Im Zusammenhang dieser Gotteserkenntnis kann weder von
Notwendigkeit noch von Freiheit im Sinn der griechischen
Philosophie, noch auch von jenem kosmischen Moralismus der
Karmalehre die Rede sein. Viel eher ist man an die äschyleische
Zusammenschau von Gottes Ratschluss und menschlicher
Verantwortlichkeit und Schuld gemahnt. Aber der Gegensatz springt
doch auch hier viel deutlicher in die Augen als die Aehnlich-
keit. Denn von einem ewigen Geschichtsziel, dem Gott durch
Bundesbeschluss und Gericht hindurch das Volk und die Völker

entgegenführt, wissen Aeschylos und Sophokles nichts. Das

tragische Schicksal ist nicht wie der Ratschluss Jahwehs einer
Zukunft zugewendet, in der Gott seine Herrschaft auf Erden
in einem Reich der Gerechtigkeit und der Verbundenheit mit
seinem Menschenvolk vollendet. Der Wille Jahwehs ist im
Unterschied von dem des aeschyleischen Zeus von vornherein
ein menschheitsgeschichtlicher, es geht ihm nicht darum, die
Schuld der Menschen zu rächen, sondern das Menschenvolk aus
seiner Versklavung unter das Böse zu befreien. Sein
vergebendes Wort befreit von der Schuld, sein Geist schafft in den
Menschen ein neues Herz, seine Liebe weckt in ihnen die
Gegenliebe und stiftet die neue Gemeinschaft unter ihnen. Die
Freiheit der Menschen ist nichts anderes als die durch Gottes
freies Handeln geschaffene Verbundenheit mit ihm und
miteinander.

Aber das alles ist im Alten Testament erst in skizzenhaften
Umrissen geschaut und von fremdem Gedanken- und Traditionsgut

verdunkelt. Die Propheten selbst, die Träger dieser
Gottesbotschaft, sind von dem Bewusstsein des Unvollkommenen und
Rrovisorischen ihres eigenen Auftrags erfüllt. Ihr Finger deutet
nach vorwärts auf den hin, der da kommen soll. Das Neue
Testament aber ist die Kunde davon, dass er gekommen ist. Das
Evangelium ist weder Weltdeutung noch Weisheitslehre,
sondern Bericht von dem, was Gott getan hat in Jesus dem Christus,

in dem Menschen von Nazareth, in dem die Fülle der

529



Zeiten angebrochen ist. In ihm, sagt Paulus, ist uns das
Geheimnis des göttlichen Ratschlusses enthüllt. Eine geschichtliche

Persönlichkeit ist durch ihr Leben und Lehren, Wirken
und Todesleiden der Offenbarer und zugleich der Vollstrecker
des heilschaffenden Gotteswillens. In ihm rettet der Herr der
Welt die unter die Weltmächte verknechtete Menschheit aus
ihrem dämonischen Bann und erlöst sie zur herrlichen Freiheit
der Kinder Gottes. Sein Wort, sein Werk, von der Ewigkeit
her in seinem Ratschluss begründet, seine Gnade allein ist es,
durch die diese neue Kreatur zustande kommt; aber sein Wirken

vollzieht sich als Gehorsam heischender und Vertrauen
weckender Liebesruf und als freie Glaubensentscheidung des

einzelnen, durch die die Gemeinschaft der Gläubigen, die ek-

klesia entsteht. Hier ist Ewigkeit Geschichte und Geschichte
Ewigkeit, hier ist alles Gottes Tat und alles in die menschliche

Entscheidung gestellt. Die Starrheit des Schicksals ist hier
in gottmenschliches Geschehen aufgelöst, und die Anmassung
der menschlichen Selbständigkeit wird in die Freiheit des
vertrauenden Gehorsams umgewandelt.

Die philosophische Spekulation steht diesem Geschehen
zunächst befremdet und heftig oder mitleidig ablehnend gegenüber.

Aber mit der Zeit werden auch die Philosophen Christen
und die Christen Philosophen. Und nun beginnt die fast
zweitausend Jahre lange Geschichte jenes Prozesses, in dem
griechische Philosophie und christlicher Glaube miteinander
ringen, sich in einander verschlingen, sich einander entwinden und
Distanz nehmen, um dann erneut feindlich und freundlich sich
miteinander einzulassen, ein Geschehen von höchster Dramatik
und weltgeschichtlich gewaltigen Ausmassen. Was so nahe lag,
den stoischen Vorsehungs- und Schicksalsgedanken und die
platonische Freiheitsidee mit der christlichen Botschaft vom
alles wirkenden Gotteswillen und von der Verantwortlichkeit
des Menschen vor Gott zu identifizieren, das geschah
auch wirklich in vielen Variationen, von Origenes' platonischer
Lehre vom überzeitlichen Sündenfall und Augustins, durch den
stoischen Notwendigkeitsgedanken bestimmtem Prädestinationsbegriff,

bis zu jenem grandiosen Gedankengebäude der thomi-
stischen Philosophie und Theologie, angesichts dessen man sich
immer wieder fragen muss, welches von beiden Elementen der

530



Synthese, das antike oder das christliche in ihm das
beherrschende sei.

Es ist die reformatorische Tat Martin Luthers, im ganzen
wie im einzelnen diese Synthese als das, was sie war, erkannt
und das Verständnis der Bibel Alten und Neuen Testamentes
aus dieser Verschlingung herausgelöst zu haben. Das ist, aus
der grössten historischen Perspektive gesehen, der Gehalt all
seiner reformatorischen Parolen: Sola gratia, sola fide, von
der Freiheit eines Christenmenschen, vom unfreien Willen, von
der Alleingeltung der heiligen Schrift in Sachen des Glaubens.
Er hat als der grosse Chirurg der Kirche das biblische
Evangelium aus den mannigfachen Verwachsungen mit fremdem,
antikem Gedankengut herausgelöst, mit Schnitten, die den Leib
der Kirche in heftigste Zuckungen versetzte, und deren Schmerzen

viele in ihm einen teuflischen Kirchenfeind sehen Hessen.

Dass wir die Bibel heute wieder ohne die verzerrenden
Deutungen durch aristotelische, platonische, stoische und neuplatonische

Kategorien lesen können, verdanken wir ihm und seinen
Genossen, Zwingli und Calvin.

Aber sie alle, Zwingli wohl noch mehr als die beiden
anderen, haben auch ihrerseits dem mächtigen Geist der Antike
ihren Tribut zahlen müssen. Gerade in der Frage Freiheit und

Notwendigkeit, ist das, mehr als bei irgend einer anderen, spürbar.

Die Prädestinationslehre, die alle drei, wenn auch nicht in

gleicher Form lehrten, ist nicht biblischen, sondern antik
philosophischen Ursprungs, obgleich das Anliegen, das dahinter steht,
die ungeschmälerte Geltung des sola gratia, das zentrale Thema
der neutestamentlichen Botschaft ist. Ebenso ist ihre von
Augustin übernommene Lehre von der Erbsünde und ihre
Anschauung vom unfreien Willen nicht wie sie meinten, die des

Apostels Paulus, sondern ein durch antiken Determinismus
hindurch gesehener Paulinismus. So haben die Reformatoren für
uns zwar unsagbar viel, aber nicht alles getan.

Das Denken der neueren und neusten Zeit aber ist eigene
Wege gegangen. Indem die christliche Botschaft beiseite
geschoben wurde — wahrhaftig nicht ohne Schuld der Kirche —
wurden die antiken Traditionen wieder lebendig, oder
umgekehrt. Von neuem beginnt der Wettkampf des Idealismus,
Pantheismus und Materialismus. Neben die vom Phänomen des

531



sittlichen Willens ausgehende Freiheitslehre stellt sich der pan-
theistische Determinismus und gegen beide, von der beispiellosen

Entwicklung der Naturwissenschaft mit neuem Auftrieb
versehen, der materialistische Mechanismus. Es kann kaum ein
Zweifel bestehen, dass die einseitige Entwicklung der
Naturwissenschaften in den letzten Jahrhunderten und ihre durch
Technik und Medizin gewaltig gesteigerte Eindruckskraft den

deterministischen Gedanken in unseren Tagen zum bestimmenden
Faktor des Zeitgeistes gemacht haben. Die Welt von heute ist
durch einen an die Spätantike gemahnenden Fatalismus
gekennzeichnet. Es bedarf eines starken Glaubens, aber es ist
umso dringlichere Pflicht der Liebe, einer solchen Zeit die
Botschaft von Christus zu verkündigen.

* *

Der christliche Glaube unterscheidet sich schon auf den
ersten Blick von den metaphysischen oder mythischen Theorien,
die wir bisher kennen lernten, durch die Schmalheit seiner
Basis im Gegebenen. Der mechanistische Determinismus z. B.

geht aus von den Tatsachen der unbelebten anorganischen
Materie und deutet von ihr aus das Weltgeschehen als ganzes.
Die vitalistische Weltanschauung mit ihrem Prinzip des élan
vital hat dem gegenüber bereits eine schmälere Basis: die
Welt des Lebendigen ist ihr der Deutungsschlüssel für das

Weltproblem als ganzes. Noch einmal verengert sich die Standfläche

im Idealismus der Freiheit: hier ist es nur der Mensch,
aber immerhin der Mensch als solcher, nicht irgend ein
einzelner Mensch, von dem aus man die Deutung des Ganzen

wagt. Im christlichen Glauben aber schrumpft diese im Weltall
verschwindende Grösse Menschheit vollends zum sozusagen
ausdehnungslosen Punkt zusammen: Nicht die Menschheit als

ganze, sondern ein einziger Mensch, dieser eine Jesus von
Nazareth ist die gegebene Tatsache, auf der der Glaube fusst.
Ja, es ist nicht nur sozusagen, sondern im strengen Sinn ein
ausdehnungsloser Punkt, insofern als es nicht das in Raum
und Zeit anschaulich sich ausbreitende Leben Jesu ist, auf das
sich der Glaube bezieht, sondern etwas in und hinter diesem
Anschaulichen verborgenes Unanschauliches, nämlich das in dieser

Menschengestalt verborgene göttliche Ich, um das es dem

532



Glauben geht. Von diesem Punkt aus, wo Zeit und Ewigkeit sich

berühren, deutet der Glaube das Weltgeheimnis. Denn hier er-
schliesst sich ihm der göttliche Wille. Das Geheimnis dieser
geschichtlichen Person ist ihm das Geheimnis Gottes, in dem
das Geheimnis der Menschen und der Welt überhaupt
enthüllt wird. Indem dieser Mensch, Jesus von Nazareth als das
Fleisch gewordene Gotteswort erkannt wird, wird Grund und
Ziel alles Seins offenbar. Während uns die ganze sonstige
Welt, die materielle, die organische und die menschliche nur
von ferne etwas ahnen lässt vom göttlichen Ursprung und
göttlichen Ziel — dass nämlich die göttliche Liebe der Ursprung
und das Ziel ist — ist hier, in diesem einen Punkt, die Welt
geöffnet gegen die göttliche Ewigkeit, und bricht so das Licht
der göttlichen Ewigkeit in die zeitliche Welt hinein. Von diesem

ausdehnungslosen Punkt aus wird die ganze Welt hell.
Mit diesem ersten ist aber ein zweiter Unterschied unmittelbar

verknüpft. Alle Auffassungen von Schicksal und Freiheit,
die wir an uns vorüberziehen Hessen, sind Teile einer
bestimmten Weltanschauung, einer Theorie. Aus der Betrachtung
der Welt, sei es der mechanischen Naturwelt oder der
freiheitbestimmten Menschenwelt ergibt sich diese oder jene Lösung
des Rätsels „Freiheit und Notwendigkeit". Anders der christliche

Glaube. Jener ausdehnungslose Punkt in der Welt, der
Jesus Christus heisst, erlaubt keine Betrachtung, denn hier tritt
dem Menschen der Gotteswille gegenüber, der ihn bedingungslos

für sich in Anspruch nimmt. Von jener Stelle aus, wo
Zeit und Ewigkeit sich treffen, streckt sich eine unsichtbare
Hand nach mir, die mich fasst, die Hand des Schöpfers, der
mich, sein Geschöpf, für sich fordert und an sich zieht. In dieser
Person Jesus redet mich Gott selbst an. Darum ist der Glaube
an Jesus Christus keine Weltanschauung, sondern eine
Lebensentscheidung. Das ist der neutestamentliche Inhalt des Wortes
Glaube. Es bedeutet, im Unterschied zum heute vorherrschenden

Sprachgebrauch, nicht eine etwas ungewisse hypothetische
Annahme einer unbewiesenen Behauptung, den vorläufigen
Ersatz für ein solides Wissen, das nun einmal nicht zu gewinnen
ist; was im Neuen Testament Glaube heisst miisste vielmehr
mit Vertrauensgehorsam übersetzt werden. Es ist ein Akt des
Vertrauens und ein Akt des Gehorsams zugleich, das sich Er-

533



fassenlassen von jener Hand, die nach mir greift. Darum ist
eine Glaubensaussage etwas so ganz Anderes als die Aussage
irgend einer Weltanschauung. Sie ist keine Theorie, durch die
ich mir die Welt deute, sondern sie ist ein Bekenntnis, durch
das ich ausspreche, dass in meinem Leben eine Handänderung
stattgefunden hat, indem ich nun nicht mehr mein eigener Herr,
sondern das Eigentum eines Herrn geworden bin.

In diesem Zusammenhang gewinnt auch das Problem Freiheit

und Schicksal ein völlig neues Gesicht. Das Entweder-Oder
von Determinismus und Willensfreiheit wird hier gegenstandslos.

Es ist kein Zufall, sondern es liegt in der Sache selbst,
dass hier die abstrakten Grössen Freiheit und Notwendigkeit
überhaupt nicht auftauchen; an die Stelle der abstrakt-sächlichen
treten die personalen Begriffe. Es gibt hier keine Wahrheit an
sich, kein Gutes an sich, kein Recht an sich, keine Freiheit oder
Notwendigkeit an sich; sondern alles ist bestimmt durch die
eine Grundkonzeption alles biblischen Denkens, die ich das

Verhältnis der personalen Korrespondenz nenne. Ich meine
damit folgendes. Im biblischen Denken geht es — wie überall in
der Religion — wesentlich um das Verhältnis zwischen Gott
und Mensch. Aber nun ist es das Besondere der Bibel, dass sie
nie von Gott an sich spricht, sondern immer von dem Gott, der
von vornherein der Gott der Menschen ist, der Vatergott, der
Offenbarungsgott, der Gott, zu dem von Ewigkeit her sein
Wort gehört, in dem er sich personhaft offenbart. „Im Anfang
war das Wort und das Wort war bei Gott und Gott war das

Wort." Es gehört zu Gottes ewigem Wesen, das Liebe Ast,

dass er sich ein Gegenüber schafft, dem er sich selbst erschliesst
und hingibt. Und ebenso ist in der Bibel nie von einem
Menschen an sich die Rede, sondern der Mensch ist immer und von
vornherein der von Gott her kommende und auf Gott hin
bestimmte. Es ist immer der Mensch vor Gott, der Gott
verantwortliche und der von Gott für sein Reich berufene Mensch.
Die Bibel kennt keinen anderen Gott als den zum Menschen hin
geneigten, und sie kennt keinen anderen Menschen als den für
Gott bestimmten; den Gott, der sich dem Menschen in seinem
Wort erschliesst und ihn so für sich in Anspruch nimmt, und
den Menschen, der diesem Wort in eigener Entscheidung, mit
ja oder nein antworten muss.

534



Wenn also in der Bibel die Eigenart des Menschen darin
gesehen wird, dass er nach Gottes Bild geschaffen sei, so ist
das nicht bloss so zu verstehen, wie es im Anschluss an
griechisch rationale Begriffe das Mittelalter verstanden hat: dass

der Mensch als Vernunft- oder Geistwesen, als Subjekt oder
Person etwas Gott Aehnliches sei, sondern so, dass der Mensch
sein besonderes Wesen aus seiner besonderen Beziehung zu
Gott bekommt, nämlich aus jener Beziehung, die von Gott her
das schenkend-beanspruchende Wort und vom Menschen her
die positive oder negative Antwort auf dieses Wort, d. h. Glaube
oder Sünde heisst. Glaube ist nichts anderes als das Ja, Sünde
ist nichts anderes als das Nein zu diesem schenkend-beanspru-
chenden Gotteswort. Das besondere Wesen des Menschen ist
die Verantwortlichkeit. In dieses Urverhältnis der personalen
Korrespondenz, diese gottgesetzte Verantwortlichkeit des
Menschen ist alles, was sonst in der Bibel' über Gott, Mensch und
Welt gesagt ist, hineingestellt.

Wenn z. B. gesagt wird, Gott ist der Schöpfer, so ist damit
nicht das gemeint, was wir in manchen religiösen Mythen und
auch in manchen philosophischen Systemen wiederfinden, dass

Gott die prima causa der Welt sei, dass das Dasein der Welt
seinen zureichenden Grund in Gott habe — das wäre
Schöpfungsmetaphysik oder Schöpfungsmythologie —, sondern
es ist dieses gemeint, dass Gott sich mir so als mein
unbedingter Herr zeigt, dass darin sein unbedingtes Herr-sein über
die Welt eingeschlossen ist. Die Lehre von der Schöpfung ist
nicht eine weltanschauliche Hypothese zur Erklärung der Welt,
sondern das Bekenntnis, dass Gott sich mir als der Herr
geoffenbart hat, dem ich unbedingt verantwortlich bin. Ebenso
heisst die Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen
nicht, dass der Mensch ein gottähnliches Wesen sei, sondern
dass der Mensch — richtiger: dass ich von Gott von
vornherein zur Gemeinschaft mit ihm berufen und darum zur Liebe
bestimmt sei, dass also die Liebe das sei, wozu ich und jeder
Mensch in Verantwortung gerufen werde. Ich soll dem Gott,
der mich in Liebe ruft, diese Liebe zurückgeben und an seiner
Stelle den Nächsten lieben. Steht es aber so, so heisst das: es
gibt keinen einzigen Satz der biblischen Lehre, der theoretisch
zu verstehen wäre, sondern es ist ein jeder Satz der

535



biblischen Lehre ein Wort, in dem mich Gott beschenkt, und
in dem er mich für sich beansprucht, ein Wort, das in mir
dankbares Bekenntnis und gehorsame Tat der Liebe wecken
will. Die Zweiteilung von Theorie und Praxis ist hier aufgehoben,

denn der Glaube ist unmittelbar auch Verantwortlichkeit.
Das gilt nun auch für die Bestimmung des Verhältnisses von

Notwendigkeit und Freiheit. Der biblische Glaube ist Glaube
an den allmächtigen Schöpfer, Erhalter und Regierer der Welt.
Der Wille Gottes ist der Grund und Ursprung alles Seins.

„Gott sprach, es werde Licht und es ward Licht". „So er
spricht, so geschiehts, so er gebeut, so steht es da". Er ist
der, „der dem Nichtseienden ruft, dass es sei", oder wie es

im Hebräerbrief heisst: „der die Welt aus dem Nichts
geschaffen". Die Souveränität des Gotteswillens über alles was
existiert ist die Grundlage der Bibel. Auf den ersten Blick scheint
damit etwas ganz Aehnliches gesagt zu sein wie im griechischen

Fatum- oder Providenzbegriff. In Wirklichkeit aber handelt

es sich um etwas Grundverschiedenes. Die Providenz der
Stoiker ist nur die andere Seite der kausalen Gesetzmässigkeit.
Alles ist durch jenen nexus et series causarum festgelegt,
alles rollt sich mit vorausbestimmter Notwendigkeit ab. Das
Geschehen ist eigentlich nur ein Scheingeschehen, es ist alles
schon zum voraus abgekartet, wie auf einer Spieldose durch
die bereits zum voraus festgelegten Zähne in der Walze die

Melodie, die jetzt beginnt, schon zum voraus bestimmt ist.
Man hat, wie ich schon früher sagte, auch den biblischen

Gedanken des göttlichen Ratschlusses oftmals so ausgelegt, aber
indem man das tat, hat man ihn gründlich verfälscht. In der
Bibel selbst ist von einer derartigen Festlegung des
Weltverlaufs durch den göttlichen Ratschluss keine Rede. Denn der
göttliche Wille ist nicht die andere Seite der Naturgesetzlichkeit,

sondern freie Verfügungsmacht über alles, auch über die
Naturgesetze. Und das Geschehen ist nicht der Ablauf des
Festgelegten, sondern wirkliche Geschichte, in der letzte Entscheidungen

fallen. Nur in diesen Entscheidungen, vor allem im
Geschichtsereignis Jesus Christus und im Glauben an ihn, nur in
diesem ganz und gar entscheidungsträchtigen Geschehen ist
überhaupt die Möglichkeit gegeben, von einem Ratschluss Gottes

zu sprechen, und dieser Ratschluss Gottes ist es gerade,

536



was mich verantwortlich macht. Erwählt sein von Gott ist
zugleich Berufung für seinen Dienst. Die Vorsehung Gottes ist
also nicht die andere Seite der Kausalität, sondern im Gegenteil

das Korrelat meiner freien, verantwortlichen Entscheidung.
Erwählung ist nicht das, was meine Verantwortlichkeit zum
Schein macht, sondern das, was sie begründet und sichert.

Aber hat denn nicht Luther in seinem Kampf mit Erasmus

gerade diese Freiheit der Entscheidung auf Grund des
biblischen Gottes- und Erwählungsgedankens geleugnet und seinen

Gegner Erasmus wegen seiner Freiheitslehre zu den fatalen
Humanistengestalten gezählt, die christlich reden aber heidnisch
denken? Wiederum müssen wir sagen: die Unfreiheit, um die
es Luther geht, ist eine ganz andere als die, die Erasmus
bekämpft. Die Unfreiheit, von der Luther handelt ist: die Unfähigkeit

des sündigen Menschen, von sich aus das Gute zu tun.
Die Lehre der Bibel von der Unfreiheit des sündigen Menschen
ist die Konsequenz ihres Gedankens von der Freiheit, zu der der
Mensch durch Gottes Wort berufen ist.

Der wahre Mensch ist der nach Gottes Ebenbild geschaffene,

d. h. also der Mensch, der Gottes Liebeswort im Glauben

aufnimmt und in tätiger Nächstenliebe beantwortet. Der

wirkliche Mensch aber ist der sündige Mensch, der statt
dieser wahren die ihr entgegengesetzte Antwort gibt. Unter
Sünde versteht die Bibel immer die Rebellion des von Gott
unabhängig sein wollenden, sich selbst zum Gott machenden
Menschen. Sünde ist das Aufstehen des Sohnes wider den

Vater, Emanzipation aus der Abhängigkeit vom Schöpfer und Geber

des Lebens, Behauptung einer eigenständigen autonomen
Freiheit, also letzten Endes: Leugnung der Verantwortlichkeit.
Dieses sich auf sich selbst Stellen des Menschen und seine
Konsequenzen nennt die Bibel Sünde und von dieser Sünde
behauptet sie, dass die ganze Menschheit ihr verfallen sei, so
verfallen, dass zwar jeder dafür verantwortlich ist, aber keiner
sich von ihr frei zu machen vermöchte.

Die Menschheit als ganze wie jeder Einzelne findet sich vor
in dieser negativen Verantwortlichkeit, in der Sündenschuld.
Jeder ist dafür verantwortlich und jeder ist an sie gekettet.
Jeder verstrickt sich darin, dadurch dass er sündigt. „Wer

35 537



Sünde tut ist der Sünde Knecht". Das will nicht heissen, dass

der Mensch nichts Gutes tun könne, sondern dass auch sein

Gutes vom Bösen angesteckt, von dieser allgemeinen Abwendung

von Gott umschlossen und bestimmt sei. Die biblische
Lehre von der Sünde schliesst nicht aus, dass der Mensch moralisch

Gutes mit eigenem Willen tun könne, wohl aber, dass er
sich zu einem Guten im Sinne des Ursprungs, also zu einem
wahrhaft Gott gehorchenden Menschen zu machen vermöge. So

ist hier die Unfreiheit verstanden, und das ist es auch, was
Luther in seiner Schrift gegen Erasmus eigentlich sagen will,
was er aber freilich oft in den Formeln des stoischen
Determinismus ausdrückt. Diese Vermengung mit dem Determinismus
ist aber umso verhängnisvoller, als sie mit dem ebenso
unbiblischen Gedanken der doppelten Prädestination verknüpft
ist, dass von Ewigkeit die einen zum ewigen Leben die anderen

zum ewigen Verderben bestimmt seien. Von einem solchen
doppelten Ratschluss Gottes weiss die Bibel nichts. Luther ist
denn auch in späteren Jahren von dieser Lehre ganz abgekommen,

während Zwingli und Calvin sie zwar theologisch vertreten,

aber nie gepredigt haben. Offenbar lebte auch in ihnen
eine Ahnung, dass sie sich hier auf schwankendem Grunde
befinden.

Die christliche Anschauung von der Unfreiheit, d. h. der
Unfähigkeit des Menschen in eigener Kraft, von seiner Sünde

loszukommen, ist in völliger Uebereinstimmung mit der Freiheitslehre.

Der Mensch ist frei in Gott, er ist frei, solange als er
im Liebeswort Gottes bleibt. Dieses Wort ist sein Freiheitsgrund.

Ausserhalb dieses Wortes verfällt er der Unfreiheit des

Ungehorsams. Sünde ist Unfreiheit. Aber die Bibel lehrt diese
Unfreiheit nur, um den Menschen aufzurufen zur neuen
Freiheitsmöglichkeit, die ihm in dem Fleisch gewordenen Gotteswort
wiedergeschenkt ist.

In Jesus Christus setzt Gott den verlorenen Ursprung neu.
Das Liebeswort, in dem der Mensch ursprünglich erschaffen
ist, gegen das er sich aber in seiner Eigenwilligkeit entschieden
hat, und das er mit dieser Entscheidung verloren hat, sodass
er es nicht mehr zurückgewinnen kann — dieses Liebeswort
des Ursprungs kommt kraft göttlicher Initiative wieder zur
Menschheit, in dem es Fleisch wird. In Christus ruft Gott den

538



Menschen wieder in die ursprüngliche Freiheit hinein. Diese
Freiheit aber realisiert sich im Akt des Glaubens. Der Glaube
an das in Christus uns wiedergeschenkte Gotteswort der Liebe ist
die Rückkehr in die ursprüngliche Verbundenheit mit Gott und
damit in die ursprüngliche Freiheit. „Wen der Sohn frei macht,
den macht er recht frei". „Wo aber der Geist des Herrn ist, da

ist Freiheit". Der Mensch, der im Akt des Vertrauensgehorsams

zu Gottes Ruf ja sagt, ist der wahrhaft freie, er ist, wie
Paulus sagt, befreit zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes.

Diese freie Entscheidung, die frei macht vom Bann des Bösen

und freimacht zum wahrhaft Guten, nämlich zur Nächstenliebe,

dieses freie Ja als Antwort auf das göttliche Wort ist —
so weiss es der Glaube — Gottes Geschenk. Nicht der Mensch
ist zu Gott, sondern Gott ist zum Menschen gekommen; nicht
der Mensch hat Gott, sondern Gott hat den Menschen ergriffen,
wenn auch dieses Ergreifen in einer freien Entscheidung des

Menschen sich vollzieht. In diesem Geschehen aber verwirklicht
sich der ewige Gotteswille, der göttliche Ratschluss der
Erwählung. Wer zum Glauben kommt weiss sich als ein von
Ewigkeit Geliebter und Erwählter. In der freien Entscheidung
des Glaubens vollzieht sich der ewige Gotteswille. So

merkwürdig sind hier Freiheit und Notwendigkeit ineinander
verschlungen.

Diese Notwendigkeit, diese Providentia dei ist kein
unpersönliches, unbekümmert über den Menschen hinwegschreitendes

Schicksal, sondern es ist der ewige Liebeswille, der die
Welt und den Menschen erschaffen und zur Gemeinschaft mit
ihm bestimmt hat. Die Erkenntnis dieses Gotteswillens ist weder

aus der Betrachtung des Kosmos noch aus der Vergegenwärtigung

der Geschichte zu gewinnen; im Gegenteil. Die
Tatsachen der Welterfahrung sprechen viel eher gegen als für diese
göttliche Liebe, und wer von ihnen her das Welträtsel deutet,

wird viel eher bei einem materialistischen oder pantheisti-
schen Determinismus Genüge finden. Einzig der Mensch selbst,
das verantwortliche Wesen, geht in eine solche Deutung nicht
ein; er kann darauf nicht eingehen, ohne sich selbst, als Mensch,
aufzugeben. Er weiss um seine Freiheit und weiss doch auch
um seine Unfreiheit; er kann das Rätsel seiner eigenen
Existenz nicht deuten. Der Widerspruch zwischen seiner Freiheit

539



— als Verantwortung und seiner Unfreiheit — als Unfähigkeit
zum Guten löst sich erst in der Erkenntnis, dass er, der Mensch,
allein in der Abhängigkeit von Gott seine Freiheit hat, und
darum ausserhalb Gottes der Unfreiheit verfällt.

So also sieht der christliche Glaube das, was ausserhalb des
Glaubens als das Problem von Schicksal und Willensfreiheit
erscheint. Statt Schicksal heisst es hier: souveräner Herrenwille

des liebenden Gottes; statt Willensfreiheit heisst es:
Freiheit in der völligen Gebundenheit an den Gotteswillen. Und
diese Sicht des Glaubens selbst vollzieht sich als Erfahrung der
göttlichen Gnade in der freien Entscheidung des Glaubens.
Sie kann darum nicht bewiesen, sondern nur erfahren und
bezeugt werden, und das rechte Reden von ihr kann darum nur
Bekenntnis sein, das aber, wie alles echte Bekenntnis, zum
Mitglauben aufruft.

540


	Schicksal und Freiheit in christlicher Sicht

