
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 6

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

Der wunderbare Fischzug

Guy de Pourtalès: La pêche miraculeuse. Gallimard

Die Französische Akademie hat ihren grand prix du roman dieses
Jahr einem Genfer Roman zuerkannt, in welchem dasjenige, was vom
alten Geiste der Stadt Calvins inmitten der Fremden- und Völkerbundsstadt
übrig geblieben ist, ein literarisches Denkmal erhalten hat. Oder ist die
Geschichte des genferischen Kriegsfreiwillgen, der für Frankreich in die

Schützengräben gegangen ist, gekrönt worden? Was auch immer die
Akademie im Auge gehabt haben mochte, sie hat mit ihrem Preis ein
wirkliches Meisterwerk ausgezeichnet.

In dem Romane von Guy de Pourtalès : „La pêche miraculeuse" wird
das Schicksal des späten Sprossen einer Genfer Patrizierfamilie erzählt,
der sich der Welt seines Herkommens widersetzt und ihr entflieht, um
sich eine eigene, wahrhaftigere und reichere zu erschaffen. Dieses Thema
vom verlorenen Sohn — wobei der Akzent nicht auf die reuige Heimkehr,

sondern auf den trotzigen Ausbruch aus dem Vaterhaus gesetzt
wird — taucht in den Romanen der Schriftstellergeneration, die ihre
Jugend vor dem Kriege verlebt hat, immer wieder auf. In wievielen
Abwandlungen ist er uns nicht geschildert worden, dieser Ausreisser aus
der dumpfen Enge der Familie, dieser Verächter der bürgerlichen
Lebensordnung, dieser Rebell gegen die überlieferte Moral, dieser Flüchtling
aus dem Gefängnis nicht anerkannter Pflichten! Die Flucht aus dem
Vaterhaus, belastet nur mit dem leichtesten Gepäck, dem der hohen
Wünsche und Träume, war das typische Erlebnis der unruhigen Köpfe der
Vorkriegsjugend. Was sie suchten war die heisse Berührung mit dem
nackten, unvermittelten Leben, und der Ort wo sie es vor allem zu
finden vermeinten, war das chimärische Reich der Kunst. Was die meisten
fanden, war der Massentod auf den Schlachtfeldern. Die Heimkehrer unter

den verlorenen Söhnen aber mussten erfahren, dass die Häuser der
Väter zusammengebrochen waren. An ihnen war es nun neue zu erbauen
und eine neue Erde und einen neuen Himmel dazu.

Zu den eindruckvollsten Kapiteln des Romans von Guy de Pourtalès
gehören jene, in denen uns die letzten Vertreter der Genfer Dynastien, die
ihre Vaterstadt einst zum protestantischen Rom gemacht hatten, vor
Augen geführt werden. Geist und Leben der „Ville Haute", über der der
lange und nüchterne Schatten Calvins schwebt, sind schon oft geschildert
worden, am besten von Robert de Traz und Louis Dumur. Was die
Darstellung von Guy de Pourtalès besonders anziehend macht, ist die Fülle
von Einzelzügen, die spürbare Atmosphäre, der Reichtum der äusseren

25 377



Beobachtung. Er ist mit der Welt, die er schildert, aufs tiefste vertraut
und doch völlig losgelöst von ihr. Er ist kein Heimatkünstler, der aus dem
Bereiche heraus dichtet, in dem er verwurzelt ist, wie dies bei Robert de

Traz teilweise noch zutrifft, sein Künstlertum ist kosmopolitischer Natur,

mit jenem Einschlag ins Virtuose, der damit ja zumeist verbunden ist.
Was für Glanzstücke sind die Schilderungen der Familienzusammenkünfte
dieser genferischen Forsytes an der rue des Granges Mit wieviel Kunst
wird ihr Lebensstil, ihre Redeweise gezeigt, der Geist beschworen, der
ihre Häuser beherrscht und der rousseausche Zauber ihrer Landgüter
ausgebreitet. Die Formen der grossen puritanischen Tradition werden von den
Alten, die immer noch im Dialekt von Kanaan sprechen, wie die Jungen
spotten, auf mühselige Weise gewahrt ,aber sie sind ins Wunderliche
und Skurrile zusammengeschrumpft. Die „Häuser der Gerechten", in
denen die Väter zu wohnen vermeinen, werden gehasst von den Kindern,
die keine sichtbaren Zeugnisse der Liebe erhalten, weil alle Liebe Gott
gehört. Die Freude ist verbannt, sie ist nichts „Protestantisches". „Wir
tragen immer noch die Scheuklappen des alten hugenottischen Schlacht-

rosses, das aufgezäumt wurde zum Krieg gegen die Sünde uns fehlt
jede innere Freiheit", sagt Paul de Villars erbittert zu der Frau, die er
liebt. Und Antoinette, Pauls Jugendfreundin und Kusine, klagt darüber,
dass die Religion im Quartier de Saint-Pierre das lederne und verdriess-
liche Gesicht eines alten Calvinisten habe. „Was uns fehlt, ist die wirkliche

Liebe, die uneigennützige Liebe" seufzt sie im Stillen
Um die innere Freiheit, um die Freude und um die wirkliche Liebe geht

also der Kampf, den Paul und Antoinette auf ihre Weise ausfechten
gegen den „Sanhedrin" der Väter. Zuerst suchen und finden sie die Freiheit

und die Freude, und wo anders als dort, wo sie von jenem andern

grossen Geiste ihrer Stadt, von Rousseau, für eine ganze Menschheit
aufgewiesen worden ist. — Die dichterisch beschwingtesten Seiten in dem
Roman von Guy de Pourtalès gelten der Natur und der Landschaft des
Genfersees. Das jugendliche Badeleben am See, das sommerliche Schweifen

durch die endlosen Gärten, die Segelfahrten ans romantisch verwilderte

savoyische Ufer, die nächtlichen Streifzüge durch die Wälder und
den beglänzten Rebenhängen entlang sind mit soviel Frische und heiterer

Anmut geschildert, dass man sie im Gedächtnis behält nicht wie
etwas Gelesenes sondern fast wie etwas Erlebtes. Der See ist mit allen
Schicksalen von Paul de Villars verbunden, das Glück und Unglück seiner

Liebe erlebt er am tiefsten an seinen Ufern oder auf seinem bewegten

Wasser. Der See und seine Gefilde, Wind und Wellenreich und der
Tag- und Nachthimmel, der sich darüber wölbt, sind jene Wirklichkeit,
die er mit allen Sinnen in sich zieht, sie sind ihm aber auch jenes „Pays
de chimères", von dem es in der Nouvelle Héloïse heisst, dass es das

einzige Land sei, würdig bewohnt zu werden „Quelque chose qu'il
fallait bien appeler son âme l'attachait toujours à ce lac où son
histoire, comme celle du poète était écrite sur l'eau ." Die Erinnerungen
an den See sind es auch, die Paul de Villars, nachdem er aus der Welt

378



der Puritaner in eine deutsche Musikstadt entflohen war, um seiner Kunst
zu leben, zu seinem ersten grossen Werk inspirieren, seiner „Symphonie
lacustre". Sein Traumbild des Sees tritt ihm sichtbar vor Augen auf dem
berühmten Gemälde des alten Konrad Witz, in dem der Nachen des
Petrus auf seinem wunderbaren Fischzug auf die grüne Fläche des Qenfer-
sees vor die schöne Silhouette des Salève versetzt ist.

Da Paul de Villars in der Liebe die höchste Freude und die höchste
Freiheit zu finden glaubt, bringt sie ihn auch in den bittersten Konflikt
mit seiner puritanischen Umwelt. Als er seine Jugendliebe einer banalen
und freudlosen Ehe entreissen will und dadurch das strenge Gericht seines

frommen Onkels auf sich herabzieht, bricht er in offene Rebellion
aus: „Euer Gott von Genf? Euer Rachegott mit seinen apokalyptischen
Plagen und seinen ewigen Drohungen? Ich glaube nicht an ihn! ich glaube
nur an einen verehrungswürdigen Gott, aber nicht an eueren Büttelgott, an

eueren Polizeikommissär... an einen Shylock, der von jedem sein Pfund
Fleisch einfordert !"

Es ist ein ungleicher Kampf, den Paul de Villars gegen die Welt des

Puritanismus ausficht, sein Sieg ist leicht, allzuleicht. Er streitet im
Grunde nur gegen den Ungeist des Calvinismus, vertreten durch schwache
und hilflose Wesen, nirgends tritt ihm dessen wahrer Geist in einer
kraftvollen Gestalt entgegen. Mit dieser puritanischen Welt war es

leicht fertig zu werden, gegen die puritanische Seele hat er einen schwereren

Kampf zu bestehen. Sie ist verkörpert durch Louise, die aus dem
Banne ihrer Ehe, mit einem ungeliebten Mann nicht herauskann und eine

Liebe, wie Paul sie fordert, nicht zu gewähren vermag. Ihre Seele, die sie

ihm allein darbieten kann, erschafft ihr und dem Geliebten nur Qual
und Verwirrung, und als sie schliesslich verzweifelt zur „ganzen Liebe"
bereit ist, endet das Abenteuer kläglich. Sie ist eine Puritanerin aus
krankem, phantastisch angelegtem, sterilem Wesen. Das Unglück ihrer
Liebe verschlimmert ihre psychischen Leiden, derart, dass ihre gequälte
Seele schliesslich in die schützende Nacht des Wahnsinns flieht. Auch
in diesem Kampf zwischen der puritanischen Seele und der Liebe sind
die Waffen zu ungleich verteilt. Diese Puritanerin, die vom Abgrund der
Liebe verschlungen wird, ist ein krankes und schattenhaftes Wesen. Oder
wollte Guy de Pourtalès hier den Puritanismus als Krankheit der Seele
erweisen? In diesem Falle wäre er dem Leser zu vieles schuldig
geblieben. —

Nach seiner gescheiterten Liebe finden wir Paul de Villars als

Freiwilligen an der französischen Front. Er hatte sich bei Kriegsausbruch,
dienstuntauglich wie er war, in das schweizerische Grenzschutzheer
einreihen lassen wollen, aber er wurde nicht angenommen. Seine
Kriegserlebnisse sind die gleichen wie diejenigen der Millionen, die ihr Schicksal

mit ihm teilten. Die packendsten Seiten des Kriegskapitels erzählen
die Feier der Wiedervereinigung des Elsass mit Frankreich, die nach dem

Sieg in Strassburg stattgefunden hat und an der Paul de Villars
teilnimmt. Er erlebt auf eindrückliche Weise wie der Sieg den Soldaten von

379



den Zivilisten, Beamten und Politikern aus den kampfesmüden Armen
entrissen wird. Erbittert und enttäuscht fragt er sich, wofür er eigentlich
sein Leben eingesetzt habe? Und er findet schliesslich die Antwort: dass

er nicht für diese Franzosen, die er überall um sich sieht, und die er
eigentlich weniger liebt, als die Deutschen, unter denen er als
Musikstudent in Karlsruhe gelebt hatte, in den Krieg gegangen ist, sondern für
Frankreich. „La France d'une part, les Français de l'autre... J'ai
compris pourquoi j'avais fait la guerre, ce qui était ma France et ce qui
était la leur; ce qui, toujours, séparera une idée d'un fait et la réalité
finie d'une espérance. Peut-être me suis-je en définitive battue pour ce

qui n'existe pas — ou plus. Pour cette France cachée que chacun porte
en soi comme un fétiche... La France que nous aimons à l'étranger
c'est celle de Jeanne d'Arc et de Henri IV, celle des Trois Mousquetaires

et de Jules Verne, celle de Napoléon et de Stendhal. C'est cette
France-là qu'acclamait l'Alsace dansante. Celle qui a reconquis le droit
d'être généreuse, sans rancune, et donc de parler librement la langue de

Wagner de Bismarck. Une sorte de France belle âme et gaie, que son
vieux culte pour l'intelligence finit toujours, hélas, par rendre dupe ..."

Nach seiner Heimkehr findet Paul de Villars die Stätten seiner Jugend
gründlich verändert. Die Familiengüter sind parz-elliert, in fremden Händen,

die alten Häuser leer, die kostbarsten Stücke des vornehmen Hausrats

irgendwo eingelagert. In den verwunschenen Pärken hausen die

neuen Reichen des Kriegs. Die alten Puritaner, gegen die er sich so
aufgelehnt hatte, sind nur noch Schatten ,die ihn rühren und für die
er voll zärtlicher Anhänglichkeit ist. Die alte Welt ist versunken. Die
neue, die es zu erschaffen gilt, wird er mit Antoinette zusammen errichten.

Die Jugendgespielin, mit der er einst alle Wonnen des
Kinderparadieses am See und in den Sommergärten geteilt hatte, hat auf ihre
Weise den Weg aus dem verstrickenden Gestrüpp der calvinistischen
Familienwelt gefunden. Ihre eigenwillige, naturverbundene Gestalt ist in
ihrer vollen Frische die bestgeratene des ganzen Buches, an ihr
charmantes Wesen wird man zuerst denken, wenn man sich die Menschen
in Erinnerung ruft, die den figurenreichen Roman erfüllen. Wenn aber
über den grossen Tageserfolg hinaus den Guy de Pourtalès mit seinem
Buche gefunden hat, sicher auch späterhin, Leser zu seinem „Wunderbaren

Fischzug" greifen werden, so wird es nicht zuerst geschehen wegen

der menschlichen Gestalten von Paul, Louise und Antoinette und
ihrer Liebeskonflikte, sondern wegen der meisterlichen Zeichnung des

altpatrizischen Genf und der versunkenen calvinistischen Geschlechter,
die auch im Untergange noch einen Strahl ihrer alten Grösse auf ihren
Gesichtern tragen, — und vor allem wegen des Zauberbildes des Genfer-
sees, der von Guy de Pourtalès eine dichterische Evokation erfahren hat,
die sich den schönsten würdig anreiht, die der vielbesungene Léman
gefunden hat.

Walther Meier.

380



Hinweis auf deutsche Bücher

Zwei neue Werke gehören den Freunden Mozarts. Es ist ein grosser
Unterschied zwischen ihnen, wie denn auch die Aufgaben ganz verschieden

sind, die sie zu erfüllen haben. Das eine ist eine Briefsammlung, das
andere eine Biographie und etwas darüber hinaus.

Im Auftrag der Mozartgemeinde in Salzburg haben O. E. Deutsch und
B. Paumgartner die Briefe Leopold Mozarts an seine Tochter

herausgegeben (bei Anton Pustet, Salzburg-Leipzig, 1936). Nach ihrer
Heirat mit Johann von Berchtold zu Sonnenburg lebte Nannerl im
Pflegerhaus von St. Gilgen. Ihr Erstgeborener, Leopold, wurde in des
Grossvaters Obhut nach Salzburg geschickt, und so erklärt sich am ehesten

die Menge der Briefe, die der alte Mozart nach St. Gilgen hinaussandte,

Bericht über den Enkel zu erstatten, Neuigkeiten zu melden und
etwas zu plaudern, seitenweise, bogenweise, und wer sich für alle Kleinigkeiten

interessiert, sieht sich durch einen vorbildlich gewissenhaften
Anmerkungsapparat trefflich bedient. Der kleine Leopold gibt das Leitmotiv;
„der Leopoldl ist gesund" heisst der Anfang fast aller Briefe, die einen
rührend besorgten, gewissenhaften, etwas pedantischen Mann zeigen, dessen

eigenes Leben keine starken Wellen mehr wirft; die grosse Zeit ist
vorbei. Könnte sie nochmals auftauchen, wenn der Enkel die vom Grossvater

in ihn hineingewünschte musikalische Begabung besässe? Aber der
Kleine ist beim Tode seines Betreuers zwei Jahre alt. Im übrigen ist der
Geist des alten Mozart von dem Tun und Treiben Salzburgs, der Residenz

mit ihren Glanzlichtern und ihrem häufigeren Einerlei, erfüllt, von
einer warmen Anteilnahme an allem künstlerischen Geschehen und vielen

Beziehungen zu Menschen eines würdigen Kreises und schliesslich von
einer grossen, sehr grossen Sehnsucht nach dem Sohne in Wien, dessen

Erfolge er genauestens registriert und an dessen geringer Mitteilsamkeit
er schwer leidet. Er wirkt sympathisch in seinem altherrenhaften Gefühl
für das Geschick anderer und in der Bescheidung in sein ehrbar bürgerliches

Dasein. Ein gewisser Humor geht ihm nicht ab; aber er zeigt auch
in diesen Briefen des Alters etwas Subalternes, Frucht vielleicht eines langen

Beamtendaseins. Wolfgang hatte den Bruch mit dem Fürstbischof
gewagt; Leopold Mozart diente weiter, doch ohne die Ueberzeugung, dass
sein Dienst die sittliche Notwendigkeit der Unterordnung unter ein Grösseres

oder einen Grösseren sei. Seine Briefe an Nannerl beweisen
einen herzensguten Mann, keinen grossen; seine Bedeutung liegt in seiner

Rolle als Vater Wolfgangs, als dessen Mentor und Impresario. Und
als Wolfgang Salzburg hinter sich lässt, ist die eigentliche Lebensaufgabe
des Vaters erschöpft. Seine im Atmosphärischen so freundlichen Briefe,,
deren Veröffentlichung eine liebenswerte Abrundung der Mozartliteratur
darstellt, lassen die Frage offen: was war Leopold Mozart seinem Sohn?
Hat er ihn je begriffen, war er ihm nicht neben aller Förderung
auch dann und wann ein grauer Geist? Eigentlich gibt auch das zweite
Buch keine klare Antwort.

381



„Mozart. Sein Leben", von Annette K o 1 b (Bermann-Fischer
Verlag, Wien, 1937). Sie beginnt mit einer Fanfare, und dann folgt gleich ein
etwas resigniertes Kapitel über das Bild Mozarts. „Wir wissen nicht, wie
er aussah." Aber wir können ihn hören! Kann, muss das nicht ausreichen?
Und eigentlich lässt Annette Kolb ihn doch sehen; jeder malt zu ihren
Worten das eigene Bild. Es kommt nicht so sehr auf die Linien der
Gesichter an, welche die einzelnen Porträts verraten, — nicht so sehr auf
die sich übrigens widersprechenden Beschreibungen von Mozarts Aussehen

durch Zeitgenossen, sondern auf die Schau, die von innen gegeben ist.
Die Biographin ist zu sehr Dichterin, als dass sie das Wunder Mozart des
Wunderbaren entkleiden könnte, und zu voll von der Ehrfurcht vor dem
Genius, als dass sie anrührte, was geheiligt ist. „Viel weniger eine dämonische

als eine von Dämonen heimgesuchte Natur." Also: wusste Mozarts
Vater etwas davon? A. Kolb ist weit davon entfernt, das Lieblich-Harmlose

in Mozarts Leben wegzuradieren ; aber sie verzichtet auf die vergoldende

Manier Mörikes, der sein Teil Schuld daran hat, dass der Rokoko-
Mozart in der Vorstellung vieler haftet und der andere, der traurigere,
ringendere und tiefere darüber vergessen wird. Die Niedlichkeit des

Wunderkindes hat zu lange die Verniedlichung des ganzen Mozart
bewirkt, einseitig und falsch. Wir danken A. Kolb eine wesentlichere
Betrachtung, die manchmal bestürzt, weil die Abgründe erschreckend nahe
beieinander liegen. Dass ein Leben seine Stufen in so unerhört raschem
Tempo überschreitet und sich so gnadenlos früh im Todesdunkel
verliert, das eben bleibt eine Erschütterung und ist so unfassbar wie die
Fülle der göttlichen Geschenke, die dem an Jahren doch nur jungen Mozart

entströmen. Das herzige Kind, das der Kaiserin Maria Theresia auf
dem Schoss sitzt und sie küsst, — der Sterbende, der auf seinem letzten
Lager beim Lacrimosa des Requiems in Tränen ausbricht, — was liegt
dazwischen? Ein knappes Menschenalter und doch ein ungeheurer Strom,
sodass wir kaum fassen, wie ein Einzelner alles brachte, was Mozart
gebracht, und dazu noch in einem nicht endenden Wirbel des äusseren
Lebenslaufes. Das ist das Wunder Mozart, und das ist der Gott, der einmal

auf dieser Erde war. Als Josef Deiner, der einzige, der nach Mozarts
Begräbnis auf dem Friedhof die Grabstätte aufsuchte, Constanze fragte,
ob sie ihrem Manne ein Kreuz setzen wolle, antwortete diese empörend
nichtige Kreatur: „Er bekommt so eins." Sie behielt immerhin recht: eins
dieser Kreuze ist die Biographie von Annette Kolb.

Es gibt Lebensschilderungen der Grossen, die nur eine subtile
Neugierde befriedigen. Andere sind so gestaltet, dass die Verfasser wichtiger
scheinen als ihre Objekte. Musikerbiographien sind vielleicht die heikelsten,

weil das Besonderste, die Musik, dem Wort ausweicht. „Der direkte
Weg zu Beethoven geht durch seine Musik"; so begann 1920 Hofmannsthal

seine herrliche Gedächtnisrede auf den Meister. A. Kolb sieht die
Gefahr, von der ihr Gegenstand und ihre Aufgabe umdroht sind. Aber sie

gibt vom biographischen Detail nur das, was das Dunkle der Hintergründe

notwendig erleuchtet, und von der Musik soviel Klang, als ein

382



innig verstehendes Wort zu sagen vermag. Denn wer das Wunder künden

will, muss von ihm durchdrungen sein. Wer aber dürfte es wagen,
das Mirakel zu deuten, als der dichterische Geist! Von ihm war Annette
Kolb geleitet, als sie ihr Leben Mozarts schrieb, die innerste, letzte Wahrheit

über das reinste künstlerische Genie der europäischen Zeitwende.
Carl Helbling.

Das Leben Arthur Schopenhauers
„Schopenhauer", eine Biographie von Walter Schneider.

Bermann-Fischer- Verlag Wien 1937.

Am 22. Februar 1788 wird in Danzig, damals noch Freie Reichsstadt,
der Philosoph Arthur Schopenhauer geboren. Er ist der Sohn des Bankiers
und Grosskaufmanns Heinrich Floris, dessen Mutter wegen geistiger
Unzurechnungsfähigkeit entmündigt wird; 1805 endet er durch Selbstmord.

Ein anderer Sohn dieser Grossmutter des Philosophen wird ebenfalls

wegen geistiger Unzurechnungsfähigkeit entmündigt und ein dritter
stirbt geisteskrank. Mit so schwerer erblicher Belastung von väterlicher
Seite tritt der Knabe ins Leben. Die Mutter dagegen ist ein Urbild
geistiger und körperlicher Gesundheit, Johanna Henriette Schopenhauer
geb. Trosiener. Ihr Vater ist ein Selfmademan, der sich aus dem
Unteroffiziersstand zum selbständigen Kaufmann und Kirchenvorsteher in

Danzig heraufgearbeitet hat. Seine Lebenstüchtigkeit vererbt er seiner
Tochter: in den schlimmsten Wechselfällen bewahrt die später berühmte
Schriftstellerin den Gleichmut ihrer guten Bildung, die ihr der Vater
geben lässt, ihrem natürlichen Takt und ihrem angenehmen Aeussern
verdankt sie im Weimar der Glanzzeit die gesellschaftliche Stellung, die sie
sich nach dem Tode ihres Mannes erringt.

Arthur soll nach dem Willen seines Vaters Kaufmann werden, er
gibt mit 14 Jahren seinen Wunsch zu studieren auf und wird hierauf auf
eine zweijährige Reise durch Europa mitgenommen, „die ein gründlicher
Anschauungsunterricht" für den Knaben wird. Die grosse französische
Revolution ist zu Ende, Napoleon zimmert auf den grauenvollen Trümmern

derselben sein „Empire". Es geht zuerst nach Holland, eine reiche
Welt der Malerei tut sich auf. Der Knabe führt ein Tagebuch, das sehr
anschaulich ist. Der Biograph teilt einige interessante Notizen aus
Arthurs Journal mit. Von Holland reist die kleine Gesellschaft, Vater, Mutter,

Sohn und Diener, über Calais nach England und dann nach Paris.
„Ist das Paris, la capitale du monde?" fragen sich die Reisenden, als
sie über die kotige Landstrasse in von Schmutz strotzende Gässchen
einfahren und schlecht bekleideten und schlecht beschuhten Fussgängern
begegnen. „In seinen Riesenhäusern herrscht unter demselben Dach
lächerlicher Luxus und bitterste Armut". Das Theater, Molière-Auffûhrun-
gen im Théâtre français, Talma, die Oper „mit der Feenpracht des

Balletts" „übt eine tiefe Wirkung" auf Arthur. Die weiteren Stationen
der Reise sind Orléans, Bordeaux, Toulon, Lyon und Genf. „Die Dörfer

383



an der Loire wimmeln von zerlumpten Greisen, bleichen Frauen und
halbverhungerten Kindern Ueberall wird gebettelt und gejammert".
In Toulon, wo Napoleon die französische Flotte wieder herstellt, gibt der
Besuch des Arsenals dem Knaben die Vision einer Inferno-Szene: das

Klirren der massiven Ketten der Sträflinge... zu dem ewigen Hämmern

Die Galeerensträflinge sind die Arsenalarbeiter. „Furchtbar
verzerrte Gesichter, in denen sich alle Arten des Leidens spiegeln
Einzelne lachen auch, pfeifen oder singen unanständige Lieder. Ist der
Lärm zu gross, so werden sie geschlagen und ausgepeitscht." In Cha-
monix „im Anblick der majestätischen Natur überfällt den Sechzehnjährigen

eine ausgesprochene Melancholie. Die Mutter ermahnt ihn oft,
„nicht so viel über das Elend der Menschen zu brüten". „Auf Mutter
und Sohn üben die gleichen Bilder der Aussenwelt, von beiden mit dem
gleichen Verstand aufgenommen, konträre Wirkungen. Arthur bedrücken
sie, Johanna befreien sie von der Enge ihrer bürgerlichen Welt. Arthur
wird sich nachher von der Welt abschliessen, Johanna wird in der Welt
in ihrem Element sein". Johanna „ermöglicht die Fahrt die Ausbildung
zur Reiseschrifts'.ellerin, weckt bei allem Anblick von Elend und Not
ihren starken Optimismus und ihre gesunde Lebenszuversicht". Bei
Arthur Schopenhauer wird die Grundlage zum pessimistischen Philosophen
und zum Lehrer einer Mitleidsethik auf dieser Reise gelegt, oder, wie
der Biograph will, „die Aussenwelt erschliesst den inneren Kern des

Menschen." — Mit dieser psychologischen Deutung der Erscheinung
Schopenhauers will Walther Schneider die Brücke zur Psycho-Analyse
Sigmund Freuds schlagen, er gibt im Laufe seiner Darstellung noch
mehrere Punkte an, wo sich seiner Meinung nach Gedanken Schopenhauers

und Freuds berühren. Des Weitern versucht Schneider wiederholt
mit den Mitteln einer kollektivistischen Soziologie dem einmaligen
Phänomen Schopenhauers beizukommen, aber so geistreich diese Versuche
sind, so wenig überzeugend sind sie und wirken wie Fremdkörper in der
sehr flüssigen und sehr gekonnten Darstellung des Lebensablaufs und
der Philosophie des pessimistischen Denkers. Die Philosopheme
Schopenhauers werden von Schneider mit grosser Klarheit dargelegt; er
verschleiert auch nirgends die tiefe Feindschaft des Philosophen gegen alle
positive Religion und weiss dessen eigentümliche Mitleidsreligion, die

Schopenhauer selbst in seiner Frankfurter Zeit mehr und mehr in den

Vordergrund schob, sichtbar zu machen. In diesen Dingen folgen wir in
dieser Besprechung Schneider nicht weiter, sondern wenden uns zurück
zur blossen biographischen Schilderung. — Jene folgenschwere Reise

führte die Familie durch die Schweiz, Bayern und Oesterreich nach Dresden

und Berlin. In letzterer Stadt fand der Vater Schopenhauer
Nachrichten vor, die ihn zur schnellen Rückkehr nach Hamburg in sein
Geschäft veranlassten, Frau und Sohn Hess er nach Danzig reisen, wo
Arthur konfirmiert wurde. Wahrscheinlich vermehrten die geschäftlichen
Schwierigkeiten die Melancholie des Vaters; im Jahre 1805 fiel er durch'
eine Dachlucke im Speicher seines Hamburger Hauses in den Kanal;

384



seine neununddreissigjährige Witwe übernimmt tatkräftig die Erbschaft
und liquidiert das Geschäft. Der Schmerz des Soiines ist tief; er schreibt
kurz über den Tod: „Durch diesen Schmerz wuchs meine Traurigkeit
so sehr, dass sie von wirklicher Melancholie kaum mehr entfernt war".
Die Mutter siedelt nach Weimar über, der Sohn bleibt vorläufig noch in
seiner Lehrstelle in Hamburg. Der Weimarer Kreis, das hereinbrechende
Unheil der verlorenen Schlacht von Jena, flüchtende Truppen, Einquartierung,

Goethes Besuche bei Johanna, das alles schildert Schneider
lebendig.

Arthur wird indes, wie er schreibt, in Hamburg „vom Jammer des
Lebens so ergriffen, wie Buddha in seiner Jugend, als er Krankheit,
Alter, Schmerz und Tod erblickte". Jugendsünden mit Prostituierten
vermehren die Trauer. „O Wollust, o Hölle!" schreibt er um diese Zeit.
Er flüchtet in die Wissenschaft. „Den 28. März 1807 schreibt er der Mutter,

trotz des vor vier Jahren dem Vater gegebenen Versprechens, dass

er nicht Kaufmann werden könne". Die Mutter holt bei Freunden Rat
ein und stimmt dann dem Berufswechsel des Sohnes zu. Neunzehnjährig
beginnt er in Gotha das Gymnasialstudium. Während der Ferien besucht
er den berühmten Fürstentag in Erfurt, und in Weimar sieht er einen der
Maskenzüge, wobei er sich in die strahlend schöne Jagemann, „die
Geliebte des Herzogs und grosse Schauspielerin", verliebt. In späteren
Jahren wird er ihr die von ihm erfundene Fabel von den frierenden
Stachelschweinen erzählen, die so lange entweder unter den Stacheln oder
unter Frost leiden, bis sie den richtigen Abstand von einander gefunden
haben, in welchem sie weder sich stechen noch frieren. Gyninasialstudien
und Universität werden rasch absolviert, nur das Jahr 1813 bringt eine

vorübergehende Unterbrechung; als Berlin bedroht scheint, verlässt er
die Stadt. „Er hasst Napoleon und fühlt sich durch seine internationale
Erziehung als Weltbürger". In Rudolstadt kann er den Kriegswirren
ausweichen und schreibt seine Doktordissertation mit dem seltsamen Titel:
„Ueber die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde"...
Ueber seine Arbeitsweise berichtet er: „Wenn mir ein Gedanke nur
undeutlich ersteht und als ein schwaches Bild vorschwebt, so ergreift mich
unsägliche Begierde ihn zu fassen ; ich lasse alles stehen und liegen und
verfolge ihn wie der Jäger das Wild, durch alle Krümmungen, stelle ihm
von allen Seiten nach und verrenne ihm den Weg, bis ich ihn fasse,
deutlich mache und als erlegt zu Papier bringe. Bisweilen entrinnt er
mir doch : dann muss ich warten, bis ein anderer Zufall ihn einmal wieder

aufjagt: gerade die, welche ich nach mehreren vergeblichen Jagden
fing, sind gewöhnlich die besten". Den der Poesie verwandten Grund
seines Denkens offenbart Schopenhauer in folgender Aeusserung: „Meine
Phantasie spielt oft, besonders bei Musik, mit dem Gedanken, aller
Menschen Leben und mein eigenes seien nur Träume eines ewigen
Geistes, böse und gute Träume, und jeder Tod ein Erwachen". Am 2.

Oktober 1813 erhält der Philosoph das Doktordiplom auf Grund der
genannten Arbeit von der Universität Jena; die Dissertation lässt er auf

385



seine Kosten drucken. Er war von dem Wert seiner Arbeit völlig'
überzeugt, sagt er doch seiner Mutter ins Gesicht auf deren spöttische Frage :

„ob die ,vierfache Wurzel' etwas für Apotheker sei?": „man werde
seine Abhandlung noch lesen, wenn von ihren Schriften kaum mehr ein
Exemplar in einer Rumpelkammer zu finden sein werde". Sein Biograph
teilt die Ansicht vom Wert dieser Erstlingsschrift: Sie fasst in systematischer

Form die bleibenden Elemente der kantischen Philosophie
zusammen, befreit sie mit grosser Sauberkeit von unhaltbaren Auswüchsen

..Auch „Goethe, im allgemeinen gegen Philosophie recht miss-
trauisch und ohne systematische Kenntnis des Gegenstandes, liest die
Schrift sogleich, spricht sich lobend über sie aus." Zwei Tage nach der
Lektüre der Schrift spricht Goethe im Salon Johannas den jungen Doktor

an... rühmt die Ableitung der Geometrie aus der reinen
Anschauung und kommt schliesslich auf sein Steckenpferd, die Farbenlehre,

zu sprechen. Für den folgenden Tag lädt er Schopenhauer zu sich

ein, um ihm einige optische Experimente persönlich vorzuführen." An
diese Besprechungen mit Goethe schliesst sich Schopenhauers eigene
Farbenlehre an, die er der Goethes entgegensetzt. Goethe schreibt Tags
darauf jenes bekannte Gedicht mit dem Schluss:

„Trüge gerne noch länger des Lehrers Bürden,
Wenn Schüler nur nicht gleich Lehrer würden."

Und dem künftigen Verfasser der „Welt als Wille und Vorstellung"
schreibt er mit durchsichtiger Ironie die tiefe Weisheit ins Stammbuch :

„Willst du dich deines Wertes freuen,
so musst der Welt du Wert verleihen!

Im Gefolg und zum Andenken mancher vertraulicher Gespräche. Goethe."
Im Sommer 1814, im sechsundzwanzigsten Lebensjahr beginnt Schopenhauer

sein weltberühmtes Hauptwerk niederzuschreiben. Ueber die
Arbeitsweise auch dieses Werkes sind wir durch ein Selbstzeugnis
unterrichtet. Er schreibt das Werk wachse „wie das Kind im Mutterleibe:
ich weiss nicht was zuerst und was zuletzt entstanden ist. Ich werde
ein Glied, ein Gefäss, ein Teil nach dem anderen gewahr, d. h. ich
schreibe auf, unbekümmert, wie es zum Ganzen passen wird: denn ich
weiss, es ist alles aus einem Grunde entsprungen. So entsteht ein

organisches Ganzes, und nur ein solches kann leben". Am 18. August 1818

wird der Rest des Manuskriptes beim Leipziger Verleger Brockhaus
abgeliefert. Während des Druckes drangsaliert Schopenhauer den Verleger
mit injuriösen Behauptungen". Dieser erwidert: „...so kann ...auch
künftig kein Briefwechsel weiter zwischen uns stattfinden, und ich werde
daher ihre etwaigen Briefe, die ohnehin in ihrer göttlichen Grobheit
und Rustizität eher auf einen Vetturino als auf einen Philosophen
schliessen lassen möchten, gar nicht annehmen, wenn ich Ihre Handschrift
auf der Adresse erkenne Was ich zu tun habe, weiss ich selbst und
bedarf dazu keiner Erinnerungen, die in den sackgroben Formen, worin
Sie solche kleiden, ohnehin immer entgegengesetzte Wirkungen
hervorbringen. Ich hoffe nur, dass meine Befürchtung, an Ihrem Werke bloss

386



Makulatur zu drucken, nicht in Erfüllung gehen werde". „Seine
Befürchtung ist in Erfüllung gegangen", fügt der Philosoph dazu. Schopenhauer

fuhr noch im gleichen Jahr nach Italien. In Rom erhält er einen
Brief seiner Schwester Adele, die mit Ottilie, der Schwiegertochter Goethes,

befreundet ist. In diesem Brief berichtet sie, Goethe habe gegen
sie geäussert: „In diesem Buch (Die Welt als Wille und Vorstellung)
gefalle ihm vorzüglich die Klarheit der Darstellung und der Schreibart,
obschon deine Sprache von der der anderen abweiche, und man sich erst
gewöhnen müsse, die Dinge so zu nennen, wie du es verlangst. Habe
man aber einmal diesen Vorteil erlangt und wisse: dass Pferd nicht
Pferd, sondern Cavallo und Gott etwa Dio oder anders heisse, dann lese

man bequem und leicht." — Am 21. September 1860 ist Schopenhauer
in Frankfurt a. M. unter dem Portrait Goethes sitzend entschlafen. Der
Arzt konstatierte einen Lungenschlag.

„Ach, in welchem Dunkel des Sein, in wie grossen Gefahren wird
jedes Stück des Lebens verbracht!"

Schopenhauer verwendet dieses Zitat aus Lukrez in den Aufzeichnungen

für die Berliner Vorlesungen. Es ist „diese Dunkelheit", sagt er,
„die eben das Bedürfnis der Philosophie herbeiführt und deren sich
philosophische Geister in einzelnen Augenblicken mit einer solchen
Lebhaftigkeit bewusst werden, dass sie den andern als beinahe wahnsinnig
erscheinen können". Diese Dunkelheit „sei absolut und ursprünglich: sie

ist daraus erklärlich, dass das innere und ursprüngliche Wesen der
Welt nicht Erkenntnis ist, sondern allein Wille, ein erkenntnisloser". „Die
Erkenntnis ist nur ein Licht, mitten in der grenzenlosen ursprünglichen
Finsternis, in welche sie sich verliert." Das ist eine Mystik, nach dem
klaren Willen des Philosophen eine atheistische Mystik, der Grund für
die tiefe Einsamkeit, für die er schmerzliche Laute findet, sie ist die

Begleitmusik seines epikuräischen Lebenswandels in Frankfurt. — lean
Paul hatte Schopenhauers Hauptwerk „genialphilosophisch, kühn und
vielseitig" genannt, „aber mit einer trost- und bodenreichen Tiefe", und
wir glauben diese Besprechung der vorliegenden Biographie des grossen
Philosophen am besten so abschliessen zu können wie Jean Paul die
eben erwähnte Rezension schloss : „Zum Glücke kann ich das Buch nur
loben, nicht unterschreiben."

Paul Schmitt.

Moderne Psychologie in der Schweiz

Eine besondere Tendenz tritt aus den neueren Arbeiten schweizerischer
Forscher auf dem Gebiete der Psychologie hervor: die Ueberwindung der
Einseitigkeiten, in welche die Psychologie geraten war und zum Teil
heute noch steckt. Von den Anschauungen über die Psyche seien hier nur
die beiden Extreme in Erinnerung gerufen: alles in der Seele ist nur
durch äussere Wahrnehmung in sie hineingekommen; sie ist nur
Funktionskomplex von Reiz-Reaktionen, die man messen kann. Am anderen

387



Ende steht ein Panpsychismus, der das Universum als eine grosse
Psyche ansieht; die Einzelpsyche lebt nur als unselbständiges
Partikel in dieser ewigen Allseele. Solche Begriffe und Anschauungen
über die Seele sind ja, auf dem Katheder vorgetragen, als interessante
Vergleiche sehr willkommen. Etwas anderes ist es aber, sie auf den
lebendigen, besonders auf den jungen oder hilfesuchenden Menschen zu
applizieren.

Oerade in der Schweiz gehen ja die geistigen Energien weniger in die
Entwicklung theoretischer oder philosophischer Systeme, sondern in die
praktische Anwendung von Erkenntnissen. In Bezug auf die Psychologie
stellt sich daher die Frage: Sind bei uns jene Theoreme der Psychologie
von grossem und entscheidendem Einfluss bei ihrer Anwendung? Als
Beantwortung dieser Frage seien einige neueren Publikationen skizziert.

Hains Spreng, Bern, zeigt in seinem Sammelband „Psychotechnik,
angewandte Psychologie" (Rascher 8c Co., Zürich 1935) mit Abhandlungen
von Prof. Carrard, Prof. Suter, Dr. Ackermann u. a., dass in unseren
Instituten für angewandte Psychologie, im Gegensatz zu den meisten des

Auslandes, immer möglichst verschiedene Untersuchungsmethoden über
Intelligenz, Charaktereigenschaften, bewusste und unbewusste psychische
Konstitution angewandt werden. Die Einzelresultate korrigieren, verifizieren

und ergänzen sich dann gegenseitig, so dass man eine vertiefte Analyse

der Persönlichkeit, ein plastisches Bild erhält. Das erübrigt dann
ihre Klassifizierung nach psychologischen Typologien, so dass

diese nur theoretische Hülfsmittel darstellen, nie aber Urteilsklassen über
Menschen. Es hat sich gezeigt, dass die typologischen Einteilungen nach

Körperbau (Kretschmer), nach Leistungsart (Sigaud in der französischen
Armee) nach Verhalten (Jaensch), nach dem amerikanischen Behavioris-
mus usw. bei weitem nicht alle, bei jedem Menschen vorliegenden
psychologischen Gegebenheiten erfassen.

Der Laie zeigt immer einen berechtigten Widerstand, wenn er nur
etwa auf Grund eines graphologischen Gutachtens oder einer Intelligenzprüfung

beurteilt werden soll, oder sein innerstes Wesen als Typus oder
Funktionsschema beschrieben wird für fremde Menschen. Diese
Einstellung findet man bei allen Bevölkerungsschichten. In einer der gröss-
ten Schweizer Fabriken scheiterte die Einführung neuer Arbeitsmethoden
nicht etwa am Widerstand gegen diese selbst, denn unser Arbeiter ist
Verbesserungen in der Regel zugänglich. Aber die leider erst nachträgliche

Befragung über die Ursache seines Widerstandes ergab, dass er sich
bei jenen Umstellungsversuchen nur in seinen Leistungsqualitäten, nicht
aber als Gesamtpersönlichkeit berücksichtigt fühlte.

In den „Psychologischen Typen" (Rascher 81 Co., Zürich) ist bei

uns bekanntlich C. G. Jung insofern neue Wege gegangen, als er seine

Einteilungen auf koordinierte psychologische Funktionen, wie
Introversion und Extraversion, sodann Intuition, Denken, Empfinden und Fühlen

basierte, und nicht auf Menschentypen. Jedermann hat alle der
erwähnten Funktionen, nur im Gebrauch verschieden entwickelt, die einen

388



differenziert und bewusst, die andern undifferenziert, d. h. triebhaft und
unbewusst. Aehnliche Anschauungen liegen auch Jungs Hypothesen der
psychologischen Archetypen zu Grunde, die jeweilen als urtümliche Vor-
stellungs- und Handlungsweisen in jenen undifferenzierten psychologischen

Funktionen wirken. So betont Jung viel weniger eine trennende
Typologisierung, als vielmehr das Zusammenspielen jener Funktionstypen

in jedem Menschen. Die Art, wie dies geschieht, bestimmt seine
individuelle Wesensart, wie auch im Grossen das massenpsychologische
Verhalten der Menschen.

Die gleiche Forderung nach individueller Vollständigkeit, und nicht nach
einer unmöglichen Vollkommenheit des Einzelmenschen, stellt auch Prof.
Häberlin, Basel, in seinen Büchern „Möglichkeit und Grenzen der
Erziehung", „Minderwertigkeitsgefühle", „Ueber die Ehe". Der Zürcher
Dozent für Heilpädagogik, Prof. Hanselmann, beabsichtigt, seine populären

„Umgangsbücher", „Lebensbücher" durch ein Werk „Forschen
und Heilen" zu ergänzen, und darin vor allem das notwendige
Zusammenwirken theoretischer und praktischer Psychologie zu betonen.

Gute populäre Bücher von psychologisch geschulten Autoren wären
sehr notwendig, denn das Bedürfnis nach psychologischer Abklärung ist
beim breiten Publikum gross. Deshalb erscheint jetzt, nach den fetten
Jahren für Erfolgs- und Charakterbücher, eine grosse „Seelenliteratur".

Der „Verseelung der Welt" kann heute der Psychologe so leicht
verfallen, wie früher dem reinen Rationalismus. Darüber schreibt Dr. Flans

Trüb, Zürich, in seiner lesenswerten Broschüre „Psychosynthese als

seelisch-geistiger Heilungsprozess" (M. Niehans, Zürich 1936): „Die Gefahr
liegt nahe, dass der Geist des Psychologen sich in sein gewonnenes
Weltbild von der Allseele verstrickt hat und nur noch als Schöpfer und

Träger dieses Weltbildes der Einzelseele gegenüberzutreten vermag
die somit zum besonderen Unterfall der Allseele reduziert wird zum
objektiven und passiven Träger eines überlegenen Wissens."

Wichtig scheint es, dass in der Schweiz zum ersten Mal versucht wird,
für die verschiedenen Schulen der Psychotherapie: Freud, Adler, Jung und
weitere Richtungen, das Gemeinsame sowie auch die Unterschiede zur
Abklärung der Methoden herauszuarbeiten. 1936 war ein Kongress in

Basel, 1937 in Bern. („Die psychotherap. Schulen" Zürich 1936).

Wo liegt der Grund für diesen vermittelnden und objektiven Charakter

der schweizerischen Psychologie? In der Psychologie des Schweizers?

Man beginnt bei uns notgedrungen, den „psychologischen Faktor"
nicht mehr als pikante Nebenerscheinung, sondern als Schwerwiegendes
und Bedrohendes zu sehen in Allem, was geschieht und gesagt wird; nicht
mit dem unentwegten Optimismus des Verkaufspsychologen oder mit
abstrakten Weltanschauungsanalysen, sondern eher in pessimistischer
Ausschau. Kann man die wesentlichen Ereignisse um uns noch anders als

psychologisch erfassen? Vielleicht lehrte ihre Lage die Schweizer von jeher
objektive Psychologie.

389



Es ist heute ja geradezu auffallend, wenn ein Volk wie die Schweiz
keinen Mythos hat oder macht. Die Tatsache, dass alle Bilder über
unseren Ursprung, um Wilhelm Teil usw. im Bereich des Wirklich-Möglichen

liegen, zeigt unsere Tendenz, auch dasjenige^ was für uns eine starke
emotionelle und geistig-bildhafte Potenz hat, als wirklich zu wissen und
nicht als Mythos oder im Mystischen verankert, sondern in konkreten
eigenen Wesenszügen. Unsere bisher instinktiv gehandhabte Psychologie
wird gerade heute zum Instrument für das Erkennen einer grossen
Gefahr: die Magie der Worte und Ideen. Diese können, wie die Ereignisse
in Europa aufs deutlichste zeigen, derinassen mit den unbewussten
triebhaften Energien der Menschen in der Masse geladen werden, dass sie

soziologisch und politisch als eigentliche Sprengkörper wirken.
Wenn in der Schweiz psychologische Mythenforschung getrieben

wird, so geht es sicherlich nicht um politisch-rassische Dinge, sondern man
will in vergleichenden Methoden neben dem inhaltlichen Was vor allem
das W i e erfassen: nämlich wie seelische Funktionen unbewusst in Mythen
und Ideen dargestellt und erlebt wurden, und wie diese in Relation zum
gesamten Psychischen stehen. Allerdings kann man erst durch eine Unzahl
von kritischen Vergleichen der Motive unter sich sowie mit aktuellen
Gegenwartssituationen (wir erinnern an den Aufsatz „Wotan" von C. G.
Jung, Heft II 1936 N.S.R.) zu Schlüssen kommen. Kondensierte Darstellungen

solcher umfassenden systematischen Arbeit findet man in den

Jahrbüchern der Eranos-Tagungen, (seit 1934 alljährlich in Zürich erschienen).

Sie enthalten die Vorträge anerkannter internationaler Autoritäten
auf ihren speziellen Kulturgebieten.

Könnte man schweizerische Methodik nicht so kennzeichnen: Für
einen Problemkreis setzen wir nicht ein zentrales generelles Fragezeichen,
für das bei einer tatsächlichen oder scheinbaren Lösung eine totalitäre
Antwort eingesetzt wird, sondern wir setzen einen Kreis von Fragezeichen,
die dann einzeln und successive durch Antworten ersetzt werden.
Politische und wirtschaftliche Struktur, sowie unser geistige Habitus zwingen
uns dazu. Dieser Habitus unseres Verhaltens zeigt sich auch in der
Psychologie.

Wenn wir in der Schweiz keineswegs vor den Gefahren der politischen
und sozialen Ideologien und Mythenbildung gefeit sind, so fällt uns
wenigstens auf wissenschaftlichem Boden die Besinnung und Distanzierung
leichter. Was uns häufig als Nachteil ausgelegt wird: Mangel an Wärme
und Begeisterungsfähigkeit, als Misstrauen, als Talkesselmentalität,
zeitigt als positiven Gegensatz eine menschliche Objektivität, ein psychologisches

Fragen, sowie der Wille, jene Erkenntnisse ohne exaltierten
Gefühlsdruck und totalitäre Gültigkeit zu realisieren, was in Pädagogik und
Menschenkunde zu fruchtbaren Resultaten geführt hat. Auch unsere
moderne Psychologie bewegt sich auf dieser Linie weiter.

Hans H. Baumann.

390



Il saltar dais Morts.
Es mag auf den ersten Blick paradox erscheinen, dass im Zeichen

wachsenden rätoromanischen Sprachlebens die Engadiner Studenten
ausgerechnet einen Totentanz aufführen. Aus der Nähe besehen, sieht jedoch
die Sache verständlicher aus. Da heuer die „L a d i n i a" (welche Hoch-
und Mittelschüler der ladinischen Täler gruppiert) im unterengadiner Dorf
Sent tagte, und dort einzig die Kirche als Vorführungsraum in Frage
kam, griff man zu einem Werk der älteren Literatur: „II Saltar dals
Morts", das ein aus Sent gebürtiger Geistlicher: Johan Martin 1724 ver-
fasst und der Senter Dichter Peider Lansel in den „Annalas da la
Societad Retorumantscha" veröffentlicht hat. Dieses
Totentanzlied ist eine engadinische Umdichtung einer surselvischen Vorlage des

Johan Moeli, V. D. M., die zu Tschlin im Unterengadin zwischen 1680/91
gedruckt wurde. Trotzdem sein Gewährsmann Otto von Greyerz keinerlei
schweizerdeutsche oder deutsche Vorbilder nachweisen konnte, hält der
Herausgeber Lansel aus text- und stilkritischen Gründen daran fest, es

liege eine Nachdichtung oder Nachahmung aus dem Deutschen vor.
In 110 achtzeiligen Strophen, im beliebten kurzen Versmass der damaligen

Gesangslyrik, wickelt sich der Dialog zwischen Tod und Opfern ab.
Gleich von Anbeginn in médias res gehend, und „zuoberst beginnend",
fährt der Schnitter den Papst an und macht kurzen Prozess mit ihm.
Der Kaiser wird feierlich angesprochen; er erwidert als Ritter und
Held. So schreitet der Tod von Stufe zu Stufe, die ganze soziale Skala
hinunter, bald höhnisch und schonungslos, bald bewegt und teilnehmend.
Ebenso verschieden ist der Ton bei den Verurteilten: hochfahrend Kaiser
und Papst, prahlerisch der Soldat, flehend und schlotternd König und
Junker, feige die ob ihrer Faulheit und Dickbäuchigkeit besonders scharf
angefassten Priester. Vergeblich berufen sich Arzt, Praedikant und
Schulmeister auf ihr für die Menschheit segensreiches Wirken: ärztliche Kunst,
Doktrin und Pädagogie müssen vor dem Tod die Segel streichen. Vergeblich

das Schmeicheln des Kochs, des Schankwirts, der Sänger, die den

ungebetenen Gast splendid bewirten und unterhalten wollen. Umsonst die
Stosseufzer des Krämers, das Flehen der Mutter, die ihren Kindern
entrissen wird, der Eltern, denen man die Jüngsten wegnimmt. Umsonst das

verzweifelte Sträuben des lebenshungrigen, flotten Jünglings, das ängstliche

Buhlen der blühenden „juvantschella" (Jungfrau), der ergreifende
Protest der bereits vom Leben misshandelten Alten.

Finden der alte Mann, das alte Weib beim Tod nur Spott und Hohn,
so zeigt sich der Unerbittliche dem Mädchen und der Mutter
gegenüber sichtlich bewegt. Gleich Ananke dem „gezwungenen Zwang",
erklärt er sich aber ausserstande, das Schicksal aufzuhalten. Diese zwei
Episoden, in denen das Motiv eines „menschlicheren" Todes anklingt, und

wo der Dichter länger verweilt, sind auch, wie die Aufführung bestätigte,
die erschütterndsten, der Höhepunkt des ganzen Spiels. Der Sensemann

überblickt abschliessend das Fazit und übergibt die Seelen Gott, dem

Richter :

391



„Eug mort sun stada Ich Tod, bin gewesen
sün mincha strada auf jeder Strasse
fich fatschendada arg beschäftigt
cun meis mazar; mit meinem Töten;
sün minchia grä auf jeder Stufe
s'ha tot schiüsä hat sich jeder entschuldigt
e bler provä und mancher versucht
d'am surplaedar. mich zu überreden.
Chi ha rouguà, Der hat gefleht,
chi manatschà, der gedroht,
chi ha duvrà der hat's versucht
impromischiuns. mit Versprechen.
Eug n'ha zülgiä Ich habe verschlossen
l'uraglia qua mein Ohr hier,
e brich tadlä und nicht gehört
la lur radschuns. auf ihre Gründe.
Co haun crajü, Wie sie geglaubt,
co haun vivü, wie sie gelebt,
ô Dieu, sasch tü o Gott, weisst Du
avuonda ciaer. klar genug.
Huoss'ils hasch qua, Jetzt hast sie da,
cun eis schi fa mit ihnen tu'
quai ch'a tai stà, was Dir zukommt
lur ineritar. nach ihrem Verdienst.

Amen. Amen.
Der zunächst spröd erscheinende Text enthüllt bei näherer Betrachtung
dramatische Ansätze: knappe Charakteristik der Personen, kraftvolle
Kontraste und Varianten bei allem Parallelismus des Geschehens. Endlich
erweist er sich — zumal in der engadinischen Fassung — dichterisch
wirksam durch die Uebereinstimmung von Sinn, Klang und Reim.

Das Spiel musste zweimal bei überfülltrr Kirche gegeben werden. Das

vorwiegend bäuerliche Publikum ging lebhaft, — bisweilen allzu angeregt

— mit. So gestaltete sich das kühne Unterfangen, aus einem
geistlichen Lied ein Drama zu zaubern, zu einem vollen Erfolg.

Edgar Piguet-Lansel.

Corrigenda: In dem Schlusswort des Aufsatzes von Hilaire Belloc: „Das heutige England" ist
auf S. 290 9. Zeile von oben nach dein Wort Mongolen der ausgefallene Satzanfang: Auch
der Neger kann sich selbst nicht begreifen in einer Welt von Mongolen ." einzusetzen. —
Ferner lies auf S. 290 19. Zeile von oben „niemals nur statisch auf S.291 4. Zeile von unten

„Handelspotenz" statt „Handelsposten", auf S. 293 4. Zeile von oben „Künste" statt „Küste".

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8

Tel. 45.855

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil Tel. 956.060

392


	Kleine Rundschau

