
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 5

Artikel: Die Entstehung der Legende von Felix und Regula

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entstehung der Legende von Felix und Regula

I Jer älteste Text des Martyriums der Zürcher Stadtheiligen
Felix und Regula, erhalten in einer lateinischen

Handschrift der Stiftsbibliothek St. Gallen, gehört vermutlich den
ersten Jahrzehnten des neunten Jahrhunderts an. Dieser Text ist
dadurch bedeutsam, dass er die Quelle angibt, aus der er
geschöpft ist. Es heisst nämlich am Ende der Passio, die
Geschichte der beiden Märtyrer sei dem Mönche Florentius durch
den heiligen Geist offenbart worden. Ein verdächtiger Schlusssatz,

denn, wenn dem Florentius geschriebene Quellen oder
mündliche Ueberlieferung zu Gebote gestanden hätten, so würde
er sich wohl kaum auf eine Privatoffenbarung berufen haben.
Dieser „Offenbarung" hatte eben den Zweck, das Schweigen der
Tradition zu ersetzen; Florentius hat, weil er keine Ueberlieferung

vorfand, seine eigene Phantasie zu Hilfe gerufen!

Dass es auf diesem Wege im Mittelalter häufig zur Bildung
von Legenden gekommen ist, kann man in dem bahnbrechenden
Buch des Jesuiten Delehaye „Les Légendes hagiographiques"
nachlesen. An vielen Orten hatte man oft zunächst nichts weiter
als den Namen eines Heiligen, sein Grab, seine Reliquie, eine
ihm geweihte Kirche oder das alljährlich zu seinen Ehren
gefeierte Heiligenfest. Mit diesen wenigen Trümmern der Vergangenheit

wollte sich aber das Volk nicht begnügen, es wollte mehr
über seinen Heiligen wissen. Darum schuf man, wie Delehaye
sagt, „nach dem Vorbild der alten Passionen Leidensgeschichten,
die hinreichend wahrscheinlich klangen und sicher der frommen
Neugier der Gläubigen Genüge taten".

In dieser Weise müssen wir uns die Entstehung der Felix und
Regula-Legende denken. Von Hause aus waren Felix und
Regula keine zürcherischen, sondern afrikanische Märtyrer, die
zusammen mit ungefähr 50 Genossen zu Abitinae bei Carthago im
Jahre 304 während der diokletianischen Verfolgung den Zeugentod

starben. Offenbar galten sie in Afrika nicht als Bruder und
Schwester, denn ihre Namen finden wir in den afrikanischen
Quellen noch nicht unmittelbar nebeneinander angeführt. Sie

von Fritz Blanke

315



wurden vorerst einfach als Glieder der abitinensischen Märtyrerschar,

neben andern Blutzeugen aus Abitinae, verehrt, nicht bloss
in Afrika, sondern auch in Europa. Zeuge für eine frühe
Einzelverehrung der Regula auf europäischem Boden ist die Regulakirche

in Chur, während die Felixkirche in Tamins (Graubünden)
wohl als Beweis für eine ursprüngliche gesonderte Verehrung
des heiligen Felix angesprochen werden darf. Man muss annehmen,

dass die beiden Heiligen, als ihnen diese bündinerischen
Gotteshäuser geweiht wurden, noch nicht als verschwistert galten,

denn sonst hätten diese Kirchen sicher den Titel „Felix und
Regula" bekommen.

Dass, soviel wir sehen, die Namen (und damit zugleich die
Reliquien) von Felix und Regula im europäischen Räume zuerst in
und bei Chur auftauchen, mag verwundern; aber man muss
bedenken, dass das Bistum Chur der Metropole Mailand
untergeordnet war und dass es damit in enger Beziehung zum Süden,
aus dem im Frühmittelalter zahllose Reliquien nach dem Norden

wanderten, gestanden hat. Von Chur aus sind, nach Erwin
Poeschels einleuchtender Vermutung, Ueberbleibsel von Felix
und Regula nach Zürich gebracht worden, und zwar wahrscheinlich

zur Zeit Karls des Grossen, ja sogar vielleicht auf dessen

Veranlassung.
Zunächst wird man in Zürich von den beiden Märtyrern,

deren Reliquien man erhalten hatte, kaum mehr gewusst haben, als
wie sie hiessen, wo ihre Heimat lag und wann ihr Heiligentag
gefeiert wurde (11. September). Das war eine kärgliche Kunde,
zu nichtssagend, um di'e Andächtigen zu erbauen, zu spärlich, um
ihr wundersüchtiges Fragen zu beantworten. So galt es, der
Menge entgegenzukommen und ihr eine Geschichte vom Leben
und Sterben der heiligen Regula und des heiligen Felix zu
erzählen. Das scheint uns bei den wenigen Anknüpfungspunkten,
die dem Erzähler zu Gebote standen — Name der Heiligen,
Blutzeugentod, Herkunft — ein schwieriges Unterfangen.

Jedoch in Wirklichkeit stellte diese Aufgabe an die geistige
Selbständigkeit eines frommen mittelalterlichen Schriftstellers
keine allzu hohen Ansprüche. Denn damals, als unsere Felix und
Regula-Legende entstand (Anfang 9. Jahrhundert), hatten sich,
wie wiederum Delehaye gezeigt hat, im christlichen Abendland
bereits bestimmte ungeschriebene, für die Abfassung eines Hei-

316



ligenlebens geltende Regeln, an die sich der Legendenschreiber
zu halten hatte, herausgebildet. Der Qrundriss der Darstellung
stand fest, je nachdem es sich um ein Heiligenleben mit
Martyrium oder ohne Martyrium handelte. Ein Märtyrerleben z. B.

wurde in der Weise erzählt, dass zuerst die Verfolgung geschildert

wurde: Die Christen werden gesucht; viele von ihnen,
darunter der oder die Helden der Legende, fallen in der Häscher
Hände; es kommt zu einem Verhör vor dem heidnischen Richter,
dann folgen lange und furchtbare Folterqualen, die schliesslich
mit der Enthauptung endigen; das Grab der Hingerichteten wird
der Schauplatz zahlreicher Wunder.

Dieser allgemeine Rahmen war dem Schöpfer der Geschichte

von den Märtyrern Felix und Regula — der wohl mit Florentius
identisch ist — vorgezeichnet; er hatte ihn nun nur noch mit
Erweiterungen und Ausschmückungen, die er aus bereitstehendem
Legendengut entnahm, auszufüllen, was er mit der Kombinationslust

und mit der kritischen Unbeschwertheit des
mittelalterlichen Hagiographen getan hat. Felix und Regula werden
unter seinen Händen zu einem Geschwisterpaar; sie werden
zudem, wohl weil sie aus Afrika stammen, zu Gliedern der ebenfalls

afrikanischen Thebäischen Legion, obwohl doch Eucherius
in der Thebäerlegende berichtet hatte, es seien sämtliche Legionäre

ohne Ausnahme niedergeschlachtet worden. Zürich wird
zum Martyriumsort der beiden Heiligen. Der Oberst Mauritius
selber, so erzählt unser Autor (wobei wir uns immer an die
früheste Form der Legende halten), habe Felix und Regula geraten,

wegzureisen und so seien sie, die Einöde des Landes Cla-
rona (Glarus) durchziehend, zum Ausgang des Sees und des

Flusses Limmat und zur Burg Toricum (Zürich) gekommen. Unser

Erzähler setzt also voraus, dass die beiden Wanderer ihren
Weg aus dem Wallis, wo sich die Thebäerlegion befand, durch
das Reusstal und von dort über den Klausenpass, Linthal, Glarus
nach der Stadt ihres Todes genommen haben. In Zürich „schlugen

sie ihre Hütten auf und beim Fasten, Nachtwachen, Beten
und beim Worte Gottes Tag und Nacht verharrend, hingen sie
dem Herrn treulich und voll Demut an." Von einer Missionstätigkeit

des heiligen Paares weiss unsere älteste Darstellung
noch nichts. Auch wird Exuperantius, der Diener und
Todesgenosse von Felix und Regula, noch nicht erwähnt; ihn hat erst

317



das 13. Jahrhundert zu dem Bunde der beiden andern
hinzugesellt.

Während sich die Geschwister nach dem Gebet erquicken,
nahen die Häscher. Maximianus Herkuleus hat sie hinter den

Flüchtigen hergeschickt, also derselbe Kaiser, der auch die The-
bäische Legion töten Hess. Die Meinung unserer Legende ist
offenbar die, dass gleichzeitig mit der Verfolgung der Thebäer
im Wallis — also in den gleichen Jahren 303/04 — auch Felix
und Regula als versprengte Thebäer aufgesucht und getötet
wurden. Die Gefangennahme der Heiligen wird durch ein Wunder

hinausgezögert: Die Augen der Verfolger sind gehalten,
sodass sie den hl. Felix und seine Schwester nicht sehen können
und an ihnen vorübergehen, ein Motiv, das — in gewisser
Umformung — vielleicht aus der Passio eines anderen Felix, des

hl. Felix von Nola, herübergenommen ist, von dem Gregor von
Tours (6. Jahrhdt.) zu erzählen weiss, seine Feinde hätten sein
Versteck wegen eines Spinngewebes, das sich davor befand, nicht
entdeckt und seien daran vorbeigegangen.

Felix und Regula nützen aber die Möglichkeit, verborgen bleiben

zu können, nicht aus, sondern stellen sich freiwillig zum
Martyrium. Decius, der Anführer der Verfolger (der seinen
Namen sicher nach dem grossen Christenverfolger Kaiser Decius,
der nach der Legende auch der Verfolger des Heiligen Felix von
Nola war, bekommen hat) richtet an die beiden die Frage, ob sie
sich als Christen bekennen. Er erhält eine stolz bejahende
Antwort und verlangt nun von den Bekennern das Opfer an die
Götter. Die Wei'gerung der Heiligen, diesem Befehl zu folgen,
gibt Anlass zu einer längeren Auseinandersetzung, wobei Decius
furchtbare Drohungen ausstösst, während die Angeklagten die
heidnische Religion als ein teuflisches Wahngebildei brandmarken,

ein Dialog, der jeder geschichtlichen Unterlage bar ist und
einfach die übliche Weise, wie in den Märtyrerlegenden das
Gerichtsverhör geschildert wird, widerspiegelt.

Da die Christen ihren Glauben nicht ableugnen, folgt nun
gemäss dem Gang des römischen Christenprozesses die Folterung,
die den Zweck hat, den Widerruf zu erzwingen. Bei diesem Teil
verweilt unsere Legende am längsten, eine Eigenart, die sie
wiederum mit den anderen frühmittelalterlichen Märtyrerpassionen
teilt. Der Geschmack der Menge verlangte nach realistischer

318



Aufzählung verschiedener Marter, und dieses Verlangen wurde
von den Hagiographen gestfllt, ganz im Gegensatz zu den alt-
christlichen echten Märtyrerakten, die kein Zugeständnis an die
Sensationslust der Masse machten, sondern zumeist über die
Folterqualen und den Tod des Märtyrers rasch hinwegeilten.
Die Foltermittel, die gegen Felix und Regula angewandt werden,
sind der Reihe nach das Legen auf glühende Räder, das Werfen
in heisses Pech, das Trinken von heissem Blei, alles Strafen,
die in der Zeit der Christenverfolgungen (1.—4. Jahrhundert)
nicht bekannt waren, die vielmehr der Phantasie des Mittelalters
entstammen und zum festen Bestand der Märtyrerlegenden
gehören. Nur die vierte Tortur, die man gegenüber den beiden

Märtyrern zur Anwendung bringt, die Einsperrung in einen

lichtlosen Kerker, hat ihre altkirchlichen Vorbilder.
Auf dem Gipfelpunkt der Qualen ertönt vom Himmel eine

Stimme, welche den heiligen Felix und seine Schwester stärkt
und ihnen den Eingang in das Reich Gottes in nahe
Aussicht stellt. Ein Zug, der in der mittelalterlichen Märtyrerpassio
zur konventionellen Umrahmung der Folterszenen gehört. Da der
Widerruf der heiligen Geschwister trotz aller Marter ausbleibt,
schreitet Decius zur Fällung des Urteils. Es lautet auf Todesstrafe

durch Enthauptung. „Und da die heiligen Märtyrer das

gehört, sangen sie Gott Psalmen und sprachen: ,Deine Wege,
Herr, zeige, und Deine Pfade lehre uns; leite uns in Deiner
Wahrheit und lehre uns; denn Du bist Gott, unser Erlöser'. Und
da sie mit einer Stimme einmütig den Herrn Jesum Christum
anflehten, breiteten sie die Hände zum Himmel aus und bogen
ihren Nacken, und indem die Henker ihnen ihre Häupter
abschlugen, endeten sie mit glorreichem Tode. Und siehe da, eine
Stimme psalmensingender Engel und Heiliger ward gehört, die
sprach: ,1ns Paradies hinüber führen Euch Engel und mit Ruhm
sollen sie Euch als Märtyrer aufnehmen.' Und ihre seligsten Leiber

nahmen ihre Häupter mit ihren Händen und trugen sie vom
Ufer des Limmatflusses, wo sie den Märtyrertod empfangen,
gegen jenen Berg 40 Ellen. Es ist aber jener Ort, wo die Heiligen
mit grosser Ehre ruhen, von der Burg Toricum 200 Ellen
entfernt; dort (am Begräbnisort) sind von alten Zeiten her viele
Blinde und Lahme zum Preise Gottes und der Verehrung der
heiligen Märtyrer geheilt worden und jetzt noch, wenn der

319



Glaube der Betenden völlig wird, mögen ihre Bitten für
mancherlei Notdurft Gewährung erlangen".

So der Wortlaut der Legende, die mit der Erzählung grosser
Wunder endet. Engel- und Heiligenchöre begleiten mit ihrem
überirdischen Gesang die Hinrichtung, auch dies ein Stück der
herkömmlichen legendären Ausschmückung von Märtyrerviten.
Ebenso hat natürlich das Heilungskräfte ausstrahlende Heiligengrab

seine ungezählten Vorläufer. Die Zahl der Legendenmotive
ist ja überhaupt im Grunde gering; es sind immer wieder
dieselben Züge, die in örtlich und zeitlich bedingter Abwandlung
wiederkehren. Für diese „Armut im Erfinden", die nach Dele-
haye ein wesentliches Kennzeichen der christlichen Legenden ist,
ist gerade unser Bericht von Felix und Regula ein Beweis.

Das gilt auch im Hinblick auf das Kopftragen, das ja das

eigentliche Merkmal der Zürcher Legende von Felix und
Regula ist. Auch das Kopftragen ist, vom Standort der Legenden-
vergleichung her betrachtet, nur eine Variation über ein schon
älteres, sehr verbreitetes Thema. Wir kennen über 120 Heilige,
von denen erzählt wird, sie hätten nach dem Tode ihr abgehauenes

Haupt aufgenommen und weggetragen. Woher dieses Motiv

letztlich stammt, ist immer noch strittig. Die Bollandisten,
die Bearbeiter des grossen katholischen Nachschlagewerkes
Acta Sanctorum, gehen von einer Predigt des hl. Chryso-
stomus (4. Jahrhdt.) aus, in der es heisst: „Wie die Soldaten
sich vertrauensvoll an ihren König wenden dürfen, wenn sie
ihm die Wunden zeigen, die sie in seinem Dienste bekommen
haben, ebenso erlangen die Märtyrer, wenn sie sich, ihre Häupter
in den Händen, ihrem himmlischen König zeigen, alles, was sie

von ihm erbitten". Dieses der Kanzelrhetorik entsprungene Bild
sei im Mittelalter bildlich dargestellt worden: ein Märtyrer, der
als Symbol seines Zeugentodes und als Hinweis auf die Art, wie
er gestorben war, seinen Kopf in der Hand hielt. Solche Darstellungen

habe das Volk nicht verstanden und habe in seiner
Wundersucht sich dadurch zur Schöpfung der Kopfträgerlegenden

anregen lassen.

Gegen diese ikonographische Herleitung des Kopfträgermotivs
hat E. A. Stückelberg zwingend eingewendet, dass wir zwar seit
dem 8. Jahrhundert Kephalophorengeschichten haben, dass es

aber im 8. und den folgenden Jahrhunderten keinem Künstler

320



eingefallen sei, einen Heiligen mit dem abgeschlagenen Haupt
in der Hand darzustellen. Er verweist dafür auf die aus dem 12.

Jahrhundert stammende Felix und Regula-Skulptur im
Grossmünster zu Zürich, die die Heiligen noch nicht kopflos abbildet.

Erst das 13. Jahrhundert habe, wie z. B. die verschiedenen
Zürcher Siegel von 1219, 1225 u.s.w. zeigen, das unschöne Bild
mit dem Kopf in den Händen hervorgebracht.

Stückelberg selbst möchte den Zug vom Kopftragen aus dem
Grabbefund entstanden sein lassen, von der allgemeinen Tatsache

ausgehend, dass oftmals äusserliche Einzelheiten eines Grabes
auf die Gestaltung der Legende des in diesem Grabe gefundenen
vermeintlichen Heiligen eingewirkt haben. (Waffen z. B., die

man als Grabbeigabe fand, galten als Zeichen, dass es sich bei
dem Leichnam um einen Thebäer handle). Da sich nun oft bei

Graböffnungen herausstellte, dass der Kopf infolge Verschiebung
des Erdreichs seine Lage nicht zwischen den Schultern, sondern
anderwärts, etwa zwischen den Armen hatte," so musste
notgedrungen die naive Erklärung entstehen, der Heilige habe sein

Haupt in den Händen getragen".
Es fällt auf, dass Stückelberg nicht den Versuch macht, auch

nur an einem konkreten Fall zu beweisen, dass eine
Kopfträgerlegende im Zusammenhang mit einer Graböffnung, die
anormale Kopflage zutageförderte, entstanden ist. Solange kein
solches Beispiel beigebracht ist, schwebt seine Erklärung in der
Luft. Sodann vermag seine Theorie wohl die Kopflosigkeit
gewisser Heiliger, aber noch nicht das Umherwandeln mit
abgehauenem Kopf zu erklären. Dass man aus der ungewöhnlichen
Lage eines Schädels darauf schloss, dass man es mit der Leiche
eines Geköpften zu tun habe, ist wohl denkbar. Aber an den

Kopfträgergeschichten ist gerade die Behauptung, der Enthauptete

sei mit seinem Kopf noch weitergegangen, entscheidend —
und dieser Zug konnte doch aus der blossen Tatsache eines
unnormal liegenden Hauptes noch nicht erschlossen werden.

Wir müssen nach einer Lösung suchen, die nicht nur imstande
ist, die Kopflosigkeit der Heiligen, sondern auch ihr Weitergehen

und Kopftragen zu erklären, und die womöglich auch die
gewaltige Verbreitung dieses Motivs aufhellen kann. Eine solche
Lösung scheint sich mir in dem volkstümlichen Glauben an
„Wiedergänger" oder „Lebende Leichname" anzubieten. Wiedergän-

321



ger, d. h. nach ihrem Tode wieder Gehende, nennt man Tote, die
teils als Hauchseele und Schattengespenst, aber häufiger in
Lebensgestalt bezw. in der Verwundung oder Verstümmelung ihres
Todes umgehen. Von solchen, z. B., die durch Rechtsspruch oder
Unglücksfall ihren Kopf verloren hatten, glaubte man, dass sie
sich kopflos bezw. ihren Kopf tragend den Menschen zeigen.
Dieser Volksglaube ist seit dem Altertum für die europäischen
und die meisten aussereuropäischen Völker bezeugt. Aus der
heidnischen Zeit hat er sich ins Mittelalter hinübergerettet und
hier eine christliche Form, eben die der Kopfträgerlegende,
angenommen.

Der Unbekannte, der in der kompilierenden Art seiner Zeit
unseren Bericht von Felix und Regula schuf, hat die Beliebtheit
des Kephalophorenmotivs gekannt. Er hat es in seine Schilderung

eingebaut und hat eben damit, dass er Felix und Regula
zu Kopfträgern machte, dem heiligen Paar eine Fortwirkung
geben, die nun schon ein Jahrtausend überdauerte.

322


	Die Entstehung der Legende von Felix und Regula

