Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 5

Artikel: Die Entstehung der Legende von Felix und Regula
Autor: Blanke, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Entstehung der Legende von Felix und Regula

von Fritz Blanke

Der dlteste Text des Martyriums der Ziircher Stadtheiligen

Felix und Regula, erhalten in einer lateinischen Hand-
schrift der Stiftsbibliothek St. Gallen, gehort vermutlich den er-
sten Jahrzehnten des neunten Jahrhunderts an. Dieser Text ist
dadurch bedeutsam, dass er die Quelle angibt, aus der er ge-
schopft ist. Es heisst nimlich am Ende der Passio, die Ge-
schichte der beiden Mirtyrer sei dem Monche Florentius durch
den heiligen Geist offenbart worden. Ein verdichtiger Schluss-
satz, denn, wenn dem Florentius geschriebene Quellen oder
miindliche Ueberlieferung zu Gebote gestanden hitten, so wiirde
er sich wohl kaum auf eine Privatoffenbarung berufen haben.
Dieser ,,Offenbarung’ hatte eben den Zweck, das Schweigen der
Tradition zu ersetzen; Florentius hat, weil er keine Ueberliefe-
rung vorfand, seine eigene Phantasie zu Hilfe gerufen!

Dass es auf diesem Wege im Mittelalter haufig zur Bildung
von Legenden gekommen ist, kann man in dem bahnbrechenden
Buch des Jesuiten Delehaye ,Les Légendes hagiographiques”
nachlesen. An vielen Orten hatte man oft zuniachst nichts weiter
als den Namen eines Heiligen, sein Grab, seine Reliquie, eine
ihm geweihte Kirche oder das alljiahrlich zu seinen Ehren ge-
feierte Heiligenfest. Mit diesen wenigen Triimmern der Vergan-
genheit wollte sich aber das Volk nicht begniigen, es wollte mehr
iiber seinen Heiligen wissen. Darum schuf man, wie Delehaye
sagt, ,,nach dem Vorbild der alten Passionen Leidensgeschichten,
die hinreichend wahrscheinlich klangen und sicher der frommen
Neugier der Gliaubigen Geniige taten”.

In dieser Weise miissen wir uns die Entstehung der Felix und
Regula-Legende denken. Von Hause aus waren Felix und Re-
gula keine ziircherischen, sondern afrikanische Mairtyrer, die zu-
sammen mit ungefihr 50 Genossen zu Abitinae bei Carthago im
Jahre 304 wihrend der diokletianischen Verfolgung den Zeugen-
tod starben. Offenbar galten sie in Afrika nicht als Bruder und
Schwester, denn ihre Namen finden wir in den afrikanischen
Quellen noch nicht unmittelbar nebeneinander angefiihrt. Sie

D N 315



wurden vorerst einfach als Glieder der abitinensischen Mairtyrer-
schar, neben andern Blutzeugen aus Abitinae, verehrt, nicht bloss
in Afrika, sondern auch in Europa. Zeuge fiir eine frithe Einzel-
verehrung der Regula auf europiischem Boden ist die Regula-
kirche in Chur, wihrend die Felixkirche in Tamins (Graubiinden)
wohl als Beweis fiir eine urspriingliche gesonderte Verehrung
des heiligen Felix angesprochen werden darf. Man muss anneh-
men, dass die beiden Heiligen, als ihnen diese biindnerischen
Gotteshdauser geweiht wurden, noch nicht als verschwistert gal-
ten, denn sonst hitten diese Kirchen sicher den Titel ,,Felix und
Regula’” bekommen.

Dass, soviel wir sehen, die Namen (und damit zugleich die Re-
liquien) von Felix und Regula im europidischen Raume zuerst in
und bei Chur auftauchen, mag verwundern; aber man muss be-
denken, dass das Bistum Chur der Metropole Mailand unter-
geordnet war und dass es damit in enger Beziehung zum Siiden,
aus dem im Friihmittelalter zahllose Reliquien nach dem Nor-
den wanderten, gestanden hat. Von Chur aus sind, nach Erwin
Poeschels einleuchtender Vermutung, Ueberbleibsel von Felix
und Regula nach Ziirich gebracht worden, und zwar wahrschein-
lich zur Zeit Karls des Grossen, ja sogar vielleicht auf dessen
Veranlassung.

Zunichst wird man in Ziirich von den beiden Mirtyrern, de-
ren Reliquien man erhalten hatte, kaum mehr gewusst haben, als
wie sie hiessen, wo ihre Heimat lag und wann ihr Heiligentag
gefeiert wurde (11. September). Das war eine kirgliche Kunde,
zu nichtssagend, um die Andichtigen zu erbauen, zu spirlich, um
ihr wundersiichtiges Fragen zu beantworten. So galt es, der
Menge entgegenzukommen und ihr eine Geschichte vom Leben
und Sterben der heiligen Regula und des heiligen Felix zu er-
zahlen. Das scheint uns bei den wenigen Ankniipfungspunkten,
die dem Erzihler zu Gebote standen — Name der Heiligen,
Blutzeugentod, Herkunft — ein schwieriges Unterfangen.

Jedoch in Wirklichkeit stellte diese Aufgabe an die geistige
Selbstindigkeit eines frommen mittelalterlichen Schriftstellers
keine allzu hohen Anspriiche. Denn damals, als unsere Felix und
Regula-Legende entstand (Anfang 9. Jahrhundert), hatten sich,
wie wiederum Delehaye gezeigt hat, im christlichen Abendland
bereits bestimmte ungeschriebene, fiir die Abfassung eines Hei-

316



ligenlebens geltende Regeln, an die sich der Legendenschreiber
zu halten hatte, herausgebildet. Der Grundriss der Darstellung
stand fest, je nachdem es sich um ein Heiligenleben mit Mar-
tyrium oder ohne Martyrium handelte. Ein Mirtyrerleben z. B.
wurde in der Weise erzahlt, dass zuerst die Verfolgung geschil-
dert wurde: Die Christen werden gesucht; viele von ihnen, dar-
unter der oder die Helden der Legende, fallen in der Hascher
Hiande; es kommt zu einem Verhor vor dem heidnischen Richter,
dann folgen lange und furchtbare Folterqualen, die schliesslich
mit der Enthauptung endigen; das Grab der Hingerichteten wird
der Schauplatz zahlreicher Wunder.

Dieser allgemeine Rahmen war dem Schopfer der Geschichte
von den Mairtyrern Felix und Regula — der wohl mit Florentius
identisch ist — vorgezeichnet; er hatte ihn nun nur noch mit Er-
weiterungen und Ausschmiickungen, die er aus bereitstehendem
Legendengut entnahm, auszufiilken, was er mit der Kombina-
tionslust und mit der kritischen Unbeschwertheit des mittel-
alterlichen Hagiographen getan hat. Felix und Regula werden
unter seinen Héanden zu einem Geschwisterpaar; sie werden zu-
dem, wohl weil sie aus Afrika stammen, zu Gliedern der eben-
falls afrikanischen Thebidischen Legion, obwohl doch Eucherius
in der Thebaerlegende berichtet hatte, es seien siamtliche Legio-
nare ohne Ausnahme niedergeschlachtet worden. Ziirich wird
zum Martyriumsort der beiden Heiligen. Der Oberst Mauritius
selber, so erziahlt unser Autor (wobei wir uns immer an die frii-
heste Form der Legende halten), habe Felix und Regula gera-
ten, wegzureisen und so seien sie, die Eindde des Landes Cla-
rona (Glarus) durchziehend, zum Ausgang des Sees und des
Flusses Limmat und zur Burg Toricum (Ziirich) gekommen. Un-
ser Erzahler setzt also voraus, dass die beiden Wanderer ihren
Weg aus dem Wallis, wo sich die Thebéerlegion befand, durch
das Reusstal und von dort iiber den Klausenpass, Linthal, Glarus
nach der Stadt ihres Todes genommen haben. In Ziirich ,,schlu-
gen sie ihre Hiitten auf und beim Fasten, Nachtwachen, Beten
und beim Worte Gottes Tag und Nacht verharrend, hingen sie
dem Herrn treulich und voll Demut an.” Von einer Missions-
titigkeit des heiligen Paares weiss unsere ilteste Darstellung
noch nichts. Auch wird Exuperantius, der Diener und Todes-
genosse von Felix und Regula, noch nicht erwahnt; ihn hat erst

317



das 13. Jahrhundert zu dem Bunde der beiden andern hin-
zugesellt.

Waihrend sich die Geschwister nach dem Gebet erquicken, na-
hen die Hascher. Maximianus Herkuleus hat sie hinter den
Fliichtigen hergeschickt, also derselbe Kaiser, der auch die The-
baische Legion toten liess. Die Meinung unserer Legende ist of-
fenbar die, dass gleichzeitig mit der Verfolgung der Thebier
im Wallis — also in den gleichen Jahren 303/04 — auch Felix
und Regula als versprengte Thebder aufgesucht und getotet
wurden. Die Gefangennahme der Heiligen wird durch ein Wun-
der hinausgezogert: Die Augen der Verfolger sind gehalten, so-
dass sie den hl. Felix und seine Schwester nicht sehen kénnen
und an ihnen voriibergehen, ein Motiv, das — in gewisser Um-
formung — vielleicht aus der Passio eines anderen Felix, des
hl. Felix von Nola, heriibergenommen ist, von dem Gregor von
Tours (6. Jahrhdt.) zu erzihlen weiss, seine Feinde hatten sein
Versteck wegen eines Spinngewebes, das sich davor befand, nicht
entdeckt und seien daran vorbeigegangen.

Felix und Regula niitzen aber die Moglichkeit, verborgen blei-
ben zu koénnen, nicht aus, sondern stellen sich freiwillig zum
Martyrium. Decius, der Anfithrer der Verfolger (der seinen Na-
men sicher nach dem grossen Christenverfolger Kaiser Decius,
der nach der Legende auch der Verfolger des Heiligen Felix von
Nola war, bekommen hat) richtet an die beiden die Frage, ob sie
sich als Christen bekennen. Er erhilt eine stolz bejahende Ant-
wort und verlangt nun von den Bekennern das Opfer an die
Gotter. Die Weigerung der Heiligen, diesem Befehl zu folgen,
gibt Anlass zu einer lingeren Auseinandersetzung, wobei Decius
furchtbare Drohungen ausstosst, wihrend die Angeklagten die
heidnische Religion als ein teuflisches Wahngebilde brandmar-
ken, ein Dialog, der jeder geschichtlichen Unterlage bar ist und
einfach die iibliche Weise, wie in den Mairtyrerlegenden das
Gerichtsverhor geschildert wird, widerspiegelt.

Da die Christen ihren Glauben nicht ableugnen, folgt nun ge-
mass dem Gang des romischen Christenprozesses die Folterung,
die den Zweck hat, den Widerruf zu erzwingen. Bei diesem Teil
verweilt unsere Legende am lingsten, eine Eigenart, die sie wie-
derum mit den anderen frithmittelalterlichen Mirtyrerpassionen
teilt. Der Geschmack der Menge verlangte nach realistischer

318



Aufzihlung verschiedener Marter, und dieses Verlangen wurde
von den Hagiographen gestillt, ganz im Gegensatz zu den alt-
christlichen echten Mirtyrerakten, die kein Zugestindnis an die
Sensationslust der Masse machten, sondern zumeist iiber die
Folterqualen und den Tod des Mirtyrers rasch hinwegeilten.
Die Foltermittel, die gegen Felix und Regula angewandt werden,
sind der Reihe nach das Legen auf glithende Rider, das Werfen
in heisses Pech, das Trinken von heissem Blei, alles Strafen,
die in der Zeit der Christenverfolgungen (1.—4. Jahrhundert)
nicht bekannt waren, die vielmehr der Phantasie des Mittelalters
entstammen und zum festen Bestand der Martyrerlegenden ge-
horen. Nur die vierte Tortur, die man gegeniiber den beiden
Martyrern zur Anwendung bringt, die Einsperrung in einen
lichtlosen Kerker, hat ihre altkirchlichen Vorbilder.

Auf dem Gipfelpunkt der Qualen ertdont vom Himmel eine
Stimme, welche den heiligen Felix und seine Schwester stirkt
und ihnen den Eingang in das Reich Gottes in nahe Aus-
sicht stellt. Ein Zug, der in der mittelalterlichen Mairtyrerpassio
zur konventionellen Umrahmung der Folterszenen gehort. Da der
Widerruf der heiligen Geschwister trotz aller Marter ausbleibt,
schreitet Decius zur Fiallung des Urteils. Es lautet auf Todes-
strafe durch Enthauptung. ,,Und da die heiligen Mairtyrer das
gehort, sangen sie Gott Psalmen und sprachen: ,Deine Wege,
Herr, zeige, und Deine Pfade lehre uns; leite uns in Deiner
Wahrheit und lehre uns; denn Du bist Gott, unser Erléser’. Und
da sie mit einer Stimme einmiitig den Herrn Jesum Christum
anflehten, breiteten sie die Hinde zum Himmel aus und bogen
ihren Nacken, und indem die Henker ihnen ihre Haupter ab-
schlugen, endeten sie mit glorreichem Tode. Und siehe da, eine
Stimme psalmensingender Engel und Heiliger ward gehért, die
sprach: ,Ins Paradies hiniiber fithren Euch Engel und mit Ruhm
sollen sie Euch als Mirtyrer aufnehmen.” Und ihre seligsten Lei-
ber nahmen ihre Haupter mit ihren Handen und trugen sie vom
Ufer des Limmatflusses, wo sie den Mirtyrertod empfangen, ge-
gen jenen Berg 40 Ellen. Es ist aber jener Ort, wo die Heiligen
mit grosser Ehre ruhen, von der Burg Toricum 200 Ellen ent-
fernt; dort (am Begribnisort) sind von alten Zeiten her viele
Blinde und Lahme zum Preise Gottes und der Verehrung der
heiligen Mairtyrer geheilt worden und jetzt noch, wenn der

319



Glaube der Betenden voéllig wird, mogen ihre Bitten fiir man-
cherlei Notdurft Gewédhrung erlangen”.

So der Wortlaut der Legende, die mit der Erziahlung grosser
Wunder endet. Engel- und Heiligenchore begleiten mit ihrem
iiberirdischen Gesang die Hinrichtung, auch dies ein Stiick der
herkémmlichen legendiren Ausschmiickung von Martyrerviten.
Ebenso hat natiirlich das Heilungskrifte ausstrahlende Heiligen-
grab seine ungezahlten Vorlaufer. Die Zahl der Legendenmotive
ist ja iiberhaupt im Grunde gering; es sind immer wieder
dieselben Ziige, die in 6rtlich und zeitlich bedingter Abwandlung
wiederkehren. Fiir diese , Armut im Erfinden”, die nach Dele-
haye ein wesentliches Kennzeichen der christlichen Legenden ist,
ist gerade unser Bericht von Felix und Regula ein Beweis.

Das gilt auch im Hinblick auf das Kopftragen, das ja das
eigentliche Merkmal der Ziircher Legende von Felix und Re-
gula ist. Auch das Kopftragen ist, vom Standort der Legenden-
vergleichung her betrachtet, nur eine Variation iiber ein schon
alteres, sehr verbreitetes Thema. Wir kennen iiber 120 Heilige,
von denen erzidhlt wird, sie hitten nach dem Tode ihr abgehaue-
nes Haupt aufgenommen und weggetragen. Woher dieses Mo-
tiv letztlich stammt, ist immer noch strittig. Die Bollandisten,
die Bearbeiter des grossen katholischen Nachschlagewerkes
Acta Sanctorum, gehen von einer Predigt des hl. Chryso-
stomus (4. Jahrhdt.) aus, in der es heisst: ,,Wie die Soldaten
sich vertrauensvoll an ihren Konig wenden diirfen, wenn sie
ihm die Wunden zeigen, die sie in seinem Dienste bekommen ha-
ben, ebenso erlangen die Mairtyrer, wenn sie sich, ihre Haupter
in den Hinden, ihrem himmlischen Konig zeigen, alles, was sie
von ihm erbitten”. Dieses der Kanzelrhetorik entsprungene Bild
sei im Mittelalter bildlich dargestellt worden: ein Martyrer, der
als Symbol seines Zeugentodes und als Hinweis auf die Art, wie
er gestorben war, seinen Kopf in der Hand hielt. Solche Darstel-
lungen habe das Volk nicht verstanden und habe in seiner
Wundersucht sich dadurch zur Schopfung der Kopftragerlegen-
den anregen lassen.

Gegen diese ikonographische Herleitung des Kopftrigermotivs
hat E. A. Stiickelberg zwingend eingewendet, dass wir zwar seit
dem 8. Jahrhundert Kephalophorengeschichten haben, dass es
aber im 8. und den folgenden Jahrhunderten keinem Kiinstler

320



eingefallen sei, einen Heiligen mit dem abgeschlagenen Haupt
in der Hand darzustellen. Er verweist dafiir auf die aus dem 12.
Jahrhundert stammende Felix und Regula-Skulptur im Gross-
miinster zu Ziirich, die die Heiligen noch nicht kopflos abbil-
det. Erst das 13. Jahrhundert habe, wie z. B. die verschiedenen
Ziircher Siegel von 1219, 1225 u.s.w. zeigen, das unschéne Bild
mit dem Kopf in den Hinden hervorgebracht.

Stiickelberg selbst mochte den Zug vom Kopftragen aus dem
Grabbefund entstanden sein lassen, von der allgemeinen Tatsache
ausgehend, dass oftmals dusserliche Einzelheiten eines Grabes
auf die Gestaltung der Legende des in diesem Grabe gefundenen
vermeintlichen Heiligen eingewirkt haben. (Waffen z. B., die
man als Grabbeigabe fand, galten als Zeichen, dass es sich bei
dem Leichnam um einen Thebder handle). Da sich nun oft bei
Graboffnungen herausstellte, dass der Kopf infolge Verschiebung
des Erdreichs seine Lage nicht zwischen den Schultern, sondern
anderwirts, etwa zwischen den Armen hatte,” so musste notge-
drungen die naive Erkldrung entstehen, der Heilige habe sein
Haupt in den Handen getragen”.

Es fallt auf, dass Stiickelberg nicht den Versuch macht, auch
nur an einem konkreten Fall zu beweisen, dass eine Kopf-
trigerlegende im Zusammenhang mit einer Graboffnung, die
anormale Kopflage zutageférderte, entstanden ist. Solange kein
solches Beispiel beigebracht ist, schwebt seine Erklirung in der
Luft. Sodann vermag seine Theorie wohl die Kopflosigkeit ge-
wisser Heiliger, aber noch nicht das Umherwandeln mit abge-
hauenem Kopf zu erkliren. Dass man aus der ungewdhnlichen
Lage eines Schidels darauf schloss, dass man es mit der Leiche
eines Gekopften zu tun habe, ist wohl denkbar. Aber an den
Kopftrigergeschichten ist gerade die Behauptung, der Enthaup-
tete sei mit seinem Kopf noch weitergegangen, entscheidend —
und dieser Zug konnte doch aus der blossen Tatsache eines un-
normal liegenden Hauptes noch nicht erschlossen werden.

Wir miissen nach einer Losung suchen, die nicht nur imstande
ist, die Kopflosigkeit der Heiligen, sondern auch ihr Weiterge-
hen und Kopftragen zu erkliren, und die womdglich auch die ge-
waltige Verbreitung dieses Motivs aufhellen kann. Eine solche
Losung scheint sich mir in dem volkstiimlichen Glauben an ,,\Wie-
derginger” oder ,Lebende Leichname” anzubieten. Wiedergin-

321



ger, d. h. nach ihrem Tode wieder Gehende, nennt man Tote, die
teils als Hauchseele und Schattengespenst, aber haufiger in Le-
bensgestalt bezw. in der Verwundung oder Verstiimmelung ihres
Todes umgehen. Von solchen, z. B., die durch Rechtsspruch oder
Ungliicksfall ihren Kopf verloren hatten, glaubte man, dass sie
sich kopflos bezw. ihren Kopf tragend den Menschen zeigen.
Dieser Volksglaube ist seit dem Altertum fiir die europiischen
und die meisten aussereuropaischen Volker bezeugt. Aus der
heidnischen Zeit hat er sich ins Mittelalter hiniibergerettet und
hier eine christliche Form, eben die der Kopftragerlegende, an-
genommen.

Der Unbekannte, der in der kompilierenden Art seiner Zeit
unseren Bericht von Felix und Regula schuf, hat die Beliebtheit
des Kephalophorenmotivs gekannt. Er hat es in seine Schilde-
rung eingebaut und hat eben damit, dass er Felix und Regula
zu Kopftrigern machte, dem heiligen Paar eine Fortwirkung ge-
ben, die nun schon ein Jahrtausend iiberdauerte.

322



	Die Entstehung der Legende von Felix und Regula

