
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 5

Artikel: Ironie oder Ernst

Autor: Griesbach, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ironie oder Ernst
Von Eberhard Grisebach.

1—4 s gab und gibt innerhalb der bürgerlichen Welt geistige
/ Spannungen, die wie Gewitter- und Föhnlagen nach dem

lösenden Blitz oder einem erfrischenden Winde verlangen. Zeigt
sich, dass solche Wetterlagen mit ihrer Schwüle und ihrem Druck
im Geistigen wie in der Natur mit kleinen Veränderungen
immer wiederkehren und zum Klima des Bürgers und des
Menschen überhaupt unausweichlich gehören, so hilft oft nur ein

energischer Arbeitsentschluss, um die Einflüsse der Witterung
und die subjektive Empfindsamkeit zu überwinden.

Solche hintergründige Spannungen treten bei der Erörterung
aller Anliegen, die das Schicksal des Gemeinwesens angehen,
bei Glaubenskämpfen und Verfassungsänderungen, bei
gesellschaftlichen und moralischen Umbrüchen, bei Kultur- und
Bildungsfragen, bei der Neuregelung aller menschlichen Beziehungen

zutage. Es gehört ein geübtes geistiges Ohr dazu, um die
besonderen Nuancen und Gründe der Spannungen zu vernehmen,

welche die jeweilig gefährdete Lage ausmachen. Sie werden

am deutlichsten vernommen in der philosophischen Diskussion

der Zeit, vor allem im verantwortungsvollen Gespräch der
Lehrer der Philosophie. Ihre Gesprächslage war bisher
gekennzeichnet durch einen Streit um Standpunkte und Methoden. Der
Idealist stritt gegen den Materialisten, der Transzendentalphilosoph

gegen den Phänomenologen. Heute hat sich die Lage
wesentlich verschoben. Der Standpunktsvertreter, der Wahrheit-
künder steht einem Gesprächspartner gegenüber, der Kunde von
dem Streit der Wahrheiten und Standpunktssysteme erhielt und
zur Erkundung des geistigen Kampffeldes gerufen ist.

Ihre Unterredung ist gefährdet durch den Verdacht gegenseitiger

ironischer Behandlung. Beide haben das Gefühl einer
Brückenlosigkeit. Die Gedankenwege gehen in verschiedener
Richtung. Die Spannung zwischen den Ausgangspunkten ist zu

gross. Man kann sich nicht mehr begegnen. Ironie ist also kein
psychologisches Problem, sondern das Symptom einer bestimmten

Lage, eines eigentümlichen Missverhältnisses der Reden-

295



den. Es ist ein beängstigendes Anzeichen, dass Gemeinschaft und

Verständigung unmöglich zu werden drohen.
Ein Beispiel eines tatsächlich immer sich wiederholenden

Gesprächs mag die Problemlage veranschaulichen:
Ein Vertreter der Philosophie behauptet, dass ein Standpunkt,

ein Grundsatz, eine Methode und ein System für das Philosophieren

notwendig sei. Sein Gesprächspartner lehnt dieses ab,
hält jedes Standpunktssystem und jede dialektische Verknüpfung
der Standpunkte, Methoden und Prinzipien für eine Ideologie,
welche die eigentliche Lage des Menschen verdeckt. So muss er
den Einwand von der Gegenseite hören, dass er sich damit aus
der Philosophie herausstelle und die Möglichkeit verliere, einem
Denker in Vergangenheit und Gegenwart gerecht zu werden;
denn wohl alle Denker sind auf Standpunkte und Warheit bisher

bedacht gewesen. Der Glaube an eine standpunktlich
entschiedene Wahrheit sei als Grundbedingung fruchtbaren
Philosophierens und Diskutierens im Fortgang einer „ewigen"
Philosophie unerlässlich.

So droht das Gespräch abzubrechen. Man muss annehmen, dass

es dem Wahrheitstreiter heiliger Ernst ist. Und doch befindet
sich der Mitunterredner in Versuchung, diesen Kampfeifer nicht
ernst zu nehmen. Der Verteidiger einer Standpunktphilosophie
zieht sich seiner Ansicht nach mit seiner These auf einen mystischen

Grund zurück. Dort hat er sich der klaren Bestimmung seiner

Position schon entzogen. Er wäre zu fragen: Welches ist
eigentlich der behauptete Standpunkt? Kann er selbst von ihm
Rechenschaft ablegen? Er gibt vielleicht an, ein Fragender bleiben

zu wollen. Er will nur im Vollzug seines Denkens eine
positive Antwort geben durch Bilder und Symbole, durch seine

eigene Haltung. Damit hüllt er sich in eine dunkle Einsamkeit, die
schwerlich als ein klarer Standpunkt bezeichnet werden kann.
Grundlos und doch begründet, fragend und zugleich antwortend,
bewusst und zugleich unbewusst wird von dieser Position aus

geredet. Solche Paradoxie charakterisiert einen Standpunkt, der
ein Verstehen vonseiten des anderen ausschliesst. Es wird auf
eine Kommunikation abgestellt, aber es bleibt die Frage, ob der
andere einstimmen kann.

Das Seltsame ist, dass auch der „Standpunktslose", wenn wir
ihn zunächst einmal so um des Gegensatzes willen nennen wol-

296



len, der Gefahr ironischer Behandlung durch den Anderen ausgesetzt

ist. Denn jeder Versuch, sich über die verschiedenen
Standpunkte und Methoden, soweit sie in den früheren Gesprächen
zutage traten, zu erheben, sie zu unterscheiden, zu ordnen, muss
der Gegenseite als Ueberheblichkeit, als ironisches Spiel mit
Wahrheiten, als mangelnder Ernst erscheinen. Schliesst man sich

nicht selbst von dem philosophischen Gespräch aus? Ja, aber nur
von demjenigen Gespräch, welches um Standpunkte streitet.
Jetzt geht es um etwas Anderes.

Mit Ironie wird ferner darauf hingewiesen, dass jeder Versuch
einer Typologie und Weltanschauungslehre bisher immer einen

Standpunkt, eine Weltanschauung bewusst oder unbewusst
voraussetzte, von denen aus eine Unterscheidung, Rangordnung,
Bewertung und Kritik erst möglich wurde. Es liegen zahlreiche
Weltanschauungslehren dieser Art heute vor. Auch eine kritische
Weltanschauungslehre, die selbst keine Weltauschauung sein

wolle, habe ihren absoluten Standpunkt. Und dieser Standpunkt,
so wird mit Nachdruck behauptet, liege eigentlich nicht mehr im
Bezirke der zünftigen Philosophie, sondern rage in die Theologie
hinein, die in ihrer Dogmatik vielleicht von solchem Grunde als

Offenbahrungswahrheit zu künden vermöge. Ein solcher
theologischer Glaube sei von dem Vernunftglauben zu unterscheiden.

Ist es damit dem Unterredner ernst? Er schiebt doch dem
Anderen jetzt unter, was er selber eben noch tat. Er gibt ihm
nur ironisch einen anderen Titel. Ein Mystiker wittert Mystik
beim Anderen. Jeder scheidet aus dem Gespräch mit dem
Bedauern, ironisch behandelt und missverstanden zu sein.

Die Ironie als Symptom kehrt heute in allen Gesprächen der
Zeit wieder. Brücken wurden zwischen Menschen zerstört, der
Verkehr der Bürger untereinander erschwert. Hier hat eine
Untersuchung über Ironie und Ernst notwendig einzusetzen, denn
Abgründe tun sich auf zwischen den Menschen.

I

Was ist schuld daran, dass solche Ironie überwiegt und die
gemeinsam e Arbeit durch Missverständnisse und Misstrauen
gefährdet wird? Wie kamen die Philosophen zu ihrer ironischen
Haltung?

20 297



Eine Vorfrage sei vorerst gestellt. Wozu wurde die Philosophie

in der bürgerlichen Gemeinschaft bisher in Anspruch
genommen? Erwartete der Bürger von ihr die Erklärung von
Verlegenheitssituationen, die Enthüllung von Missverständnissen und

Unwahrheiten, oder wollte man nur die Begründung und Bestätigung

dessen, was man in Theorie und Praxis längst für wahr,
gut und schön hielt und damit die Anerkennung der bisherigen
allgemeinen traditionellen Grundhaltung, welcher Art sie auch
sein mag?

Diese Frage ist deshalb wichtig, weil zunächst festgestellt werden

muss, ob der Anspruch auf Philosophie in der Krise der
bürgerlichen Gesellschaft ernst oder ironisch gemeint ist, ob man
den Philosophen Wahrhaftigkeit und unbedingte Redlichkeit
zutraut auch in dem Fall, dass nichts zu bestätigen und
anzuerkennen, sondern vielem zu widersprechen ist. Tut man im
Gemeinwesen nur so, als ob man der Philosophie bedürfe? Konkret
gesprochen heisst das: werden die philosophischen Lehrstühle
innerhalb der Bürgerschaft ernst genommen oder nicht? Lässt
man sich in der Bürgerschaft die bitteren Wahrheiten sagen, die
ihre Situation wirklich betreffen, oder sucht man in der Philosophie

nur eine Versicherungsanstalt?
Angenommen, die Lehrer der Philosophie Hessen sich

angelegen sein, auf die Wünsche nach Anerkennung und Bestätigung
einzugehen, angenommen, sie würden das Gemeinwesen, seine
Institutionen der Sitte, des Rechts, der Gesellschaft logisch oder
existenziell begründen und ihre Herkunft und ihren Sinn nur
interpretieren, so könnten sie zeitweilig Erfolg haben und sogar
zu Ehren kommen. Aber damit wäre es schnell wieder zu Ende,
sobald die Grundhaltungen und Grundsätze in der Gemeinschaft
wechseln. Das mag uns zur Warnung dienen. Ein Sarkasmus wird
die Folge dieses Abhängigkeitsgefühls bei den philosophischen
Lehrern sein müssen. Die Schuld daran, dass die Lehrer ironisch
werden, liegt meist bei der Bürgerschaft, die im Besitz des wahren

Standpunktes zu sein glaubt. Der Bestätigungswahn der
Mitbürger, der mangelnde Ernst der Fragenden konnte die Lehrer
der Philosophie dazu verführen, unbekümmert um die Notlage
der Bürgerschaft ein System auf einen Grundsatz und eine
Wahrheit zu erbauen. Wahrheitsliebe in diesem himmelstürmenden

Sinne ist keine Wahrhaftigkeit, sondern Herrschsucht. Es

298



darf dem Bürger nicht verschwiegen werden, dass es noch
andere Wahrheiten, Herrschafts-Strukturen und Systeme gibt. Der
Lehrer der Philosophie sollte auch wissen, dass er mit seinem
System nur solange auf Anerkennung rechnen kann, als er den

grundsätzlichen Bedürfnissen des Gemeinwesens entspricht, oder
in ihm wenigstens eine Partei findet, die mit seinem Standpunkt
übereinstimmt und deshalb seine Wahrheit gegen den Widersacher

schützt.
Gibt es eine vorherrschende Partei in der Bürgerschaft, so

wird über die gültige Weltanschauung politisch entschieden.
Der Philosoph müsste abwarten, ob die Wahl auf seinen Standpunkt

fällt oder ob er als Philosoph im Staate eine Entscheidung
treffen darf, wie Plato das einst erhoffte, Hegel oder Schelling
als Staatsphilosophen es zeitweilig in Wirklichkeit taten. Kann es

für die Wahrheitsforschung eine grössere Ironie geben, als wenn
man sie in solche Lage versetzt?

Die Frage wäre einmal zu stellen, wer in Gemeinschaftskrisen
die ethische Grundlage zwecks Erneuerung der Erziehung
bestimmen soll: der Philosoph oder der Politiker. Oder kann ein
Historiker ihren Streit schlichten, indem er aus der historischen
Kenntnis des Volkes ein überkommenes Ethos, eine ererbte
Grundverfassung herleitet, die als christlich oder bürgerlich
humanistisch bezeichnet werden kann, kirchliches und staatliches
Gebot mit einander verbindet? (Max Huber) Eine solche
ethische Wahrheit setzt die Anerkennung durch eine metaphysische

Geschichtsphilosophie voraus. Muss man diesem Ansinnen
gegenüber nicht wieder ironisch werden, wenn man um die Vielheit

möglicher Geschichtsauffassungen um die Problematik der
philosophischgeschichtlichen Methodik1) weiss und den Streit der
Geschichtsmetaphysiker in Vergangenheit und Gegenwart kennt?
Jeder einseitigen Geschichtsdeutung und jeder historischen
Ableitung eines bürgerlichen Ethos wird man deshalb misstrauen
müssen.

Aber wenn eine Uebereinstimmung der philosophischen Arbeit
mit der Bemühung um Erneuerung der Erziehung und Bildung
wünschenswert und möglich ist, besagt es noch nicht, dass die
Philosophie der politischen Entscheidung oder einer bestimmten

') s. h.: E. Hoffmann „Ueber die Problematik der philosophiegeschichtlichen
Methodik." Theoria Heft 1 1937

299



Auffassung der Tradition unterworfen ist, dass der zünftige
Philosoph die vorherrschende Weltanschauung nur zu bestätigen
hat. Ist der totalitäre Anspruch eines Staates eine Gefahr
für die freie Forschung der Philosophie, so ist es die totalitäre
Standpunktsphilosophie für das Gemeinwesen nicht minder.
Denn ihre Anerkennung und Uebernahme würde einen geistigen
Zentralismus zur Folge haben, der durch die Herrschaft einer
Philosophenschule zum Ausdruck kommen müsste. Der Verkünder

einer System-Wahrheit wird sich einen totalitären Staat
wünschen, in welchem er selbst wie Plato geistig herrschen
kann. Das ist nun keine Ironie mehr, sondern der Ernst unerbittlicher

Logik.
Welche Wirkung haben solche Lehren auf den Schüler? Die

Jugend wird angeleitet, auf den allein gültigen Standpunkt zu
achten oder eine gleiche Grundhaltung im Vollzuge ihres Denkens

einzunehmen wie der Lehrer, um sich in der Methodik dieser

Schule zu üben. Wie weit diese junge Generation damit noch
anderen Standpunkten gerecht werden kann, bleibt zu fragen.
Soll sie den Föderalismus und die Neutralität des Denkens
aufgeben und auch grundsätzlich die Zentralisation in Staat und

Philosophie bejahen? Aus den Widersprüchen der Systeme
stammt die Frage, welche es ernst mit der Philosophie meint
und deshalb eine ernste Behandlung der Sachlage fordert. Wie
kann man in dieser gegebenen Lage auf einen Standpunkt und
eine Wahrheit sich festlegen?

Darauf wird der Standpunktsvertreter mit den Vorwürfen der
Skepsis, des Relativismus antworten und behaupten, dass solches
Philosophieren die Tatkraft der Jugend lähmte. Er wird wiederholen,

dass auch jeder Orientierungsversuch einen absoluten
Standpunkt voraussetze. Gewiss, auch wer die Ansprüche auf
Bestätigung und Anerkennung nicht befriedigt, sondern eine

Orientierung über die Standpunkte in einer kritischen
Weltanschauungslehre zu geben versucht, bleibt der Gefahr ausgesetzt,

nur ein Wissen um die geschichtlichen Veränderungen,
d. h. eine historische Wissenschaft zu begründen, statt auf die
Gegenwart Bezug zu nehmen. Er fällt damit wieder einer Ironie
anheim, wie sie der Geschichtsphilosoph Hegel als „absolute Ne-
gativität" oder der Aesthet als „romantische Ironie" vertreten
hat, indem er aus der Ironie eine moralische Haltung machte, um

300



die Tragik des Lebens zu überwinden und sich dem Ernst zu

entziehen*). Aber diese Gefahr kann auch vermieden werden.

II

Im Räume der geschichtlichen Betrachtung lässt sich die zweite
Frage beantworten, wie kam es, dass der Lehrer der Philosophiegeschichte

zu seiner ironischen Haltung kam? Lässt sich in der
Geschichte nicht „wahrer" Ernst lernen, da sie in der Vergangenheit

den Reichtum und Widerstreit der Standpunkte aufzuzeigen

vermag?
Da der Ernst der Gegenwart die Romantiker schreckte und

sie sich nicht ernsthaft in Anspruch nehmen lassen wollten, flüchteten

sie in das Reich der Erinnerung und Einbildung, in die
Geschichte. Ein glücklicheres, schöneres Land tat sich ihnen auf.
Hier konnte jeder sich, wie Macchiavelli, mit den freien Geistern
aller Zeiten in Festkleidern unterhalten, ihre Ideen aufnehmen
und weiter entwickeln. Man hatte es in der Geistesgeschichte
nur mit den Spitzenleistungen der Menschen, den Antworten
heroischer Geister zu tun. Die Krisen konnte man in der
Vergangenheit übergehen. Es galt, die blitzenden Einfälle und
aufklärenden Gedanken in ihrer idealen und realen Dialektik für
sich zu betrachten und Ursprung und Ziel solcher geistigen
Entwicklung zu erklären. Solcher Verkehr mit den Grossen der
Geschichte, ihre Darstellung und Interpretation ist eine verwöhnende

Beschäftigung, die zur Folge hat, dass man den Ernst
wirklich vergisst oder ihn in das Spiel einer listigen
Weltvernunft mit den Menschen umdeutet. Solche Ironie ist die
„Negation der Negation", die „absolute Negativität" der
Weltgeschichte. Sie versuchte sich zwar gegen die ästhetische Ironie
abzuheben und ihre Ernsthaftigkeit darzutun (Hegel gegen die
Romantik), aber beide blieben verwandt. Die romantischen
Aestheten folgten einer Geschichtsphilosophie in den Spielraum
der Erinnerung und kosteten dort die Nichtigkeit des Menschenschicksals

aus. Sie suchten die Lebensfreude aus der Schwere des
Daseins mit Witz zu retten.

*) Es sei hier verwiesen auf die glänzende Abhandlung von Dr. Fritz Ernst
„Die romantische Ironie"', Zürich, Verlag Schulthess & Co., 1915, ferner
auf die klassische Darstellung Sören Kierkegaards „Ueber den Begriff der
Ironie" (mit ständiger Rücksicht auf Sokrates), München und Berlin, 1929.

301



Die Historie lehrte also nicht den wirklichen Ernst, sondern

nur den angeblich wahren, und dieser „wahre Ernst" blieb noch

eine Ironie. Mit Ironie vermochte man Geschichte und Geschehen

zu interpretieren oder zu verändern, wie Hegel und Marx.
Ironisch hat man die Sinn- und Seinsfrage zugleich gestellt und
beantwortet. Die Dialektik als Selbstgespräch hat das wirkliche
ernste Gespräch eine Zeit lang ersetzt. Kein Wunder, dass man
glaubte, sie in einer philosophischen Schule meistern und
gehorsam erlernen zu können. Der Tag mit seinen Nöten schien
der Jugend beendet. Der Gedanke flog, unhörbar wie die Eule
der Minerva in der Dämmerung als ein Symbol der alles
verstehenden Ironie, den Tatsachen hintennach. Alle Aeusserungen
der Philosophen in der Vergangenheit wurden als Momente und
Stufen einer frei schwebenden geistigen Entwicklung betrachtet,
deren treibende Kraft als natürliches oder logisches Bewegungsgesetz

dialektisch schon früher begriffen wurde (Hobbes und

Hegel). In diese Bewegung des Geistes wünschte man
einzuspringen, welche Ironie! Ein gesicherter Standpunkt schien durch
die Geschichtsauffassung garantiert. Es war nichts zu riskieren.
Der vulkanische Boden, auf welchem die Systemtempel der
Griechen einst sich aufbauten und wankten, ist durch die alles
begreifende Vernunft abgekühlt und grundsätzlich als Ursprung
begriffen, damit aber zugleich ungefährlich und unfruchtbar
gemacht. Jeder geistreiche Kopf konnte sich einfallen lassen, ohne
Risiko der sinngebende Philosoph der nächsten Epoche sein zu

wollen, die Philosophia perennis von sich aus weiterzuführen.
Durch das Vorbild eines grossen Geistes, einer historischen
Grösse ist mancher angeregt worden, sich permanent „geschichtlich"

zu gebärden und angeblich ursprüngliche Wahrheiten zu
künden (Nietzsche nach der Vorlesung Jakob Burckhardts „Ueber
die geschichtliche Grösse"). Es scheint ein hohes Ziel, in die
Geistesentwicklung einzugreifen, durch den Vollzug des eigenen
Gedankens dem Fortschritt zu dienen, Umwertungen zu
vollziehen, neue Werttafeln aufzustellen. Erneuerung kommt nach
der Lehre der Geschichte vom Neuen, das vom schöpferischen
Geiste stammt. So sucht man die Quellen der Ideen in der
schöpferischen Grundhaltung phänomenologisch oder psychologisch

zu entdecken. Man fragt nach dem zureichenden Grunde,
anscheinend bescheiden, indem man sich fragend für den letzten

302



Grund in „der Freiheit zum Grunde" offenhält (Martin
Heidegger: „Vom Wesen des Grundes"). Man ahmt, durch die
Grössen in der Geschichte belehrt, die Haltung des je Fragenden

und Wahrheit Entdeckenden, des Schöpferischen nach, weil
Ursprünglichkeit, das Aufblitzen des Seelenfunkens als wesentliches

Erbstück der Philosophie versprochen wurde. Die Ironie
der Weltgeschichte wirkt sich an dem geschichtlich Verstehenden
unheilvoll aus, wenn er sie auch für den letzten „wahren" Ernst
hält.

Die Jugend möchte an die Schlüsselgewalt solcher Wahrheitsdenker

glauben. Sie lauscht mit rührendem Ernst den schönen

Worten der Wahrheitskünder, den reichen Wortschöpfungen,
die wie Chiffern des Absoluten klingen. Die Denker werden häufig

wie Dichter geschätzt, und mit ihren Gedanken werden die
Dichtwerke interpretiert. Wie kommt es, dass sie sich dazu
eignen? Wir antworten: Es handelt sich bei beiden um Offenbarung

von Wahrheiten in Worten, die der Natur als Symbole
geliehen werden. Das Sein der Welt erhebt sich zu seinem Be-

wusstsein im Denken und Dichten.
Die Jugend möchte gern Vulkane schauen; sie wird eines

Tages gewahr, dass es sich um ausgebrannte Krater handelt. Die
Einbildungskraft mag an den Rändern der Feuerschlünde
herumtanzen, ihr Spiel und Tanz bleibt wahre Ironie, die einem Dichter

anstehen mag, nicht aber dem ernst gewordenen Denker.
Philosophie und Poesie münden leicht in einen unfruchtbaren
Aesthetizismus aus, der nur dann einen wirklichen Ernst
verrät, wenn er die Denker und Dichter zum Untergang führt.
Die grossen Ironiker der Geschichte fanden ihren Untergang.

Lehrer und Schüler waren und sind in Gefahr, sich in dem
erinnerten Einbildungsraum der Historie zu verlieren, dort mit
einem Rezept des Antwortens zu spielen, den Ernst der konkreten

Notlage und die Schwere des Daseins zu vergessen, und
dadurch dem eitlen, leichtfertigen Wahn des Erneuerers zu
verfallen. Ohne Not lässt sich Geschichte als Problem- und
Ideenentwicklung verstehen, aber als Verstehender tritt man nicht in
die Fragenot der Zeit ein. Philosophieren wird auf historischer
Grundlage allzu leicht zur Reflexion über die Philosophie. Das
Selbstverständnis der Philosophie ist nichts als Selbstbespiege-
lung und Selbstironie. Bewusst kann man nicht der

303



Philosoph seiner Zeit, der ursprüngliche
Ausleger des Seins und seines Sinnes werden. Wer
die Methodik und Grundhaltung eines „epochalen Denkens"
kennt und sie nachzuahmen sucht, wer vom Wesen des Grundes
etwas zu ahnen und die „Freiheit zum Grunde" zu besitzen
meint, praktiziert immer noch eine Ironie, die der Mensch von
der Geschichte lernte und die ihn zur Romantik verführte. Alle
ernsten Notlagen sind von ihm durch Verständnis schon
überwunden, ehe die Infragestellung seines vereinzelten Standpunktes

sich im Missverstandensein geltend machen kann. Er ist dem
wirklichen Ernst ausgewichen.

Dieser Ironiker wird sich auf seine Lehrmeister: die Natur,
die Weltgeschichte und die Gemeinschaft berufen, die der
Ohnmacht des Menschen, seiner Vergänglichkeit, seiner Eitelkeit und
Baulust spotten. Er ahmt sie „ironisch" nach. Er vergisst, dass er
ihre zerstörende Macht, ihre vulkanische Gewalt, ihren Widerspruch

nicht beherrscht. Er mag sich ferner auf die grossen
Ironiker berufen, auf Zenon, Sokrates, Pyrrho, Pascal und Kierkegaard,

Schlegel oder Nietzsche, aber er darf nicht vergessen,
dass diese an ihrer Ironie zugrunde gingen, wenn sie wirklich
ernsthaft dachten. Geschichtliche Grösse nachzuahmen, bleibt in
jedem Fall gefährlich, denn dies führt zum sicheren Untergang.

Ironie kann auch ein Tor zum Ernste bedeuten. Will man an der
Not der Bürger, an ihren gegenseitigen Infragestellungen
verantwortungsvoll teilhaben, muss man die Ironie der Historie und
der Romantik hinter sich gelassen haben, man muss die
Infragestellung aller eigenen natürlichen, historischen und sozialen
Ideologien riskieren. Mit der Fraglichkeit aller erlösenden
Systeme und prophetischen Wahrheiten wird im gegenwärtigen
Gespräch ernst gemacht. Hier gilt keine ausschlaggebende
Ursprünglichkeit mehr. Man wird nun mit Mitleid auf die Illusionen

vor dem Tore zurückblicken und Selbstironie in dem
ernsteren Sinne treiben, dass wir über unsere Prophetenallüren und
Ursprünglichkeitsansprüche von gestern zu lachen beginnen. Es

bleibt nur die Möglichkeit, will man am Ernste teilhaben, sich

von der Selbstbesinnung und Selbstliebe abzuwenden und seine
Aufmerksamkeit dem Gespräch der Bürger in der Stadt
zuzukehren. Wahrheitsliebe ist nicht identisch mit Wahrhaftigkeit.
Der Ernst der Lage fordert Redlichkeit als Teilnahme am Ge-

304



sprach. Nur der verantwortungsbevvusste Teilnehmer wird von
den Mitbürgern ernsthaft in Anspruch genommen.

III
Das Standpunktsproblem ist damit überwunden. An seine

Stelle tritt die Standorts- oder Bodenfrage. Wo der Ernst
vorherrscht, befindet man sich immer auf realem Boden einer Not,
die in jeder Oesprächslage zutage tritt, aber nicht ironisch
vertuscht werden darf. Ein Standort ist uns gegeben durch die

Infragestellung jeder ontologischen oder transzendentalen Position,

durch die Verwirrung der Systeme und Weltanschauungen,
durch den Gegensatz politischer Anschauungen innerhalb der
Bürgerschaft. Hier richten die revolutionärsten Gedankenblitze,
die kühlsten Begriffe des Verstandes nichts mehr aus. Die
Spannungen und Notlagen bleiben beständig. Es bietet sich in diesem
bedrückenden Klima Gelegenheit zu gegenständlichem, positiven
Arbeitsentschluss. Der Bodçn selbst verbietet absolute
grundsätzliche Entscheidungen für die eine oder andere Methode des

Denkens, für die idealistische oder materialistische Geschichtsauffassung,

für einen Aesthetizismus oder Moralismus, für einen

geistigen oder natürlichen Mythos. Der Standort umfasst alle
Standpunkte. Auf dem Boden der ernsthaften Gemeinschaft
bürgerlichen Lebens werden diese einseitigen Entscheidungen
verantwortungslos. Es gibt nur eine Alternative: Ironie oder Ernst?
Dieses Entweder-Oder kennzeichnet die Lage heute.

Zur Ironie kann man aus Verzweiflung greifen, wie Kierkegaard,

man kann sie als pädagogisches Mittel verwenden, wie
Sokrates oder Descartes, um den Zweifel an der eigenen Klugheit

zu wecken, man kann zu ihr als einem Erklärungsmittel der
Weltgeschichte Zuflucht nehmen wie Hegel. Der Ernst aber
ist etwas, das weder ergriffen noch begriffen
werden kann, sondern was uns überfällt und
Beachtung fordert. Jeder Bürger und Lehrer mag sich
fragen, wofür er sich entscheidet. Gibt man dem Ernste räum, so
ist man in Anspruch genommen. Man muss antworten mit seiner

Arbeit an sich selbst.
Es wird der Philosophie von den Bürgern nunmehr die

Aufgabe anvertraut, auf dem realen Boden alle Belange des

Gemeinwesens, alle Konflikte und Gegenstände, von den einfach-

305



sten und gewöhnlichsten bis zu den kompliziertesten, die das

private und öffentliche Leben angehen, in ihrer Bedeutung zu
klären, ihre Beziehungen zueinander zu bestimmen. Damit ist für
alle Lehrer der Philosophie eine willkommene Gelegenheit zu

vielseitiger gemeinsamer Arbeit auf diesem Boden gegeben. Der
Standpunktsstreit bekommt einen neuen standörtlichen positiven
Sinn. Er wandelt sich zur Ergänzung der Standpunktvertreter in
einer gemeinsamen Situation. Der leidige Wettstreit um Wahrheit

unter den Lehrern hört auf, die Schüler brauchen sich nicht
mehr für den einen oder andern zu entscheiden. Es wird keine
Gefolgschaft gefordert. Die Jugend ist mit den Männern der
Wissenschaft an der Arbeit, die bodenständigen Spannungen, die
sich als unaufhebbar erweisen, gründlich sachlich aufzuhellen.
Keine Ideologie darf sie länger zudecken. Anlässlich der wirklichen

Lage, in welcher sich alle Standpunktsvertreter von gestern
befinden, erscheint die Lage des gesamten bürgerlichen Daseins
in permanenter Krise. Es kann sich nicht mehr darum handeln,
anlässlich von Bildungs- und Erziehungsfragen dieses oder jenes
moralische System zur Begründung der Pädagogik auszuwählen
oder ein besseres und schöneres anzubieten. Die Probleme
haben ihren Charakter völlig verändert. Sie sind zu Orientierungsfragen

in gegebener Notlage geworden.
Bodenständige Konfliktslagen sind aufzuklären. Wir wenden

uns von der Selbstbesinnung zur Beobachtung der positiv
gegebenen Erfahrungsgegenstände zu: den Gesprächen. Der Sinn, mit
welchem wir Erfahrung aufnehmen, bleibt das geistige Ohr, die
unterscheidende Vernunft. Der Schwerpunkt hat sich vom
individuellen Subjekt, seinem Gefühl und Verstände, von seinen
Ideen, seiner Seele auf eine äussere Gesprächslage in die
Gemeinschaft verlegt, die den Ernst durch die im Lauf des Ge>-

sprächs erfahrenen Widersprüche ankündigt. Alle Subjektivität
ist in Frage gestellt.

Auch von „Standpunktslosigkeit" kann auf diesem Boden des

bürgerlichen Lebens nicht mehr die Rede sein. Der gebrauchte
Ausdruck stammt aus dem Wörterbuche der Ironie. Es gilt den
Reichtum der Standpunkte auf dem realen Boden zu
berücksichtigen und jedem Bürger seinen Arbeitsbezirk anzuweisen.
Der Bürger wird in den Schulen dazu gebildet werden müssen,
dass er jeden möglichen Standpunkt kennt und die verschiedenen

306



Belange der Kunst, der Moral und der Wissenschaften, die Sphären

der Wirtschaft, des Rechtes, des Staates und der Kirche zu
unterscheiden vermag. Wie die Bewohner eines bürgerlichen
Hauses in den verschiedensten Räumen wohnen, so verkehrt der
Mensch nach Beruf, Anlage und Neigung in getrennten
Arbeitsbezirken. Es kann keine Rede davon sein, dass die Jugend
dadurch sich gelähmt fühle, dass man ihrer Tatkraft viele Räume
öffnet. Gewiss verlangt man von jedem rechtschaffenen Bürger,
dass er seinen Arbeitsplatz und also einen „Standpunkt" habe,
von dem er im speziellen Bescheid wisse. Zu diesem Bescheidwissen

gehört aber die Kenntnis des Platzes im Ganzen, des besonderen

Charakters seines Raumes und seines Verhältnisses zu den
anderen. Die Besinnung auf das Ganze, welche man eben
Philosophie nennt, kann niemals ergeben, dass einem Standpunkt der
Vorrang über die anderen gebühre. Jedes Bürgerhaus bildet als
Ganzes eine Einheit, aber Fundament und Dach bleiben von
Grundwasser und Blitz immer bedroht. Kein Haus bleibt für sich
allein. Es gibt in der bürgerlichen Stadt viele Häuser, und keines

gleicht dem anderen. Jedes hat sein Herdfeuer, seinen Ofen
oder Kamin, man forsche aber, welche Flamme das praktische
Leben in Wirklichkeit durchwärmt, ob nicht das angeblich
„ewige" Lämpchen nur ein flüchtiger ästhetischer Schein sei, wie
bei einem Dichter. (R. M. Rilke) Sucht ein Denker das Ganze

zu überblicken, so tut er es nicht mehr mit dem Anspruch, die

Ungleichheiten zu vertuschen.
Der Ernst unserer Lage ist unausweichlich. Er fordert kein

Martyrium im Dienste einer mythischen Wahrheit, die wir zu
besitzen meinten, sondern er fordert das tägliche Opfer unseres
wahren Herrschaftswillens. Nicht auf die Behauptung unserer
Eigentlichkeit, nicht auf die Schöpfung unseres individuellen
oder gemeinschaftlichen Daseins als Persönlichkeit oder selbst-
bewusstes Gemeinwesen kommt es an, sondern auf die Beackerung

eines gemeinsamen Bodens, auf die Zubereitung eines

gegebenen, geistig und natürlich bedingten Feldes mit der Pflugschar

und der Egge des Gedankens. Die Verhältnisse der
umgebrochenen Erdschichten sachlich zu erforschen, heisst
Gerechtigkeit üben. Die verschiedenen Tatbestände, Bezirke und
Anliegen innerhalb der Gemeinschaft müssen geordnet werden.
Jeder Arbeiter erhält in einem einzelnen Betrieb seinen Platz.

307



Zu solchen Tatbeständen gehören auch die Theoretiker und ihre
Theorien, die vor der Wendung zum gemeinsamen Boden ihren
Standpunkt, ihre Wahrheit, ihre Methode und ihr System ungestört

für sich ausgebaut haben. Auch allen diesen, den Idealisten
und Materialisten, den Aesthetikern und Moralisten, den
Mystikern und prophetischen Denkern können wir gerecht zu werden

versuchen. Gerecht sein heisst, auf den Reichtum der
Dimensionen des Geistes eingehen, seine unterschiedlich klingenden

Sprachen (Terminologien) erlernen, alle Methoden der
Wissenschaften studieren. Es heisst auch, sich hüten vor den
Verfehlungen, wie wir sie uns alle im Erkenntnisbezirk so leicht
zuschulden kommen lassen.

Da wir jede Wissenschaft innerhalb der Gesamtlage betrachten

müssen, können wir den systematischen Ort der Einzelnen
feststellen, den Wandel ihrer Schätzung und Ueberschätzung
beobachten, unsere Zeit verstehen, dem Ernst der Situation durch
Erkenntnis und Meiden der Gefahren Rechnung tragen. Es ist
keine Ironie, wenn wir jetzt die positiven Verdienste aller
Ideologien anerkennen, auch keine oberflächliche Toleranz. Die
Ideologen haben einmal eine Dimension entdeckt, ausgebaut und die
Gefahr ihrer Ueberschätzung durch das eigene Beispiel ihres
Lebens aufgewiesen. Nur ihrer Ueberschätzung gegenüber darf
man intolerant sein. Die ernste Aufgabe der Philosophie ist es,
das bürgerliche Dasein aufzuhellen, indem man Unwahrheiten
und Selbsttäuschungen enthüllt, damit das Bürgertum dank dem

Ernst, der in ihm waltet, sich neu erbauen kann. Es bedarf der
gemeinsamen Anstrengung und Erfahrung. Da diese Aufgabe
mehr als ein Menschenalter benötigt, sind selbstlose Mitarbeiter
nüchterne orientierte Mitunterredner, welche die Ironie
überwunden haben, notwendig, aber keine Gefolgschaft. Auf dem
Boden der Psychologie, der Anthropologie, der Ethik und Logik

ist die Wendung zum konkreten Gegenstande durchzuführen.
In der Psychologie, um ein Beispiel anzudeuten, geht es nicht
mehr um die Berücksichtigung eines Bestätigungswahnes, um
eine Anerkennung der Seelenverliebtheit der Bürger und
Bürgerinnen, sondern um die Darstellung der seelenkundlichen
Differenziertheit, um die Widersprüche der Psychologien. Es geht
um die Ueberwindung der Ironie als Verlegenheitssymptom im
Gespräch der Einzelseelen und ihrer Psychologen. Das ist nur

308



möglich durch Teilnahme an allen Gesprächen und Infragestellungen,

welche im Laufe des Zeitgesprächs auch der grösste
Schulmeister der Psychologie mit allen seinen fertigen Begriffen
und Bildern von der Seele erfährt. Bodenständige Psychologie
treiben heisst erzählen, von den tatsächlichen Schicksalen und

Verwandlungen der Seele, welche sie im Laufe seelenkundlicher
rücksichtsloser Forschung erfuhr. Dabei wird man in die
Verlegenheit kommen, dass man sich mit den Psychologen früherer
Zeit missversteht, denn sie vertreten noch Standpunkte, sie
besitzen noch „Wahrheiten" von der Seele. „Oft lügt der Geist
über die Seele", sagt Nietzsche im Zarathustra. Heute gilt es,
redlich zu werden und den Bürger zu orientieren über den Wert
solcher Wahrheiten. Man muss die Gefahren der Psychologien
kennen, darf aber nicht in der Ironie stecken bleiben.

Die geistigen Spannungen und Krisen, welche zum Ausdruck
kommen in solcher Ironie, sind durch einen energischen Arbeits-
entschluss, durch sachliche Klärung des Bodens, auf welchem
wir leben, zu überwinden. Bei den gemeinsamen Schwierigkeiten

dieser Arbeit wird das gegenseitige Misstrauen und jegliche
ironische Behandlung schwinden müssen, denn da, wo Eitelkeit
und Herrschsucht in Frage gestellt werden, beginnt der Ernst. Im
wirklichen Dasein werden wir zur Sache und zum Ernst gerufen.

Die Frage bleibt nur, ob wir dem Rufe verantwortungs-
bewusst Folge leisten oder uns noch einmal mit Ironie auf uns
selbst zurückziehen wollen. Gemeinschaft schenkt Ernst
in jeder Arbeit, sie hilft zur Ueberwindung der
Ironie.

Die Zukunft der bürgerlichen Welt hängt von der positiven
Entscheidung besonnener Bürger ab, grundsätzlich dem
unausweichlichen Ernst ihrer Lage Rechnung zu tragen und diejenigen

Unmündigkeiten zu überwinden, die sich als verhängnisvoll
erkennen lassen. Auf die angeblichen Offenbarungen der
Wortführer, seien es Dichter, Denker oder Mythologen zu warten,
wäre ein bedenkliches Symptom der Angst, die schlimmer ist
als alle Ironie. Es hiesse die Freiheit des Gemeinwesens der
Abhängigkeit von Illusionen opfern. Aber — so wird man fragen —
kann man denn ohne Illusionen leben?

Den Spruch des Horaz „sapere aude" müssten wir heute als
Antwort sehr frei übersetzen: Wage es vom wirklichen Ernste
zu kosten!

309


	Ironie oder Ernst

