Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5(1937-1938)

Heft: 4

Artikel: Der Mensch im christlichen Denken
Autor: Vogelsanger, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758993

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Mensch im christlichen Denken.

Von Peter Vogelsanger.

Dass der Mensch sich selbst zur Frage wird, hat den
Grund darin, dass er nie ein reflexionsloses Geniigen
in seiner blossen Gegebenheit findet, sondern dass der Men-
schengeist mit dem erwachenden Bewusstsein seiner Krifte
jederzeit sein wahres Wesen in einem Ort jenseits des natiir-
lichen Gegebenen sucht, in einem Inwendig-Ueberlegenen, das
ihm fordernd gegeniibertritt. Nietzsche mit seinem Wort vom
,,Menschen, der iiberwunden werden muss” und Augustinus
mit seinem ,,Transcende te ipsum’ deuten beide in ihrer Sprache
auf dieses Urratsel unserer Existenz hin. Zugleich weiss aber
der Mensch, dass er jenes Hohere nicht wirklich ist, und so
ist er ein gespaltenes Wesen und ist sich auch seiner Ge-
spaltenheit mehr oder weniger deutlich bewusst. Im ruhelosen
Sichselbstsuchen des Menschen in Kultur, Philosophie und Reli-
gion manifestiert sich dieses Menschenritsel. Aber gibt es eine
Moglichkeit, es zu deuten? Im abendlindischen Denken fehlt
es wahrhaftig nicht an Versuchen dazu; jede Zeit hat ihr
besonderes Bild vom Menschen gepragt. Umgekehrt wirkt das
Selbstverstindnis des Menschen in eminentem Masse wieder
auf die Gestaltung seiner Lebenswirklichkeit zuriick, ja es
erweist sich geradezu als ein wichtiger geschichtsbildender
Faktor, es bestimmt die Lebendigkeit, den Humanitatsgehalt
einer Kultur. Aber die Anschauungen vom Menschen sind von
einer kaum iibersehbaren Mannigfaltigkeit. Zwischen den Ex-
tremen einer rein materialistischen Anthropologie, die den gan-
zen Menschen nur aus seiner Physis erkliren will, und einer
rein idealistischen, die ihn als Triger der Ideen einer ganz
andern Welt der Freiheit, der Ewigkeit, der Vollkommenheit
zuweist; zwischen einer naiven und einer hochspiritualistischen;
zwischen einer rein individualistischen und einer rein kollek-
tivistischen; zwischen einer rein positivistischen und einer rein
religiosen Anschauung liegen die zahllosen Kombinationsmog-
lichkeiten, wie sie in der Geschichte des abendlindischen Den-
kens hervorgetreten sind.

241



“Auch das Christentum hat sein besonderes Bild vom Men-
schen, ja es erhebt sogar den Anspruch, — wenn anders das
Evangelium wirklich die , Frohbotschaft fiir alle Kreatur” sein
soll — das einzig wahrhaftige und realistische, den wirklichen
Menschen ganz in der Tiefe erfassende Verstindnis zu be-
sitzen. Dieser Anspruch hat nichts mit theologischem Doktri-
narismus zu tun, sondern er hidngt mit dem Charakter des
christlichen Denkens iiberhaupt zusammen. Alle seine Aussage
ist streng offenbarungsgebundene Glaubensaussage. Der christ-
liche Glaube — und das ist sein Gegensatz zu aller Weltan-
schauung — ist nicht eine durch verniinftiges Denken ge-
wonnene Theorie, sondern er ist selbst eine Existenzweise.
Sein Erkennen ist primir ein Anerkennen: Anerkennung der
gottlichen Offenbarung. Eine christliche Anthropologie gelangt
also zu ihren Aussagen nicht durch ein Analysieren, durch ein
Spekulieren iiber das Sein, sondern durch streng gebundenes
Nach-denken der ,mitgeteilten” Offen.barungswahrheit, und diese
Offenbarung erhebt nun allerdings den Anspruch auf absolute
Giiltigkeit. Neben dieser primidren Forderung an eine theologi-
sche Anthropologie erhebt sich allerdings noch eine sekundire:
dass eine christliche Lehre vom Menschen dialektisch die rela-
tiven Wahrheitsmomente der natiirlichen, ausserchristlichen Deut-
ungen des Problems in sich schliesse, nicht indem sie deren Los-
ungen anerkennt, aber indem sie ihr berechtigtes Anliegen
beriicksichtigt und deutet. Wie die christlichen Kathedralbauer
die antiken Ruinen als Steinbriiche benutzten, um daraus ein
vollig neues Gebidude aufzufithren, so beniitzt und beriicksichtigt
eine christliche Anthropologie die Aussagen rationaler Wissen-
schaft tiber die Menschennatur. Darin liegt das christliche
,,Nihil humani mihi alienum”’.

Emil Brunner legt in seinem Werk ,Der Mensch im
Widerspruch” *) den erstmaligen umfassenden Entwurf zu einer
Anthropologie auf dem Boden der protestantischen Theo-
logie vor. Erstaunlich ist dabei schon die aussergewdohnliche
Fruchtbarkeit des Brunnerschen Schaffens, das uns wenige Jahre
nach der Veroffentlichung seiner grossangelegten Ethik aber-

*) Emil Brunner, Der Mensch im Widerspruch. Die christliche Lehre vom
wahren und vom wirklichen Menschen. XV und 572 S. Berlin 1937.

242



mals ein solch fundamentales Werk schenkt. Freilich hat das
Buch eine lange Vorgeschichte, die in zahlreichen Aufsitzen
und in der akademischen Wirksamkeit des Verfassers ihren
Niederschlag fand. Dabei 16st es auch ein Versprechen ein,
das sein Verfasser in der zweiten Auflage seiner Schrift ,Natur
und Gnade” abgab: durch eine vollstindige, von den theolog-
ischen Zentralproblemen ausgehende Lehre vom Menschen sein
theologisches Anliegen gegeniiber Karl Barth abzukliren. Wir
werden also gleichzeitig ins Zentrum der wichtigsten Aus-
einandersetzungen in der heutigen protestantischen Theologie
eingefithrt. Das Anliegen Brunners besteht nicht etwa darin,
das Interesse der Theologie von ihrem einzig legitimen Mittel-
punkt, der Alleinherrschaft der Gnade Gottes, auf den Men-
schen hin abzulenken und so einen ,zweiten Brennpunkt” der
Theologie zu statuieren. Sondern im Gegenteil, durch seine
christliche Anthropologie soll klargemacht werden, dass der
Mensch seine Mitte, sein wahres Wesen nur in Gott haben
kann.

Aus der Verbindung der glinzenden Vorziige Brunnerscher
Leistung — Schirfe des Denkens, souveridne Beherrschung eines
weitschichtigen Stoffgebietes, liickenlose Schau der Probleme,
luzide Darstellung — ist hier ein Werk erwachsen, das in der
protestantischen Theologie seine bleibende Bedeutung haben
wird. Die genannten formalen Vorziige verleiten Brunner nie
zum Versuch einer Synthese, sondern sein Denken bleibt immer
streng dialektisch; es lost die Spannung unaufhebbarer Gegen-
sitze nicht auf, sondern ertrigt sie. Wenn man nach einer
theologischen Ahnenreihe fragen will, so miissten wohl Kier-
kegaard, Pascal, Luther und Augustinus in erster Linie ge-
nannt werden; in Bezug auf das Denken der Gegenwart spiirt
man die Nachbarschaft von Ebner, Buber und Gogarten. Die vor-
liegende Darstellung der Grundziige von Brunners Werk, die auf
alle fachlich-theologische Auseinandersetzung verzichtet, soll dem
nicht-theologischen Leser ein Bild des Buches vermitteln, das ihn
womoglich fiir das eigene Studium interessieren mochte. Denn
abgesehen von ihrer hohen Bedeutung fiir die Theologie, ist es
das Charakteristikum dieser Lehre vom Menschen, dass sie das
,,desprach mit den andern Fakultiten” an einem entscheidenden
Punkte aufnimmt, und dass sie auch die streng theologische Be-

243



sinnung immer so gestaltet, dass es zum Mitdenken keiner be-
sonderen Fachausriistung bedarf.

I.

Einer theologischen Anthropologie begegnet man gemeinhin
mit dem Misstrauen, ihr Blick fiir die Wirklichkeit des Menschen
sei zum vornherein getriibt und verschleiert durch Voraussetzun-
gen spekulativer Art, durch kirchliche Dogmatik und biblische
Mythologie. Gegen ein solches erdachtes und geglaubtes Bild
erhebt der liberale Humanismus die Forderung nach empiri-
scher, voraussetzungsloser und unmethaphysischer Erkenntnis des
Menschen. Unter diesem Postulat hat modernes Selbstbewusst-
sein, in Renaissance und Humanismus anhebend, mit nicht ge-
ringem Pathos das Panier der Freiheit wissenschaftlicher For-
schung gegeniiber aller kirchlichen Bindung entfaltet. Aber wih-
rend auf dem Felde der Naturwissenschaften dieses Postulat sich
tatsichlich als ausserst fruchtbar erwies, bleibt das Ergebnis
der gleichen Bemiihung in der Erkenntnis des wesenhaft Mensch-
lichen dusserst diirftig und erniichternd. Wohl ist das Natur-
wesen homo sapiens in glinzender Weise erforscht, der humanus
aber ist uns so riatselhaft wie je zuvor. Das Versagen riihrt da-
her, weil jene scheinbar rein empirische Forschung selbst wieder
unbewusst mit einer Voraussetzung von eminent methaphysi-
schem Charakter arbeitete: mit der Voraussetzung, dass der
Mensch wie die Natur den Methoden rein kausaler Forschung
zugidnglich sei, Diese Voraussetzung vergewaltigt gerade das
Entscheidende: dass der Mensch eben nicht nur ein Stiick Natur,
sondern dass er gerade das seine Natur transzendierende, das
iiber sich selbst hinausgreifende, das nicht-kausaler Geistigkeit
zugingliche Wesen ist, und dass darum alle kausale Betrachtung
des Menschen nicht ihn selbst, sondern nur ein Menschengestell
erfasst.

Ein formales Wahrheitsmoment in jenem humanistischen Pro-
test gegen dogmatische Bindung liegt in dem, was Brunner das
,erfahrungskritische Postulat” fiir eine christliche Lehre vom
Menschen nennt: theologische Erkenntnis vom Menschen darf,
obschon sie ihre Quelle und Norm nicht in der Erfahrung hat,
doch niemals mit der Erfahrungserkenntnis im Widerspruch ste-

244



hen, soweit ihre Sitze iiberhaupt ins Erfahrbare hineinreichen.
Und umgekehr/ muss das erfahrungsmissige Wissen iiber den
Menschen in der theologischen Lehre seine Sinndeutung finden.
Gerade der mit seinem ungeheuren empirischen Wissen bewaff-
nete Mensch muss sich in der christlichen Existenzdeutung ge-
troffen wissen, wenn die christliche Erkenntnis etwas taugen
soll. Je starker wir freilich im Verstindnis des Menschen dem
Personkern uns ndhern, desto mehr verringert sich die Autono-
mie der natiirlichen Erkenntnis, desto mehr geht im gleichen
Masse die Zustandigkeit der Glaubenserkenntnis von der regu-
lativen in die konstitutive Bedeutsamkeit iiber. Im eigentlichen
Zentrum der Personenfrage, in den Problemen Geist, Gewissen,
Freiheit und Verantwortlichkeit bricht dann unversohnlich der
Gegensatz zwischen Glauben und Vernunftautonomie auf. Hier
offenbart sich die Dialektik des Glaubens: an sich erreicht die
Anndherung philosophisch-rationaler Erkenntnis an den christ-
lichen Glauben nirgends einen so hohen Grad wie in ihrem Ver-
stindnis der Freiheit und Humanitat, und zugleich ist dies auch
der Punkt scharfsten Gegensatzes, wie wir noch sehen werden.

Nicht dass ein Standpunkt jenseits der blossen Gegebenheit
eingenommen werden muss, um das Wesen des Menschen in
seiner Totalitat zu erschliessen, sondern welc he s dieser
Standpunkt sein soll, dariiber gehen die Anschauungen radikal
auseinander. Allen Versuchen, den Menschen als selbstindiges
Wesen entweder von der Natur oder vom Organismus oder vom
Geist und von der Idee her zu verstehen, stellt die christliche
Anthropologie den grundlegenden Satz entgegen: dass der
Mensch nicht aus sich selbst, sondern nur aus dem Worte Got-
tes zu verstehen ist. Das heisst nicht nur, dass die Heilige
Schrift der normative Fundort kirchlicher Lehre vom Menschen
ist, sondern noch viel mehr: dass die Seinsweise des Menschen
nur als ein Sein im Worte, aus dem Worte und durch das Wort
Gottes zu verstehen ist. Der Mensch ist wesenhaft antworten-
des Sein. Mit allem, was er ist, tut und denkt, gibt er Antwort
auf Gottes Schopferwort. Des Menschen Grésse und Elend, seine
Bestimmung und sein Abfall, seine Freiheit und seine Gebunden-
heit, sein Sinn und seine Sinnwidrigkeit sind nur zu verstehen im
Lichte des Schopferwortes Gottes, auf das der Mensch durch
seine Existenz positiv oder negativ Antwort gibt. Es besteht

245



also nicht nur eine erkenntnistheoretische, sondern eine beson-
dere ontologische Beziehung zwischen Menschsein und Wort
Gottes. Wihrend zwar — das ist der Fundamentalsatz christli-
cher Ontologie — alles aussergottliche Sein durch Gottes Wort
geschaffenes und erhaltenes Sein ist, so ist dariiber hinaus beim
Menschen seine urspriingliche Schopfung so, dass sie ihn nicht
nur zum Produkt, sondern zugleich zum Empfinger des Gottes-
wortes macht.

Wir erkennen dieses Wort des Ursprungs darum, weil es uns
in Christus wiedergegeben ist. Ecce homo! In Christus, nicht in
der griechischen Genialitdt, nicht in der freien Entfaltung der
Renaissancepersonlichkeit, ist das eigentlich menschliche, das
wahre Sein des Menschen aufgedeckt. Hier offenbart uns Gott
positiv und negativ die Wahrheit iiber den Menschen. Und un-
sere Erkenntnis von ihr ist nicht theoretisch-neutrale Erkenntnis,
sie ist auch nicht eine von uns aus zu vollziehende anamnesis,
sondern sie ist anagennesis, in der uns Gott zugleich mit der
Erkenntnis der Wahrheit das neue Sein in der Wahrheit, das
wahrhaft menschliche Leben schenkt. Inhaltlich heisst dieses im
Worte Gottes griindende und ihm antwortende, dieses ver-ant-
wortliche Sein des Menschen: das Sein in der Liebe. Nicht die
Freiheit, nicht die Geistigkeit, nicht die schopferische Gestal-
tungskraft machen die eigentliche Menschlichkeit aus — sie sind
nur ihre Moglichkeiten, ihre Verwirklichungsbedingungen —
sie selbst aber ist Liebe im Sinne des Neuen Testamentes als
Erfiillung der Verantwortlichkeit. Das Sein in der Liebe erken-
nen wir in der Offenbarung des dreieinigen Gottes; dreieinig
darum, weil Gott in sich selbst, in seinem ewigen, unergriindli-
chen Vatergeheimnis kein anderer ist als derjenige, der sich uns
in seiner geschichtlichen Offenbarung in Jesus Christus und in
seiner inwendigen Offenbarung im Heiligen Geist als die Liebe
zeigt. Das Sein in Gott ist also das Sein in der Liebe, und dieses
Sein in der Liebe ist das Sein in Gott, und so verstehen wir,
warum Gottlosigkeit und Lieblosigkeit identisch sind. Der ewige
Liebesratschluss Gottes, unsere Erwihlung zur Gemeinschaft mit
ihm und durch sie zur Gemeinschaft mit aller Kreatur ist die
Urform und Urrealitit unseres Menschseins. Auch wo diese Ver-
antwortlichkeit geleugnet wird, auch wo diese Bestimmung miss-
achtet wird, auch wo dieser Ruf nicht mehr gehért und nicht

246



mehr verstanden wird, hort der Mensch doch nicht auf, das ver-
antwortliche Wesen zu sein. Darum hort er auch nicht auf,
Mensch zu sein, auch wenn sein Menschsein qualitativ in Un-
menschlichkeit verkehrt ist.

I1.

Ist so der Standort christlicher Anthropologie gewonnen, so
entfaltet sie sich von da aus als Lehre vom Ursprung, Lehre vom
Gegensatz und Lehre von der Wirklichkeit des Menschen als Le-
ben im Widerspruch von Ursprung und Gegensatz.

Den klassischen Ausdruck findet die Lehre vom Ursprung des
Menschen in dem beriihmten, dem biblischen Schépfungsbericht
entnommenen Gleichnisbegriff von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen. Der Sinn dieses geheimnisvollen Ausdrucks darf aber
nicht durch willkiirliche Spekulation ergriindet werden, sondern
er soll in der Besinnung iiber das gesucht werden, was uns im
Neuen Testamente iiber Christus als das erneuerte Gottesbild
gesagt ist. Die kirchliche Dogmatik hat seit Augustin den ver-
hangnisvollen Weg genommen, dass sie ihre theologisch durch-
aus richtigen und bedeutsamen Reflexionen iiber die urspriing-
liche Gottebenbildlichkeit des Menschen auf ihre Vorstellung
vom historisch ersten Menschenpaare iibertragen hat. Sie ge-
langte so zur Beschreibung einer Zustandlichkeit des ersten
Menschen, eines ,status integritatis’’, deren Wesensziige in der
justitia originalis, d. h. in der volligen Glaubens- und Liebes-
verbundenheit mit dem Schopfer, in der Vollkommenheit leibli-
cher, seelischer und geistiger Begabung und im uneingeschrank-
ten liberum arbitrium bestanden. Die theologische Lehre vom
wahren Wesen des Menschen wird also zu einer historischen
Anschauung vom empirischen Urstand des Menschen. Die natur-
wissenschaftlich-palaontologische Forschung hat dieses Bild ei-
nes ,ersten Menschen” zertriimmert. Wie ungesichert auch im
Einzelnen die Ergebnisse der Entwicklungslehre noch sein mo-
gen, wie sehr sie auch selbst wieder mit unkritischem Dogmatis-
mus verwoben sind — das alles sollte doch die Kirche nicht
mehr dazu verleiten, sich mit ihrer Behauptung vom vollkom-
menen Menschsein der ersten Generation in den Liicken der wis-
senschaftlichen Forschung einzunisten. Mit solch unglaubwiirdi-
ger Apologetik, deren Interesse rein an der historischen Ebene

247



haften bleibt, hat die Kirche dem modernen Menschen den Zu-
gang zu dem fundamentalen Gehalt ihrer Lehre vom Ursprung
verschiittet, und als einziges Wissen um den Ursprung des Men-
schen ist ihm vielfach nur noch der populire platte Glaube an
die darwinistische Deszendenztheorie geblieben. Die neuprote-
stantische Theologie seit Schleinmacher suchte diese Krisis der
kirchlichen Schopfungslehre dadurch zu iiberwinden, dass sie
deren Kern in eine Art idealistischen Evolutionismus umdeu-
tete und reduzierte: die Gottebenbildlichkeit liegt nicht hinter
uns als ein verlorener Anfangszustand, sondern vor uns als das
Ziel der geschichtlichen Entwicklung. In Wirklichkeit aber liegt
der Kern der christlichen Lehre, ihre der biblischen Botschaft
allein adiquate Form in einer vom Historismus vo6llig unabhan-
gigen Sache: im Verstindnis des Menschen im Widerspruch von
Schopfung und Siinde.

Der Gedanke der Schopfung beriihrt nicht die natiirliche em-
pirische Genesis des Menschen, sondern er weist iiber die Em-
pirie hinaus in die vollig andere Dimension des Ursprungs. Die
christliche Theologie hat kein anderes als das allgemeingiiltige
empirische Wissen vom Anfang des Menschen, aber sie erblickt
hinter und tber diesem Anfang das Walten, das Schaffen, die
Vorausbestimmung Gottes. Sie sieht den natiirlichen, erforsch-
baren Anfang unseres Menschengeschlechtes im Lichte des nur
dem Glauben zuginglichen Schopfungsaktes Gottes. Schopfung
bedeutet nun zunichst die grosste Unidhnlichkeit, die uniiber-
briickbare Distanz, das unaufhebbare Gegeniiber von Schéopfer
und Geschopf. Sie stellt den Menschen Gott gegeniiber auf die
Seite aller anderen Kreatur: er ist wie sie geschaffenes, abhin-
giges, durchaus unselbstandiges Sein. Die Anerkennung des Be-
griffes Kreatur rettet jedoch gleichzeitig die Welt vor der reinen
Profanitit, denn er besagt ja nicht nur die Transzendenz, sondern
gleichzeitig auch die damit verbundene Immanenz und Manifesta-
tion Gottes in seiner Schépfung.

Der Mensch steht aber nicht nur mit aller anderen Kreatur
Gott abhangig gegeniiber, sondern er steht zugleich aller nicht-
menschlichen Kreatur gegeniiber als ein Neues, Hoheres. Wenn
davon auch irgendwie jede natiirliche Anthropologie weiss, so
nennt doch nur die biblische Lehre den wahren Grund dafiir:
der Mensch ist nicht nur wie die Welt durch Gott, sondern

248



in und zu Gott hin geschaffen. Dieses Besondere, dieses ei-
gentliche humanum ist gemeint mit dem Fundamentalbegriff des
imago Dei, und darum hiangt von seiner Fassung so gut wie alles
ab fiir eine christliche Anthropologie. An ihm entscheidet sich die
Verhiltnisbestimmung von Vernunft und Offenbarung, Glaube
und Humanitat, Kirche und Kultur, Christentum und Humanis-
mus., In ihrer bedeutungsvollen Fassung der Imago-Lehre liegt
denn auch das Kernstiick, das Riickgrat des Brunnerschen Bu-
ches. Das theologische Problem lautet dabei: die Wesensbestim-
mung des Menschen als imago Dei so zu fassen, dass darin zu-
gleich das jetzige Sein des Menschen in seinem siindigen Gegen-
satz zum Schopfungsursprung seine Deutung findet. Die katho-
lische Theologie loste dieses Problem durch ihre Unterscheidung
zwischen einer in der Freiheit und Verniinftigkeit der Menschen-
natur bestehenden, durch die Siinde nicht verlierbaren imago
(Gottebenbildlichkeit) und einer auf der verlierbaren und ver-
lorenen justitia originalis beruhenden similitudo (Gottihnlich-
keit). Damit aber ist die Gottbestimmtheit, die Erhebung iiber
die blosse sinnliche Naturbestimmtheit zur Gemeinschaft mit
Gott, als etwas das eigentliche Wesen des Menschen nicht Be-
rithrendes charakterisiert; die Gnade kommt als ein zum wahren
Menschsein nicht notiges donum superaditum zur Natur hin-
zu. Auf diesem Grundcharakter des katholischen Dogmas ruht
sein ganzer, historisch ebenso imposanter wie theologisch ver-
hiangnisvoller Zweistockwerkbau von Natur und Gnade. Luther
und mit ihm die ganze Reformation erkannte, dass damit die Ein-
heit der theologischen Sicht des Menschen in Frage gestellt
war; die katholische Zweiteilung wurde fallen gelassen; in der
imago Dei sah Luther gerade wieder die Gottbestimmtheit und
darin die eigentliche Substanz des Menschen. Diese wahre Natur,
nicht irgend eine Uebernatur ist durch die Siinde zerstort. Frag-
wiirdig aberist die Art, wie die Reformation die trotz der Siinde
dem Menschen verbliebene Vernunftnatur, seine Humanitat im
formalen Sinne, unter dem Begriffe eines ,,Imago-Restes’” theo-
logisch zu werten und damit die urspriingliche Gottesbeziehung
unserer Vernunft zu retten versuchte. Radikaler hat Karl Barth
einseitig die Linie der Siindenverderbnis ausgezogen: die Gottes-
beziehung des Menschen ist durch die Siinde ganz zerstort, die
Humanitat hat mit ihr nichts zu tun, sondern sie ist rein pro-

9 249



fan zu verstehen!). Diesem radikalen Siindenpessimismus Barths,
der Vernunft und Offenbarung als v6llig inkoordinable Grossen
dualistisch auseinanderreisst, stellt nun Brunner seine dialek-
tische Losung des Problems gegeniiber, indem er die verlorene
justitia originalis und die uns verbliebene humanitas aus ein und
demselben Ursprung versteht.

Der Sinn des Wortes imago wird am besten mit dem Begriff
Spiegelbild erfasst. Die Existenz des Menschen hat riickbeziigli-
chen, responsorischen Charakter, sie hat ihren Sinn und Gehalt
nicht in sich selbst, sondern in ihrem Gegeniiber, in ihrem Ur-
bild, in Christus, im Worte Gottes. Das aktive Empfangen, Ho-
ren, Glauben des Gotteswortes, das ihn ins Dasein gerufen hat,
ist das wesentliche Sein des Menschen, es ist also nach seinem
Kern verstanden: verantwortliches Sein. Die Verantwortlichkeit
des Menschen wird durch die Siinde, durch den Gegensatz ge-
gen den Gotteswillen, nicht aufgehoben oder vernichtet, aber sie
wird negativ, verkehrt bestimmt. Die menschliche Existenz be-
halt in jedem Moment ihren Entscheidungscharakter, sie ist ak-
tuales Sein. Das verkennt alle philosophische, speziell alle aris-
totelisch gefirbte Anthropologie, die das Wesen des Menschen
als des animal rationale in einer substantiellen Vernunftnatur
zu erfassen wihnt, zu der dann die Du-Bezogenheit, die Ver-
antwortlichkeit als blosses Akzidens hinzutritt. Plato hat in sei-
ner Idee vom Eros als dem Wesen der Seele etwas vom respon-
sorischen Charakter des Menschen geahnt, aber seine Liebe ist
nicht die neutestamentliche bedingungslose Hingabe und Ver-
antwortung, sondern sie ist asthetischer Genuss des Gottlichen.
Hamann, der einsame nordische Denker hat am besten die in-
nere Unwahrheit der Vernunftautonomie durchschaut, wenn er

1) An diesem Punkt liegt der Hauptgegensatz zwischen Barth und Brunner,
der sich freilich nicht hier isolieren ldsst, sondern in allen Teilen ihrer
Theologie zur Auswirkung kommt. Barths Fassung der Siindenlehre, die
im Menschen nur noch eine theologisch durchaus irrelevante ,recta na-
tura“ gelten ldsst und der Humanitit jede Beziehung auf Gott bestreitet,
fiilhrt zu einem manichidischen Dualismus, in dem die Verantwortichkeit
des Mcnschen bis auf ihre blosse Behauptung zerstdrt ist. Das ist eine
unenrfiirchiige Banalisierung der auch dem gefallenen Menschen verblie-
b2nen Schopfergaben und hat den Ursprung nicht in der Bibel, sondern
wonl eher in kantianischem Agnostizismus. Die Ehre Gottes wird wahr-
haftig nicht durch Verunehrung seines hochsten Geschopfes gewahrt.

250



sie das grosse ,,Missverstindnis der Vernunft mit sich selbst”
nennt. In Wirklichkeit ist die Vernunft ja bloss das Material,
das Substrat der Verantwortlichkeit. Sie aber ist die wahre Hu-
manitit des Menschen, ob sie nun durch die Liebe erfiillt oder
durch die Siinde verkehrt wird. Auch als Siinder ist also der
Mensch nur aus der urspriinglichen Gottesbeziehung, zu der er
geschaffen ist, zu verstehen. Das ist seine primire ,,theologische
Struktur”, der gegeniiber alle philosophischen, psychologischen
und biologischen Bestimmungen iiber den Menschen nur se-
kundire Bedeutung haben. Dieser neue Humanititsbegriff wirkt
sich vor allem aus in der konkreten Gemeinschaft mit dem Mit-
menschen, in der der Mensch seine reale Gebundenheit und Be-
dingtheit durch die Existenz anderer Menschen erfihrt. Und
durch das verantwortliche Sein gewinnt der Mensch zwar nicht
etwa substanziellen, aber funktionellen Anteil am goéttlichen
Geist und steht er gemiss der Schopfungsbestimmung der Welt
gegeniiber als ihr Herr. Als Leibwesen gehort er zwar mit zur
Welt, als Geistwesen aber und vermittels seines werkzeuglichen
Leibes iibt er die Herrschaft iiber sie aus. Er sieht darum auch
nicht in seiner Leiblichkeit wie aller Idealismus die ,partie hon-
teuse’”’, sondern sie ist ihm dienendes Werkzeug zur Erfiillung
des Willens Gottes?).

I11.

Die christliche Botschaft sagt nun weiterhin aus, dass dieser
nach Gottes Ebenbild geschaffene Mensch sich im Gegensatz zu
seinem Ursprung bestimmt habe und dass dieser Gegensatz den
Widerspruch seiner Existenz zwischen seiner Wahrheit und sei-
ner Wirklichkeit zur Folge habe. Von diesem Widerspruch, vom
Gegensatz zwischen Gut und Bose im Menschen weiss sicher-
lich auch jede natiirliche Theorie. Aber ihnen ist nur das Phino-
men selbst bekannt, sein Ursprung bleibt ihnen verborgen, und

%) Brunner hat hier — wir mochten fast sagen: leider! — seine friihere, sehr
brauchbare und sinnvolle Terminologie, die zwischen einer formalen und
einer materialen imago unterschied, um der Missverstindnisse willen, denen
sie begegnete, fallen gelassen — nicht ohne kraftige Ironie {iber die lo-
gische Schulung gewisser theologischer Doktrinidre. Sachlich aber ist in
vollem Umfange festgehalten, was er mit dem Ausdruck ,formale imago*
meinte: die im Formalen, in der Personstruktur des Menschseins als
solcher liegende Beziehung zur urspriinglichen imago Dei.

251



alle Deutungen laufen entweder auf den Versuch hinaus, das
Bose aus einer tragischen Gegebenheit, aus unserem geistig-sinn-
lichen Doppelwesen, aus unserer Verstricktheit ins Irdisch-Kos-
mische zu erkliren, oder aber auf die moralische Theorie, die
den Ursprung des Bosen allein im freien Willen sieht. Auf der
einen Seite wird die Verantwortlichkeit, auf der anderen Seite
der Zwiespalt im menschlichen Wesen geleugnet. Die biblische
Dialektik stellt diesen einlinigen Deutungen ihr nur dem Glau-
ben zugingliches Paradoxon gegeniiber: dass wir Siinder sind,
d. h. Wesen, deren Sein als Siinde bestimmt ist; dass wir aber
zugleich fiir unser siindiges Sein voll verantwortlich sind.
Die unentrinnbare Fatalitit und die unaufhebbare Verantwort-
lichkeit in der Siinde wird hier zusammengeschaut. Die tradi-
tionelle kirchliche Lehre driickt diese beiden Tatsachen durch
den Doppelbegriff Siindenfall und Erbsiinde (peccatum origi-
nale) aus. Wiederum ist es die historisierende Form der Erb-
silndenlehre, die ihr rein personhaftes Verstindnis triibt, und
diese Form ist daher auch hier wesentlich nicht aus wissenschaft-
lichen, sondern primiar aus Glaubensgriinden preiszugeben?).
Denn durch die Behauptung, wir hatten das peccatum originale
von unserem Stammvater geerbt, wird die rein personhafte
Grosse ,,Siinde” auf eine naturhafte Tatsache, auf die physische
Abstammung zuriickgefiihrt. Dadurch konnte allenfalls die schick-
salhafte Notwendigkeit, die Totalitit unserer Siindverhaftung
recht eindriicklich deutlich gemacht werden, aber eine Verant-
wortlichkeit fiir die Siinde ist dabei schlechterdings nicht ab-
zusehen.

Die biblische Lehre offenbart uns als Wesen und Ursprung
der Siinde nicht etwas Negatives, irgend einen Defekt in unse-
rem Sein, sondern eine positive Negation: psychologisch ist es
der Trotz, der Hochmut dogmatlsch das Seinwollen-wie-Gott,

8) Damit lSt die bnbllsche Erzahlung durchaus mcht etwa zur Mythologte
degradiert. Der Mythus ist eine in das Gewand der Erzdhlung gekleidete
Darstellung gewisser allgemein-giiltiger spekulativer Wahrheiten, wihrend
die biblische Erzdhlung A mitgeteiltes“, dem verniinftigen Denken nicht aus
sich selbst zugdngliches Offenbarungszeugnis ist. Fiir das autonome Ver-
nunftdenken, das fiir die Offenbarung keinen Sinn hat, ist freilich die
biblische Wahrheit nur Mythus. Wobei dann aber die christliche Theo-
logie die Riickfrage zu stellen hitte: ob denn nicht viel eher der Begriff
der autonomen Vernunft selbst — Mythologie sei?

22



die falsche Behauptung der Selbstindigkeit Gott gegeniiber, die
Proklamation der Vernunftautonomie, eben jenes ,,Missverstind-
nis der Vernunft mit sich selbst”. In dieser falschen Emanzipa-
tion vergisst der Mensch, dass seine wahre Freiheit nur in der
Gebundenheit an Gott leben kann, dass er in Gott und nicht in
sich selbst seine Mitte hat. Das Abbild will Urbild sein. Diese
Vergessenheit und Vermessenheit des Menschen, die Hybris,
liegt allen besonderen Formen der Siinde zugrunde als ihr Ur-
sprung. Das Misstrauen des Menschen, seinem Lebenshunger
sei in der Bindung an Gott nicht die rechte Erfiillung beschie-
den, der Zweifel, die Angst um sich selbst, mischen sich mit dem
trotzigen Freiheitsbegehren. In unvergleichlicher Weise bringt
die biblische Siindenfallgeschichte alle diese Aspekte zum Aus-
druck. Erklarbar aber ist die Siinde mit all dem nicht, sie bleibt
das grosse irrationale Mysterium unserer Existenz, von dem
wir nur das eine wissen konnen: dass wir alle daran teilhaben,
und dass wir alle dafiir verantwortlich sind. Unsere schopfungs-
massige Verantwortlichkeit, unsere Gottebenbildlichkeit ist die
Voraussetzung der Siinde; die Siinde ist die negative, verkehrte
Manifestation der Gottebenbildlichkeit. Auch in der Siinde zeigi
der Mensch noch seine Ueberlegenheit, seine besondere Gott-
bezogenheit. Das Tier kann nicht siindigen. Aber durch die
Siinde ist die Gottbezogenheit jetzt negativ qualifiziert: aus der
Gemeinschaft mit Gott ist die Feindschaft mit Gott geworden,
aus der Liebe der Hass. Der Grund dieser Feindschaft ist die
Schuld, die unaufhebbar zwischen Gott und dem Menschen steht.
Die Siinde, der Bruch des Gottesverhaltnisses ist vom Men-
schen aus irreparabel. Der Mensch kann wohl sein Leben zer-
storen, aber er kann sich nicht selbst wieder das wahre Leben
schenken. Und der Ort, wo sich diese Feindschaft des Menschen
wider Gott manifestiert, ist das bose Gewissen.

Durch die Siinde ist das ganze Wesen des Menschen alteriert,
verkehrt. Die Verkehrung der Gottesbeziehung bedeutet die Ver-
kehrung und Vergiftung aller Lebensfunktionen. Die Siinde wird
zur Dauerform unserer Existenz, weil eben die Negation der
Gottesbeziehung nicht nur irgendetwas, sondern unser zentrales
Personsein negativ bestimmt hat. Gott ist aus dem Zentrum ge-
rickt und der Mensch dreht sich nur noch um seine eigene
Mitte. Luther hat diese Existenzform des siindigen Menschen

233



klassisch gekennzeichnet mit dem Ausdruck ,,cor incurvatum in
se’”’: das auf sich selbst zuriickgekriimmte, das sich selbst su-
chende Ich. Und dieses cor incurvatum steckt nicht nur im kras-
sen Egoismus, sondern ebenso sehr in unserem moralisch Gu-
ten, in unserer Tugend, unserer Frommigkeit, unserer Mystik,
unserer Kultur. Nicht nur als isolierte Einzelne sind wir Siin-
der. Wie die Menschheit durch die Schépfung solidarisch ver-
bundene Gemeinschaft ist, so ist sie auch in der Siinde, in der
Auflésung dieser Gemeinschaft, solidarisch verbunden.

Nur eine streng aktualistische Fassung des Personbegriffes be-
wahrt uns hier vor dem Determinismus, in dessen gefahrlichem
Schatten die reformatorische Lehre sich streckenweise verliert.
Der Satz, dass der Mensch Siinder ist und darum notwendig
siindigen muss, ist auf keinen Fall im Sinne physisch-kausaler
oder logisch-konsekutiver Notwendigkeit zu verstehen. Die
Siinde wird nie zur Qualitit oder gar zur Substanz des Men-
schen, die Siinde ist immer Akt, Tat des Menschen. Sein
Siindersein ist nicht Zustand, sondern Aktualitit, aber Dauer-
aktualitit: der Dauerakt des sich von Gott Abwendens, das Er-
starrtsein der Person in der Negativitit dieses Aktes. Innerhalb
dieser Ursiinde ist der relative Unterschied des moralisch Guten
und Bosen durchaus nicht aufgehoben; dass wir trotz unserer
Siinde zum moralisch Guten durchaus fihig bleiben, wird denn
auch von den Reformatoren durchaus anerkannt und dieser ganze
Bereich des Moralischen unter dem Begriff der justitia civilis
zusammengefasst. Ja, letzten Endes verhilt sich iiberhaupt unser
Stindersein zu dem Unterschied von moralisch Gut und Bése in-
different, weil es auf einer ganz anderen Ebene liegt.

Freilich offenbart gerade das moralisch-gesetzliche Missver-
stindnis des Guten unsere verkehrte Gottesbeziehung. Es bleibt
wohl irgendwie ein Wissen um Gottes Willen und ist dem Men-
schen als solches unverlierbar ins Herz geschrieben. Aber wir
kennen diesen Willen hier nicht mehr als das géttliche Lebens-
geschenk, sondern nur noch als das abstrakte, unpersénliche Soll-
gesetz. Das Gesetz erinnert uns immer wieder an Gottes Wil-
len, es halt uns auch in unserer Gottesferne an diesem Willen
fest — aber zugleich verhiillt es uns auch den Willen Gottes.
Dass das Gute als das ,,Du sollst” uns gegeniibertritt, dass es
nicht die Selbstverstindlichkeit, dass es nicht unser gottge-

254



schenktes Wesen ist, das zeigt unsere Verkehrtheit. Ja, die Ge-
setzlichkeit des Menschen, der an die mogliche Erfiillung die-
ses ,,Du sollst” glaubt, ist geradezu das Vollmass der Siinde,
weil er in falschem Selbstindigkeitswahn glaubt, sich selbst ins
rechte Verhaltnis zu Gott setzen zu konnen. Darum wird gerade
das religios-sittliche Vollkommenheitsstreben, der Pharisdismus,
zur grossten Gottesferne, der gegeniiber die moralische Verkom-
menheit der ,,Zollner und Huren” relativ harmlos erscheint.

IV.

So ist das Leben des wirklichen Menschen das Leben im
Widerspruch: er widerspricht in seiner Selbstbestimmung der
gottlichen Schopfungsbestimmung. Das menschliche Leben als
Struktur — sein Entscheidungscharakter — ist geblieben; das
menschliche Leben als Inhalt — das Sein in der Liebe —
i1st vernichtet. Es ist das Missverstanndnis des idealistischen
Humanismus, dass er jene formale Menschlichkeit isoliert und
zum eigentlichen Wesen des Menschen macht. Wahr ist, dass
tatsachlich jene formale Menschlichkeit immer wieder des Men-
schen urspriingliche Grosse anzeigt. ,La grandeur de I’homme
est si visible, quelle se tire méme de sa misere” (Pascal).
Brunner geht diesen Spuren der Gottebenbildlichkeit nach und
findet sie in der Tatsache unseres geistigen Subjektseins, der
schopferischen Gestaltungskraft, unserer Wortmichtigkeit und
Gemeinschaftsbezogenheit, vor allem aber im moralisch-religio-
sen Bewusstsein. Alle diese Phinomene sind unméglich rein
positivistisch zu verstehen. Das Suchen der Wahrheit um der
Wahrheit willen, die Gestaltung des Schénen um des
Schonen willen, die Idee des Unbedingten und der Voll-
kommenheit sind schlechthin aus keinem endlichen Inhalt
abzuleiten. In der Sprachfihigkeit des Menschen kommt seine
urspriingliche Ideenmichtigkeit und seine urspriingliche Du-
Bezogenheit zum Ausdruck. Das menschliche Gemeinschaftsleben
ist miemals nur vom Triebe her zu verstehen, sondern immer
ist in ihm als ideale Komponente die urspriingliche Gemein-
schaftsidee mitvorhanden, die hinter aller Gemeinschaftsbild-
ung, ja nicht zuletzt auch hinter den uralten imperialistischen
und pazifistischen Triaumen von einem Menschheitsreiche als

255



heimliche Kraft wirkt. Am unmittelbarsten und stirksten aber
offenbart sich die ,,Uebernatur’” in der Natur des Menschen
in seinem moralisch-religiosen Bewusstsein. Alle modernen Re-
ligionstheorien konnen uns die Urtatsache des Religitsen nicht
aufhellen: die Anerkennung einer heiligen Macht, der der
Mensch sich in Verehrung beugen muss, nicht weil ihm das
niitzt, sondern weil er innerlich vom Heiligen iiberwiltigt ist.
Dieses Bewusstsein des Heiligen aber lebt in allen Volkern,
und selbst der bewusste Atheismus ist nicht ohne Bezogenheit
auf ein Absolutes. Gerade die Religionsgeschichte der Mensch-
heit, was immer sie sonst sein mag, ist eine machtvolle Be-
zeugung der — allerdings verkehrten — Gottesbeziehung des
Menschen.

Diesen Zeugnissen der ,menschlichen Grosse’” stehen aber
die Manifestationen des Gegensatzes, des ,menschlichen Elen-
des”, seiner Ohnmacht, seiner Nichtigkeit gegeniiber. Das
Ende unseres rationalen Erkenntnisweges ist immer die docta
ignorantia, das wissende Nichtwissen. Unser ganzer einliniger
Erkenntnisfortschritt, so stolz wir uns iiber ihn gebirden, hat
uns der wesenhaften Wahrheit nicht niher gebracht, sondern
uns eher der Wirklichkeit entfremdet. Der schopferische
Mensch ist der Sklave seiner eigenen Geschopfe geworden, und
seine kulturelle Geistigkeit macht ihn lebensuntauglich. Die
Verzweiflung iiber unsere Kultur bricht denn auch immer wieder
in Geistfeindschaft und in die Flucht ins Primitive aus. Zur
wahren Gemeinschaft ist der Mensch nicht fihig, sondern er
wird hinundhergerissen vom Gegensatz zwischen Individualis-
mus und Kollektivismus. Das sittliche Bewusstsein wird, wo es
zum lebensfeindlichen Menschenquiler, dem Gliick, Freiheit,
als Doktrinarismus, als Moralismus, als Gesetzlichkeit auftritt,
Recht, Herz des Menschen geopfert werden. Und die Religions-
geschichte, die in allen ihren Formen entweder Vergétzung der
Welt oder Verweltlichung Gottes ist, ist die Flucht des Men-
schen vor dem Anspruch Gottes, der Versuch, mit Gott, den
er nun einmal nicht loswerden kann, sich méglichst billig
abzufinden.

Alle denkerischen Versuche, diesen Widerspruch im Menschen
einheitlich zu deuten, erzwingen diese Vereinheitlichung durch
Uebersteigerung der einen und durch Unterschlagung der an-

256



dern Wesensseite am Menschen. Der Mensch ein Gott, das
Wesen, das teilhat an der goéttlichen Weltvernunft und dessen
sinnliche Natur nur hassliche Zutat von unten ist — der
Mensch ein Tier, dessen biologische Organisation das eigent-
liche, dessen Geist aber nur ein Epiphdnomen der Vitalfunktion
ist: so ringen, mannigfach modifiziert, die idealistische und
die naturalistische Deutung des Menschen seit Jahrtausenden
miteinander. Auch der platonische Seelenmythus vom Sturz des
Menschen in die sinnliche Natur, auch die griechische Idee
von der tragischen Schuld — so Tiefes sie auch aussagen
mogen — auch sie deuten den Riss im Menschen fatalistisch,
nicht als tathaften Wider-spruch. Sie sehen den Riss wohl
alle, aber sie sehen ihm nicht auf den Grund. Der Grund
ist: ,,...inquietum est cor nostrum, donec requiescat in Te.”
Die Unruhe des Herzens, das seine Mitte in Gott verloren
hat, bricht aus als nach Sicherungen spihende Lebensangst,
als ewig unstillbare erotische Sehnsucht, als zweiflerische Ge-
spaltenheit der Seele hinsichtlich dessen, was wahr, was gut,
was gerecht, was sinnvoll ist; ja als Verzweiflung, die sogar
den Glauben an eine wenigstens mogliche Losung des Le-
bensproblemes verloren hat.

Der Rationalismus macht der christlichen Anthropologie den
Vorwurf, sie ruhe auf ,absurden mythologischen Voraussetz-
ungen’”” von Schopfung und Fall. Wird es ihr gelingen, die
Einwinde, die von der Erfahrung, von der wissenschaftlichen
Besinnung, von der rationalen Philosophie her gegen ihr Bild
vom Menschen erhoben werden, als nicht zu Recht bestehend
darzutun: sie riume dem Menschen eine ungebiihrliche Sonder-
stellung im Kosmos ein; sie widerspreche der tatsidchlichen
Geschichte der Menschheit; sie vertrete einen Dualismus von
Leib und Seele; sie trage der Individualitit zu wenig Rech-
nung, sondern schematisiere den Menschen; sie gebe ihm zu
viel Freiheit; umgekehrt, sie mache aus ihm ein unfreies
Wesen, dessen Verantwortlichkeit nur behauptet, nicht aber
klargemacht werde; sie sehe den Menschen viel zu sehr als
Persontotalitat an; umgekehrt, sie lése seine Einheit auf? Die
christliche Lehre vom Menschen ist bereit, den Erfahrungsbe-
weis fiir ihr Bild vom Menschen anzutreten.

257



V.

Die Auseinandersetzung mit diesen Einwidnden und damit die
konkrete Auseinandersetzung mit dem ausserchristlichen Men-
schenverstindnis bildet den zweiten, ungemein interessanten
und fruchtbaren Teil von Brunners Werk. Er gibt durch eine
Explikation der christlichen Grundlehren auf die einzelnen Pro-
bleme, welche die Wahrheitsmomente in jenen Einwinden schon
in sich schliesst, die phinomenologische Entfaltung der Grund-
lagen. Wie weitschichtig die behandelten Problemkreise sind,
zeigen schon die einzelnen Kapiteliiberschriften: ,,Die Einheit
der Person und ihr Zerfall”’, ,Freiheit und Unfreiheit”, ,,Der
Einzelne und die Gemeinschaft”’, ,,Der Charakter”’, ,Indivi-
dualitat und Humanitat”, ,Mann und Frau”, ,Seele und Leib”,
,Das Werden des Menschen und die Entwicklungslehre”,
,Der Mensch im Kosmos”, ,,Der Mensch in der Geschichte”,
,,Der Mensch in der Zeitlichkeit und der Tod”. Es ist unmog-
lich, von dem Reichtum dieses zweiten Teiles in gedrangter
Kiirze ein Bild zu entwerfen. Hier erst zeigt sich der ganze
Realismus, die Wirklichkeitsnihe und die Ueberlegenheit der
biblischen Lehre vom Menschen. Hier wird auch ungeheuer
eindriicklich, wie letzten Endes die Lésung aller grossen Mensch-
heitsfragen abhingig ist von unserer Stellung zur Religion,
christlich gesprochen: von unserem Glauben oder Nichtglauben.
— Den Lesern der ,Neuen Schweizer Rundschau” wurde ein
Eindruck von der Art dieses zweiten Teiles von Brunners
Buch vermittelt durch den Abdruck des geistvollen und tief-
sinnigen Kapitels ,,Mann und Frau” in der Mainummer. —
Wir konnen hier nur noch stichprobenweise die Lésung einiger
besonders dringlicher, in Gegenwart und Vergangenheit heftig
diskutierter Probleme andeuten. .

Bei der Erfassung des Geistproblemes wird dargetan, wie
es sich niemals darum handeln kann, in der christlichen Lehre die
Vernunft, das Vermégen der Ideen, und ihre Hervorbringungen
in Kultur, Wissenschaft, Recht und Sitte abzuwerten; abgelehnt
wird nur das monologische, das anmasslich-selbstherrliche, das
abstrakt-autonome Verstindnis der Vernunft. Nicht zwischen
Glaube und Vernunft ,sondern zwischen Glaube und Rationalis-
mus, nicht zwischen Glaube und Kultur, sondern zwischen

258



Glaube und sich selbst vergottendem Schopferwahn des Men-
schengeistes liegt der Abgrund. Mit der Geistesfrage hingt
eng zusammen das Problem der Freiheit und Unfreiheit. Die
christliche Lehre vom ,servum arbitrium”” bewahrt ihre Rein-
heit nur in einer sorgfiltigen Vermeidung und Ablehnung so-
wohl einer falschen Leugnung der Freiheit durch den deter-
ministischen Naturalismus wie einer falschen Behauptung der
Freiheit durch den pelagianischen Humanismus. Dem christli-
chen Denken steht freilich, trotz scharfen Gegensatzes, der Idea-
lismus der Freiheit unvergleichlich viel ndher als der Determi-
nismus. Unbedingte absolute Freiheit hat einzig Gott, die des
Menschen ist relative Freiheit, Freiheit in der Abhdngigkeit; ja
das Maximum seiner Abhingigkeit von Gott ist das Maximum
seiner Freiheit. Es geht also im christlichen Glauben nicht um
eine rein formale, unbegrenzte Freiheitsidee, um blosse Wabhl-
freiheit im Sinne des liberum arbitrium indifferentiae, sondern
um die paradoxe Freiheit der Verantwortungsnotwendigkeit, um
die Freiheit des Gehorsams. Deo servire libertas! Diese Freiheit
wird durch die Siinde verloren, wiahrend grundsatzlich die for-
male Wabhlfreiheit nicht aufgehoben wird. Allerdings ist im em-
pirischen Bereich durch die siindige Desintegration aller Lebens-
beziehungen auch diese Wahlfreiheit stark herabgemindert. ,,\Wer
Siinde tut, der ist der Siinde Knecht”. Die wahre Freiheit, seine
wahre Menschenwiirde — und damit ist auch das humanistische
Anliegen erfiillt! — erhidlt der Mensch nur in Christus wieder
als seine Berufung zur ,herrlichen Freiheit der Kinder Gottes”.

Seit dem in der Renaissance machtig erwachenden Individua-
lismus beherrscht das Problem der Individualitit unser abend-
landisches Denken als Frage nach der personlichen Eigenart, als
Frage nach der Geschlechtsdifferenz, als Nationalititsbewusst-
sein und neuerdings @uch in der Gestalt des Rassenproblems. |Fiir
alles griechisch bestimmte Denken ist das eigentliche Sein das
allgemeine Sein, das Individuelle aber ist das Unwesentliche, das
Zufillig-Unbedeutende. Fiir den Schoépfungsglauben aber ist al-
les Wirkliche zugleich auch als ein Individuelles geschaffen. Die
Individualitat ist zwar nicht einfach im vollen Umfange nur
Naturbestimmung, sondern sie ist in starkem Masse auch Pro-
dukt der Geschichte, ja sogar der personlichen Selbstbestim-
mung des Einzelnen. Wir sehen das besonders am Phinomen

259



des Charakters. In unserer Individualitit kommt nun ebenso der
Reichtum gottlicher Schopfungsweisheit, wie unsere Unvertausch-
barkeit und unser Angewiesensein auf den Naichsten zur Gel-
tung. Trotz dieser hohen Wertung der Individualitit hat aber
auch das Christentum seine universale Menschheitsidee, seinen
echten Humanismus: den Gedanken der in Gottes Schopfung
begriindeten und in Gottes Erlosung wiedergeschaffenen Ur-
sprungs- und Zieleinheit des Menschengeschlechtes. Gerade ge-
geniiber dem praktischen Antihumanismus unserer Tage, der be-
stimmte individuelle Gestaltungen (Nationalismus, Rassentheo-
rie!) gegen alles, was die Menschheit im Laufe der Geschichte
iiber ihre Einheit gelernt hat, brutal durchzusetzen sucht, soll

die christliche Humanititsidee — gemeinsam mit der idealisti-
schen — ankampfen.
Der Mensch — nicht der Arier, nicht der Mann, nicht der

Kulturmensch, nicht der Triger geistiger Werte, nicht der Ueber-
mensch der Zukunft, sondern alles, was Menschenantlitz trigt,
ist zur Erlésung durch Christus bestimmt. Das jist die hochst-
mogliche dem Menschen widerfahrende Auszeichnung. Wie ver-
hélt sich aber diese besondere Wiirde des Menschen mit seiner
wirklichen Stellung im Kosmos? Hat nicht die moderne Ent-
wicklungslehre, hat nicht die Erkenntnis der Unendlichkeit des
kosmischen Raumes diesen ,,naiven Anthropozentrismus’ der Bi-
bel total erschiittert und den Menschen zu einem unbetrichtli-
chen Piinktchen im Weltraum, seine Geschichte aber zu einem
winzigen Fragment der Weltzeit zusammenschrumpfen lassen?
Trotzdem erscheint dem biblischen Denken der ganze Kosmos
mit seiner Geschichte nur als Rahmen der Menschheitsgeschichte,
die ihren Mittelpunkt im Gottmenschen hat. Das ist allerdings
nur durch eine streng kategoriale Scheidung der Dimensionen
sRaum-Zeit” und ,,Sinn’”> zu verstehen. Das Personhafte, das
humanum, transzendiert alle raumzeitliche Entwicklung. So we-
nig die Entwicklungslehre das geistige Sein des Menschen aus
primitiven Anfingen erkliren kann, weil es eben eine véllig
neue, nicht ableitbare, nicht erklirbare Dimension ist, so we-
nig ist der Sinn unserer Existenz im Kosmos vom Kosmos
selbst her zu verstehen. Denn der Ursprung und das Ziel, der
Sinn unserer Existenz stammt von jenseits, wenn er sich auch
in der raum-zeitlichen Welt auswirkt.

260



Das Personhafte enthiillt sich so dem Glauben als der eigent-
liche Sinn der Geschichte, ja man kann geradezu sagen: erst im
christlichen Glauben ist wirkliches Geschichtsverstandnis mog-
lich, weil erst hier das Handeln den Charakter der Tat, des
Einmaligen, der nicht-umkehrbaren Entscheidung bekommt. Dem
nichtchristlichen Denken ist im Grunde die Geschichte nur als
Entwicklung im Sinne der ideellen Entfaltung oder im Sinne
kausalen Ablaufs verstiandlich. Im christlichen Verstindnis aber
geht es um undurchschaubare, von uns aus in keiner Weise zu
konstruierende Geschichte selbst, die nicht ein ewig Wahres sym-
bolisiert, sondern in der der tatsichliche Gegensatz zwischen der
zeitlich-siindigen Welt und dem ewigen Gotteswillen durch wirk-
liches Geschehen iiberwunden wird. In Christus, der die Mitte
der Geschichte ist, bekommt die Weltgeschichte ihre eigentliche
Qualifikation als Entscheidungszeit; <das Drama der Welt-
geschichte enthiillt sich als die Geschichte der civitas Dei, auf
das die Geschichte der civitas terrena, die Menschheits- und
Kosmosgeschichte als auf ihr letztes Ziel zueilt.

Sonst wire die Geschichte letztlich nur eine Symphonie iiber
das Thema mit Variationen: Verginglichkeit, ewige Wiederkehr.
Das ,,Sein zum Tode” beherrscht die ganze Wirklichkeit der
Menschenexistenz. Das Sein zum Tode ist etwas durchaus an-
deres als die blosse natiirliche Tatsache unseres Sterbenmiis-
sens., Der Mensch kann nicht einfach ,natiirlich” sterben wie
die iibrige Kreatur, sondern fiir ihn ist der Tod das schlechthin
Sinnwidrige, und darum ist sein Auf-den-Tod-hin-Leben immer
auch ein Aufbaumen gegen den Tod, ein ohnmachtiger Versuch,
sich dem Tod zu entwinden. Die ideelle ‘Ueberwindung des
Todesritsels sucht er im Gedanken der Unsterblichkeit. Die Bi-
bel kennt den Gedanken einer in der metaphysischen Natur der
Seele begriindeten Unsterblichkeit nicht, sie kennt nur die Be-
stimmung zum ewigen Sein im Worte Gottes, auf die aller-
dings das geistige Sein des Menschen hindeutet. Gerade darum
aber enthiillt sich dem Glaubensverstindnis das Sein zum Tode
als das Sein zum ewigen Tode, zum Gericht. Hier erst wird
der Tod ganz ernst genommen, wird er nicht entweder idealistisch
oder naturalistisch bagatellisiert. Im Glauben aber ist auch
die Macht des Todes allein wahrhaft iiberwunden: das Kreuz
Jesu Christi, das Zeichen des Todes und des Gerichtes, wird

261



fir den Glaubenden zum Zeichen der gé6ttlichen Barmherzig-
keit und des neuen Anteils am ewigen Leben — am ewigen
Leben schon in dieser Zeitlichkeit. ,,Wer an mich glaubt, wird
leben, ob er gleich stiirbe’’.

VL

Damit ist die Grenze einer christlichen Anthropologie er-
reicht. Was die Bibel dariiber hinaus noch vom Menschen sagt:
von der Versohnung, von der Erlésung, von der Vollendung,
das ist nicht mehr Lehre vom Menschen, sondern Lehre vom
versohnenden und erlosenden Werke Christi. Brunner ldsst uns
im Schlusskapitel seines Buches einen Ausblick tun auf die im
Glauben geschehende restitutio imaginis, auf die Ueberwindung
und Aufhebung des Widerspruchs im Menschen. Die Lehre vom
wirklichen Menschen bildet nur die Voraussetzung der eigent-
lich zentralen Botschaft des Evangeliums. Der Glaube aber
schliesst als notwendiges negatives Moment die Erkenntnis des
Widerspruchs in sich. Diese Erkenntnis, christlich Busse ge-
nannt, ist das kaudinische Joch, unter dem unsere hochmﬁfig~
freche Selbstindigkeit gebrochen wird. Der Glaube selbst aber
ist der wiedergefundene Stand bei Gott, das Leben im Empfan-
gen der Liebe Gottes, die Freiheit von sich selbst und die Frei-
heit fiir den Nachsten. Er ist ,,Frieden mit Gott”’, volle, reine,
ruhige Gegenwirtigkeit, unbelastet durch die Schuld der Ver-
gangenheit und durch die Sorge fiir die Zukunft. Aber in der
Zeitlichkeit muss sich freilich der Glaube immer erst aus dem
Unglauben losringen, der Christ ist ,,simul justus, simul pecca-
tor”. Die Erlosung kann nur jenseits dieser irdischen Existenz-
weise vollendet werden. Das wahre, das unbedingt-lebendige
Leben kann erst dort sein, wo der Tod, und alles Todesmassige
ausgetilgt ist, wo ,,Gott sein wird alles und in allem”.

262



	Der Mensch im christlichen Denken

