
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 4

Artikel: Der Mensch im christlichen Denken

Autor: Vogelsanger, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mensch im christlichen Denken.

Von Peter Vogelsanger.

Jass der Mensch sich selbst zur Frage wird, hat den
* Grund darin, dass er nie ein reflexionsloses Genügen

in seiner blossen Gegebenheit findet, sondern dass der
Menschengeist mit dem erwachenden Bewusstsein seiner Kräfte
jederzeit sein wahres Wesen in einem Ort jenseits des natürlichen

Gegebenen sucht, in einem Inwendig-Ueberlegenen, das

ihm fordernd gegenübertritt. Nietzsche mit seinem Wort vom
„Menschen, der überwunden werden muss" und Augustinus
mit seinem „Transcende te ipsum" deuten beide in ihrer Sprache
auf dieses Urrätsel unserer Existenz hin. Zugleich weiss aber
der Mensch, dass er jenes Höhere nicht wirklich ist, und so
ist er ein gespaltenes Wesen und ist sich auch seiner
Gespaltenheit mehr oder weniger deutlich bewusst. Im ruhelosen
Sichselbstsuchen des Menschen in Kultur, Philosophie und Religion

manifestiert sich dieses Menschenrätsel. Aber gibt es eine

Möglichkeit, es zu deuten? Im abendländischen Denken fehlt
es wahrhaftig nicht an Versuchen dazu; jede Zeit hat ihr
besonderes Bild vom Menschen geprägt. Umgekehrt wirkt das
Selbstverständnis des Menschen in eminentem Masse wieder
auf die Gestaltung seiner Lebenswirklichkeit zurück, ja es

erweist sich geradezu als ein wichtiger geschichtsbildender
Faktor, es bestimmt die Lebendigkeit, den Humanitätsgehalt
einer Kultur. Aber die Anschauungen vom Menschen sind von
einer kaum übersehbaren Mannigfaltigkeit. Zwischen den

Extremen einer rein materialistischen Anthropologie, die den ganzen

Menschen nur aus seiner Physis erklären will, und einer
rein idealistischen, die ihn als Träger der Ideen einer ganz
andern Welt der Freiheit, der Ewigkeit, der Vollkommenheit
zuweist; zwischen einer naiven und einer hochspiritualistischen;
zwischen einer rein individualistischen und einer rein
kollektivistischen; zwischen einer rein positivistischen und einer rein

religiösen Anschauung liegen die zahllosen Kombinationsmöglichkeiten,

wie sie in der Geschichte des abendländischen Denkens

hervorgetreten sind.

241



Auch das Christentum hat sein besonderes Bild vom
Menschen, ja es erhebt sogar den Anspruch, — wenn anders das

Evangelium wirklich die „Frohbotschaft für alle Kreatur" sein
soll — das einzig wahrhaftige und realistische, den wirklichen
Menschen ganz in der Tiefe erfassende Verständnis zu
besitzen. Dieser Anspruch hat nichts mit theologischem
Doktrinarismus zu tun, sondern er hängt mit dem Charakter des

christlichen Denkens überhaupt zusammen. Alle seine Aussage
ist streng offenbarungsgebundene Glaubensaussage. Der christliche

Glaube — und das ist sein Gegensatz zu aller
Weltanschauung — ist nicht eine durch vernünftiges Denken
gewonnene Theorie, sondern er ist selbst eine Existenzweise.
Sein Erkennen i.st primär ein Anerkennen: Anerkennung der
göttlichen Offenbarung. Eine christliche Anthropologie gelangt
also zu ihren Aussagen nicht durch ein Analysieren, durch ein

Spekulieren über das Sein, sondern durch streng gebundenes
Nach-denken der „mitgeteilten" Offenbarungswahrheit, und diese

Offenbarung erhebt nun allerdings den Anspruch auf absolute
Gültigkeit. Neben dieser primären Forderung an eine theologische

Anthropologie erhebt sich allerdings noch eine sekundäre:
dass eine christliche Lehre vom Menschen dialektisch die
relativen Wahrheitsmomente der natürlichen, ausserchristlichen
Deutungen des Problems in sich schliesse, nicht indem sie deren
Lösungen anerkennt, aber indem sie ihr berechtigtes Anliegen
berücksichtigt und deutet. Wie die christlichen Kathedralbauer
die antiken Ruinen als Steinbrüche benutzten, um daraus ein

völlig neues Gebäude aufzuführen, so benützt und berücksichtigt
eine christliche Anthropologie die Aussagen rationaler Wissenschaft

über die Menschennatur. Darin liegt das christliche
„Nihil humani mihi alienum".

Emil Brunner legt in seinem Werk „Der Mensch im
Widerspruch" *) den erstmaligen umfassenden Entwurf zu einer
Anthropologie auf dem Boden der protestantischen Theologie

vor. Erstaunlich ist dabei schon die aussergewöhnliche
Fruchtbarkeit des Brunnerschen Schaffens, das uns wenige Jahre
nach der Veröffentlichung seiner grossangelegten Ethik aber-

*) Emil Brunner, Der Mensch im Widerspruch. Die christliche Lehre vom
wahren und vom wirklichen Menschen. XV und 572 S. Berlin 1937.

242



mais ein solch fundamentales Werk schenkt. Freilich hat das

Buch eine lange Vorgeschichte, die in zahlreichen Aufsätzen
und in der akademischen Wirksamkeit des Verfassers ihren
Niederschlag fand. Dabei löst es auch ein Versprechen ein,
das sein Verfasser in der zweiten Auflage seiner Schrift „Natur
und Gnade" abgab: durch eine vollständige, von den theologischen

Zentralproblemen ausgehende Lehre vom Menschen sein

theologisches Anliegen gegenüber Karl Barth abzuklären. Wir
werden also gleichzeitig ins Zentrum der wichtigsten
Auseinandersetzungen in der heutigen protestantischen Theologie
eingeführt. Das Anliegen Brunners besteht nicht etwa darin,
das Interesse der Theologie von ihrem einzig legitimen Mittelpunkt,

der Alleinherrschaft der Gnade Gottes, auf den
Menschen hin abzulenken und so einen „zweiten Brennpunkt" der
Theologie zu statuieren. Sondern im Gegenteil, durch seine
christliche Anthropologie soll klargemacht werden, dass der
Mensch seine Mitte, sein wahres Wesen nur in Gott haben
kann.

Aus der Verbindung der glänzenden Vorzüge Brunnerscher
Leistung — Schärfe des Denkens, souveräne Beherrschung eines

weitschichtigen Stoffgebietes, lückenlose Schau der Probleme,
luzide Darstellung — ist hier ein Werk erwachsen, das in der
protestantischen Theologie seine bleibende Bedeutung haben
wird. Die genannten formalen Vorzüge verleiten Brunner nie

zum Versuch einer Synthese, sondern sein Denken bleibt immer
streng dialektisch; es löst die Spannung unaufhebbarer Gegensätze

nicht auf, sondern erträgt sie. Wenn man nach einer
theologischen Ahnenreihe fragen will, so müssten wohl
Kierkegaard, Pascal, Luther und Augustinus in erster Linie
genannt werden; in Bezug auf das Denken der Gegenwart spürt
man die Nachbarschaft von Ebner, Buber und Gogarten. Die
vorliegende Darstellung der Grundzüge von Brunners Werk, die auf
alle fachlich-theologische Auseinandersetzung verzichtet, soll dem

nicht-theologischen Leser ein Bild des Buches vermitteln, das ihn
womöglich für das eigene Studium interessieren möchte. Denn
abgesehen von ihrer hohen Bedeutung für die Theologie, ist es
das Charakteristikum dieser Lehre vom Menschen, dass sie das

„Gespräch mit den andern Fakultäten" an einem entscheidenden
Punkte aufnimmt, und dass sie auch die streng theologische Be-

243



sinnung immer so gestaltet, dass es zum Mitdenken keiner
besonderen Fachausrüstung bedarf.

I.

Einer theologischen Anthropologie begegnet man gemeinhin
mit dem Misstrauen, ihr Blick für die Wirklichkeit des Menschen
sei zum vornherein getrübt und verschleiert durch Voraussetzungen

spekulativer Art, durch kirchliche Dogmatik und biblische
Mythologie. Gegen ein solches erdachtes und geglaubtes Bild
erhebt der liberale Humanismus die Forderung nach empirischer,

voraussetzungsloser und unmethaphysischer Erkenntnis des

Menschen. Unter diesem Postulat hat modernes Selbstbewusst-
sein, in Renaissance und Humanismus anhebend, mit nicht
geringem Pathos das Panier der Freiheit wissenschaftlicher
Forschung gegenüber aller kirchlichen Bindung entfaltet. Aber während

auf dem Felde der Naturwissenschaften dieses Postulat sich
tatsächlich als äusserst fruchtbar erwies, bleibt das Ergebnis
der gleichen Bemühung in der Erkenntnis des wesenhaft Menschlichen

äusserst dürftig und ernüchternd. Wohl ist das Naturwesen

homo sapiens in glänzender Weise erforscht, der humanus
aber ist uns so rätselhaft wie je zuvor. Das Versagen rührt
daher, weil jene scheinbar rein empirische Forschung selbst wieder
unbewusst mit einer Voraussetzung von eminent methaphysi-
schem Charakter arbeitete: mit der Voraussetzung, dass der
Mensch wie die Natur den Methoden rein kausaler Forschung
zugänglich sei. Diese Voraussetzung vergewaltigt gerade das
Entscheidende: dass der Mensch eben nicht nur ein Stück Natur,
sondern dass er gerade das seine Natur transzendierende, das
über sich selbst hinausgreifende, das nicht-kausaler Geistigkeit
zugängliche Wesen ist, und dass darum alle kausale Betrachtung
des Menschen nicht ihn selbst, sondern nur ein Menschengestell
erfasst.

Ein formales Wahrheitsmoment in jenem humanistischen Protest

gegen dogmatische Bindung liegt in dem, was Brunner das

„erfahrungskritische Postulat" für eine christliche Lehre vom
Menschen nennt: theologische Erkenntnis vom Menschen darf,
obschon sie ihre Quelle und Norm nicht in der Erfahrung hat,
doch niemals mit der Erfahrungserkenntnis im Widerspruch ste-

244



hen, soweit ihre Sätze überhaupt ins Erfahrbare hineinreichen.
Und umgekehrt muss das erfahrungsmässige Wissen über den
Menschen in der theologischen Lehre seine Sinndeutung finden.
Gerade der mit seinem ungeheuren empirischen Wissen bewaffnete

Mensch muss sich in der christlichen Existenzdeutung
getroffen wissen, wenn die christliche Erkenntnis etwas taugen
soll. Je stärker wir freilich im Verständnis des Menschen dem
Personkern uns nähern, desto mehr verringert sich die Autonomie

der natürlichen Erkenntnis, desto mehr geht im gleichen
Masse die Zuständigkeit der Glaubenserkenntnis von der
regulativen in die konstitutive Bedeutsamkeit über. Im eigentlichen
Zentrum der Personenfrage, in den Problemen Geist, Gewissen,
Freiheit und Verantwortlichkeit bricht dann unversöhnlich der
Gegensatz zwischen Glauben und Vernunftautonomie auf. Hier
offenbart sich die Dialektik des Glaubens: an sich erreicht die
Annäherung philosophisch-rationaler Erkenntnis an den christlichen

Glauben nirgends einen so hohen Grad wie in ihrem
Verständnis der Freiheit und Humanität, und zugleich ist dies auch
der Punkt schärfsten Gegensatzes, wie wir noch sehen werden.

Nicht da ss ein Standpunkt jenseits der blossen Gegebenheit
eingenommen werden muss, um das Wesen des Menschen in

seiner Totalität zu erschliessen, sondern welches dieser
Standpunkt sein soll, darüber gehen die Anschauungen radikal
auseinander. Allen Versuchen, den Menschen als selbständiges
Wesen entweder von der Natur oder vom Organismus oder vom
Geist und von der Idee her zu verstehen, stellt die christliche
Anthropologie den grundlegenden Satz entgegen: dass der
Mensch nicht aus sich selbst, sondern nur aus dem Worte Gottes

zu verstehen ist. Das heisst nicht nur, dass die Heilige
Schrift der normative Fundort kirchlicher Lehre vom Menschen
ist, sondern noch viel mehr: dass die Seinsweise des Menschen
nur als ein Sein im Worte, aus dem Worte und durch das Wort
Gottes zu verstehen ist. Der Mensch ist wesenhaft antwortendes

Sein. Mit allem, was er ist, tut und denkt, gibt er Antwort
auf Gottes Schöpferwort. Des Menschen Grösse und Elend, seine

Bestimmung und sein Abfall, seine Freiheit und seine Gebundenheit,

sein Sinn und seine Sinnwidrigkeit sind nur zu verstehen im
Lichte des Schöpferwortes Gottes, auf das der Mensch durch
seine Existenz positiv oder negativ Antwort gibt. Es besteht

245



also nicht nur eine erkenntnistheoretische, sondern eine besondere

ontologische Beziehung zwischen Menschsein und Wort
Gottes. Während zwar — das ist der Fundamentalsatz christlicher

Ontologie — alles aussergöttliche Sein durch Gottes Wort
geschaffenes und erhaltenes Sein ist, so ist darüber hinaus beim
Menschen seine ursprüngliche Schöpfung so, dass sie ihn nicht
nur zum Produkt, sondern zugleich zum Empfänger des Gotteswortes

macht.
Wir erkennen dieses Wort des Ursprungs darum, weil es uns

in Christus wiedergegeben ist. Ecce homo! In Christus, nicht in
der griechischen Genialität, nicht in der freien Entfaltung der

Renaissancepersönlichkeit, ist das eigentlich menschliche, das

wahre Sein des Menschen aufgedeckt. Hier offenbart uns Gott
positiv und negativ die Wahrheit über den Menschen. Und
unsere Erkenntnis von ihr ist nicht theoretisch-neutrale Erkenntnis,
sie ist auch nicht eine von uns aus zu vollziehende anamnesis,
sondern sie ist anagennesis, in der uns Gott zugleich mit der
Erkenntnis der Wahrheit das neue Sein in der Wahrheit, das

wahrhaft menschliche Leben schenkt. Inhaltlich heisst dieses im
Worte Gottes gründende und ihm antwortende, dieses ver-ant-
wortliche Sein des Menschen: das Sein in der Liebe. Nicht die

Freiheit, nicht die Geistigkeit, nicht die schöpferische
Gestaltungskraft machen die eigentliche Menschlichkeit aus — sie sind

nur ihre Möglichkeiten, ihre Verwirklichungsbedingungen —
sie selbst aber ist Liebe im Sinne des Neuen Testamentes als

Erfüllung der Verantwortlichkeit. Das Sein in der Liebe erkennen

wir in der Offenbarung des dreieinigen Gottes; dreieinig
darum, weil Gott in sich selbst, in seinem ewigen, unergründlichen

Vatergeheimnis kein anderer ist als derjenige, der sich uns
in seiner geschichtlichen Offenbarung in Jesus Christus und in
seiner inwendigen Offenbarung im Heiligen Geist als die Liebe
zeigt. Das Sein in Gott ist also das Sein in der Liebe, und dieses
Sein in der Liebe ist das Sein in Gott, und so verstehen wir,
warum Gottlosigkeit und Lieblosigkeit identisch sind. Der ewige
Liebesratschluss Gottes, unsere Erwählung zur Gemeinschaft mit
ihm und durch sie zur Gemeinschaft mit aller Kreatur ist die
Urform und Urrealität unseres Menschseins. Auch wo diese
Verantwortlichkeit geleugnet wird, auch wo diese Bestimmung
missachtet wird, auch wo dieser Ruf nicht mehr gehört und nicht

246



mehr verstanden wird, hört der Mensch doch nicht auf, das
verantwortliche Wesen zu sein. Darum hört er auch nicht auf,
Mensch zu sein, auch wenn sein Menschsein qualitativ in
Unmenschlichkeit verkehrt ist.

II.

Ist so der Standort christlicher Anthropologie gewonnen, so
entfaltet sie sich von da aus als Lehre vom Ursprung, Lehre vom
Gegensatz und Lehre von der Wirklichkeit des Menschen als
Leben im Widerspruch von Ursprung und Gegensatz.

Den klassischen Ausdruck findet die Lehre vom Ursprung des

Menschen in dem berühmten, dem biblischen Schöpfungsbericht
entnommenen Gleichnisbegriff von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen. Der Sinn dieses geheimnisvollen Ausdrucks darf aber
nicht durch willkürliche Spekulation ergründet werden, sondern
er soll in der Besinnung über das gesucht werden, was uns im
Neuen Testamente über Christus als das erneuerte Gottesbild
gesagt ist. Die kirchliche Dogmatik hat seit Augustin den

verhängnisvollen Weg genommen, dass sie ihre theologisch durchaus

richtigen und bedeutsamen Reflexionen über die ursprüngliche

Gottebenbildlichkeit des Menschen auf ihre Vorstellung
vom historisch ersten Menschenpaare übertragen hat. Sie

gelangte so zur Beschreibung einer Zuständlichkeit des ersten
Menschen, eines „status integritatis", deren Wesenszüge in der

justitia originalis, d. h. in der völligen Glaubens- und
Liebesverbundenheit mit dem Schöpfer, in der Vollkommenheit leiblicher,

seelischer und geistiger Begabung und im uneingeschränkten
liberum arbitrium bestanden. Die theologische Lehre vom

wahren Wesen des Menschen wird also zu einer historischen
Anschauung vom empirischen Urständ des Menschen. Die
naturwissenschaftlich-paläontologische Forschung hat dieses Bild
eines „ersten Menschen" zertrümmert. Wie ungesichert auch im
Einzelnen die Ergebnisse der Entwicklungslehre noch sein
mögen, wie sehr sie auch selbst wieder mit unkritischem Dogmatismus

verwoben sind — das aljes sollte doch die Kirche nicht
mehr dazu verleiten, sich mit ihrer Behauptung vom vollkommenen

Menschsein der ersten Generation in den Lücken der
wissenschaftlichen Forschung einzunisten. Mit solch unglaubwürdiger

Apologetik, deren Interesse rein an der historischen Ebene

247



haften bleibt, hat die Kirche dem modernen Menschen den

Zugang zu dem fundamentalen Gehalt ihrer Lehre vom Ursprung
verschüttet, und als einziges Wissen um den Ursprung des
Menschen ist ihm vielfach nur noch der populäre platte Glaube an
die darwinistische Deszendenztheorie geblieben. Die
neuprotestantische Theologie seit Schieinmacher suchte diese Krisis der
kirchlichen Schöpfungslehre dadurch zu überwinden, dass sie
deren Kern in eine Art idealistischen Evolutionismus umdeutete

und reduzierte: die Gottebenbildlichkeit liegt nicht hinter
uns als ein verlorener Anfangszustand, sondern vor uns als das
Ziel der geschichtlichen Entwicklung. In Wirklichkeit aber liegt
der Kern der christlichen Lehre, ihre der biblischen Botschaft
allein adäquate Form in einer vom Historismus völlig unabhängigen

Sache: im Verständnis des Menschen im Widerspruch von
Schöpfung und Sünde.

Der Gedanke der Schöpfung berührt nicht die natürliche
empirische Genesis des Menschen, sondern er weist über die
Empirie hinaus in die völlig andere Dimension des Ursprungs. Die
christliche Theologie hat kein anderes als das allgemeingültige
empirische Wissen vom Anfang des Menschen, aber sie erblickt
hinter und über diesem Anfang das Walten, das Schaffen, die
Vorausbestimmung Gottes. Sie sieht den natürlichen, erforschbaren

Anfang unseres Menschengeschlechtes im Lichte des nur
dem Glauben zugänglichen Schöpfungsaktes Gottes. Schöpfung
bedeutet nun zunächst die grösste Unähnlichkeit, die
unüberbrückbare Distanz, das unaufhebbare Gegenüber von Schöpfer
und Geschöpf. Sie stellt den Menschen Gott gegenüber auf die
Seite aller anderen Kreatur: er ist wie sie geschaffenes, abhängiges,

durchaus unselbständiges Sein. Die Anerkennung des
Begriffes Kreatur rettet jedoch gleichzeitig die Welt vor der reinen
Profanität, denn er besagt ja nicht nur die Transzendenz, sondern
gleichzeitig auch die damit verbundene Immanenz und Manifestation

Gottes in seiner Schöpfung.
Der Mensch steht aber nicht nur mit aller anderen Kreatur

Gott abhängig gegenüber, sondern er steht zugleich aller nicht-
menschlichen Kreatur gegenüber als ein Neues, Höheres. Wenn
davon auch irgendwie jede natürliche Anthropologie weiss, so
nennt doch nur die biblische Lehre den wahren Grund dafür:
der Mensch ist nicht nur wie die Welt durch Gott, sondern

248



i n und z u Gott hin geschaffen. Dieses Besondere, dieses

eigentliche humanuni ist gemeint mit dem Fundamentalbegriff dei

imago Dei, und darum hängt von seiner Fassung so gut wie alles
ab für eine christliche Anthropologie. An ihm entscheidet sich die

Verhältnisbestimmung von Vernunft und Offenbarung, Glaube
und Humanität, Kirche und Kultur, Christentum und Humanismus.

In ihrer bedeutungsvollen Fassung der Imago-Lehre liegt
denn auch das Kernstück, das Rückgrat des Brunn ersehen
Buches. Das theologische Problem lautet dabei: die Wesensbestimmung

des Menschen als imago Dei so zu fassen, dass darin
zugleich das jetzige Sein des Menschen in seinem sündigen Gegensatz

zum Schöpfungsursprung seine Deutung findet. Die katholische

Theologie löste dieses Problem durch ihre Unterscheidung
zwischen einer in der Freiheit und Vernünftigkeit der Menschennatur

bestehenden, durch die Sünde nicht verlierbaren imago
(Gottebenbildlichkeit) und einer auf der verlierbaren und
verlorenen justitia originalis beruhenden similitudo (Gottähnlichkeit).

Damit aber ist die Gottbestimmtheit, die Erhebung über
die blosse sinnliche Naturbestimmtheit zur Gemeinschaft mit
Gott, als etwas das eigentliche Wesen des Menschen nicht
Berührendes charakterisiert; die Gnade kommt als ein zum wahren
Menschsein nicht nötiges donum superaditum zur Natur hinzu.

Auf diesem Grundcharakter des katholischen Dogmas ruht
sein ganzer, historisch ebenso imposanter wie theologisch
verhängnisvoller Zweistockwerkbau von Natur und Gnade. Luther
und mit ihm die ganze Reformation erkannte, dass damit die Einheit

der theologischen Sicht des Menschen in Frage gestellt
war; die katholische Zweiteilung wurde fallen gelassen; in der

imago Dei sah Luther gerade wieder die Gottbestimmtheit und
darin die eigentliche Substanz des Menschen. Diese wahre Natur,
nicht irgend eine Uebernatur ist durch die Sünde zerstört.
Fragwürdig aber ist die Art, wie die Reformation die trotz der Sünde
dem Menschen verbliebene Vernunftnatur, seine Humanität im
formalen Sinne, unter dem Begriffe eines „Imago-Restes"
theologisch zu werten und damit die ursprüngliche Gottesbeziehung
unserer Vernunft zu retten versuchte. Radikaler hat Karl Barth
einseitig die Linie der Sündenverderbnis ausgezogen: die
Gottesbeziehung des Menschen ist durch die Sünde ganz zerstört, die
Humanität hat mit ihr nichts zu tun, sondern sie ist rein pro-

17 249



fan zu verstehen1). Diesem radikalen Sündenpessimismus Barths,
der Vernunft und Offenbarung als völlig inkoordinable Grössen
dualistisch auseinanderreisst, stellt nun Brunner seine dialektische

Lösung des Problems gegenüber, indem er die verlorene
justitia originalis und die uns verbliebene humanitas aus ein und
demselben Ursprung versteht.

Der Sinn des Wortes imago wird am besten mit dem Begriff
Spiegelbild erfasst. Die Existenz des Menschen hat rückbezüglichen,

responsorischen Charakter, sie hat ihren Sinn und Gehalt
nicht in sich selbst, sondern in ihrem Gegenüber, in ihrem
Urbild, in Christus, im Worte Gottes. Das aktive .Empfangen,
Hören, Glauben des Gotteswortes, das ihn ins Dasein gerufen hat,
ist das wesentliche Sein des Menschen, es ist also nach seinem
Kern verstanden: verantwortliches Sein. Die Verantwortlichkeit
des Menschen wird durch die Sünde, durch den Gegensatz
gegen den Gotteswillen, nicht aufgehoben oder vernichtet, aber sie

wird negativ, verkehrt bestimmt. Die menschliche Existenz
behält in jedem Moment ihren Entscheidungscharakter, sie ist ak-
tuales Sein. Das verkennt alle philosophische, speziell alle
aristotelisch gefärbte Anthropologie, die das Wesen des Menschen
als des animal rationale in einer substantiellen Vernunftnatur
zu erfassen wähnt, zu der dann die Du-Bezogenheit, die
Verantwortlichkeit als blosses Akzidens hinzutritt. Plato hat in seiner

Idee vom Eros als dem Wesen der Seele etwas vom
responsorischen Charakter des Menschen geahnt, aber seine Liebe ist
nicht die neutestamentliche bedingungslose Hingabe und
Verantwortung, sondern sie ist ästhetischer Genuss des Göttlichen.
Hamann, der einsame nordische Denker hat am besten die
innere Unwahrheit der Vernunftautonomie durchschaut, wenn er

h An diesem Punkt liegt der Hauptgegensatz zwischen Barth und Brunner,
der sich freilich nicht hier isolieren lässt, sondern in allen Teilen ihrer
Theologie zur Auswirkung kommt. Barths Fassung der Sündenlehre, die
im Menschen nur noch eine theologisch durchaus irrelevante „recta
natura" gelten lässt und der Humanität jede Beziehung auf Gott bestreitet,
führt zu einem manichäischen Dualismus, in dem die Verantwortichkeit
des Menschen bis auf ihre blosse Behauptung zerstört ist. Das ist eine
unelirfürchtige Banalisierung der auch dem gefallenen Menschen verbliebenen

Schöpfergaben und hat den Ursprung nicht in der Bibel, sondern
wonl eher in kantianischem Agnostizismus. Die Ehre Gottes wird wahrhaftig

nicht durch Verunehrung seines höchsten Geschöpfes gewahrt.

250



sie das grosse „Missverständnis der Vernunft mit sich selbst"
nennt. In Wirklichkeit ist die Vernunft ja bloss das Material,
das Substrat der Verantwortlichkeit. Sie aber ist die wahre
Humanität des Menschen, ob sie nun durch die Liebe erfüllt oder
durch die Sünde verkehrt wird. Auch als Sünder ist also der
Mensch nur aus der ursprünglichen Gottesbeziehung, zu der er
geschaffen ist, zu verstehen. Das ist seine primäre „theologische
Struktur", der gegenüber alle philosophischen, psychologischen
und biologischen Bestimmungen über den Menschen nur
sekundäre Bedeutung haben. Dieser neue Humanitätsbegriff wirkt
sich vor allem aus in der konkreten Gemeinschaft mit dem
Mitmenschen, in der der Mensch seine reale Gebundenheit und
Bedingtheit durch die Existenz anderer Menschen erfährt. Und
durch das verantwortliche Sein gewinnt der Mensch zwar nicht
etwa substanziellen, aber funktionellen Anteil am göttlichen
Geist und steht er gemäss der Schöpfungsbestimmung der Welt
gegenüber als ihr Herr. Als Leibwesen gehört er zwar mit zur
Welt, als Geistwesen aber und vermittels seines werkzeuglichen
Leibes übt er die Herrschaft über sie aus. Er sieht darum auch
nicht in seiner Leiblichkeit wie aller Idealismus die „partie
honteuse", sondern sie ist ihm dienendes Werkzeug zur Erfüllung
des Willens Gottes2).

III.
Die christliche Botschaft sagt nun weiterhin aus, dass dieser

nach Gottes Ebenbild geschaffene Mensch sich im Gegensatz zu
seinem Ursprung bestimmt habe und dass dieser Gegensatz den

Widerspruch seiner Existenz zwischen seiner Wahrheit und seiner

Wirklichkeit zur Folge habe. Von diesem Widerspruch, vom
Gegensatz zwischen Gut und Böse im Menschen weiss sicherlich

auch jede natürliche Theorie. Aber ihnen ist nur das Phänomen

selbst bekannt, sein Ursprung bleibt ihnen verborgen, und

2) Brunner hat hier — wir möchten fast sagen : leider! — seine frühere, sehr
brauchbare und sinnvolle Terminologie, die zwischen einer formalen und
einer materialen imago unterschied, um der Missverständnisse willen, denen
sie begegnete, fallen gelassen — nicht ohne kräftige Ironie über die
logische Schulung gewisser theologischer Doktrinäre. Sachlich aber ist in
vollem Umfange festgehalten, was er mit dem Ausdruck „formale imago"
meinte: die im Formalen, in der Personstruktur des Menschseins als
solcher liegende Beziehung zur ursprünglichen imago Dei.

251



alle Deutungen laufen entweder auf den Versuch hinaus, das

Böse aus einer tragischen Gegebenheit, aus unserem geistig-sinnlichen

Doppelwesen, aus unserer Verstricktheit ins Irdisch-Kosmische

zu erklären, oder aber auf die moralische Theorie, die
den Ursprung des Bösen allein im freien Willen sieht. Auf der
einen Seite wird die Verantwortlichkeit, auf der anderen Seite
der Zwiespalt im menschlichen Wesen geleugnet. Die biblische
Dialektik stellt diesen einlinigen Deutungen ihr nur dem Glauben

zugängliches Paradoxon gegenüber: dass wir Sünder sind,
d. h. Wesen, deren Sein als Sünde bestimmt ist; dass wir aber

zugleich für unser sündiges Sein voll verantwortlich sind.
Die unentrinnbare Fatalität und die unaufhebbare Verantwortlichkeit

in der Sünde wird hier zusammengeschaut. Die
traditionelle kirchliche Lehre drückt diese beiden Tatsachen durch
den Doppelbegriff Sündenfall und Erbsünde (peccatum originale)

aus. Wiederum ist es die historisierende Form der
Erbsündenlehre, die ihr rein personhaftes Verständnis trübt, und
diese Form ist daher auch hier wesentlich nicht aus wissenschaftlichen,

sondern primär aus Glaubensgründen preiszugeben11).
Denn durch die Behauptung, wir hätten das peccatum originale
von unserem Stammvater geerbt, wird die rein personhafte
Grösse „Sünde" auf eine naturhafte Tatsache, auf die physische
Abstammung zurückgeführt. Dadurch konnte allenfalls die
schicksalhafte Notwendigkeit, die Totalität unserer Sündverhaftung
recht eindrücklich deutlich gemacht werden, aber eine
Verantwortlichkeit für die Sünde ist dabei schlechterdings nicht
abzusehen.

Die biblische Lehre offenbart uns als Wesen und Ursprung
der Sünde nicht etwas Negatives, irgend einen Defekt in unserem

Sein, sondern eine positive Negation: psychologisch ist es
der Trotz, der Hochmut, dogmatisch das Seinwollen-wie-Gott,

3) Damit ist die biblische Erzählung durchaus nicht etwa zur Mythologie
degradiert. Der Mythus ist eine in das Gewand der Erzählung gekleidete
Darstellung gewisser allgemein-gültiger spekulativer Wahrheiten, während
die biblische Erzählung „mitgeteiltes", dem vernünftigen Denken nicht aus
sich selbst zugängliches Offenbarungszeugnis ist. Für das autonome
Vernunftdenken, das für die Offenbarung keinen Sinn hat, ist freilich die
biblische Wahrheit nur Mythus. Wobei dann aber die christliche Theologie

die Rückfrage zu stellen hätte: ob denn nicht viel eher der Begriff
der autonomen Vernunft selbst — Mythologie sei?

252



die falsche Behauptung der Selbständigkeit Gott gegenüber, die
Proklamation der Vernunftautonomie, eben jenes „Missverständnis

der Vernunft mit sich selbst". In dieser falschen Emanzipation

vergisst der Mensch, dass seine wahre Freiheit nur in der
Gebundenheit an Gott leben kann, dass er in Gott und nicht in
sich selbst seine Mitte hat. Das Abbild will Urbild sein. Diese
Vergessenheit und Vermessenheit des Menschen, die Hybris,
liegt allen besonderen Formen der Sünde zugrunde als ihr
Ursprung. Das Misstrauen des Menschen, seinem Lebenshunger
sei in der Bindung an Gott nicht die rechte Erfüllung beschieden,

der Zweifel, die Àngst um sich selbst, mischen sich mit dem

trotzigen Freiheitsbegehren. In unvergleichlicher Weise bringt
die biblische Sündenfallgeschichte alle diese Aspekte zum
Ausdruck. Erklärbar aber ist die Sünde mit all dem nicht, sie bleibt
das grosse irrationale Mysterium unserer Existenz, von dem

wir nur das eine wissen können: dass wir alle daran teilhaben,
und dass wir alle dafür verantwortlich sind. Unsere schöpfungs-
mässige Verantwortlichkeit, unsere Gottebenbildlichkeit ist die

Voraussetzung der Sünde; die Sünde ist die negative, verkehrte
Manifestation der Gottebenbildlichkeit. Auch in der Sünde zeigt
der Mensch noch seine Ueberlegenheit, seine besondere Gott-
bezogenheit. Das Tier kann nicht sündigen. Aber durch die

Sünde ist die Gottbezogenheit jetzt negativ qualifiziert: aus der
Gemeinschaft mit Gott ist die Feindschaft mit Gott geworden,
aus der Liebe der Hass. Der Grund dieser Feindschaft ist die
Schuld, die unaufhebbar zwischen Gott und dem Menschen steht.
Die Sünde, der Bruch des Gottesverhältnisses ist vom
Menschen aus irreparabel. Der Mensch kann wohl sein Leben
zerstören, aber er kann sich nicht selbst wieder das wahre Leben
schenken. Und der Ort, wo sich diese Feindschaft des Menschen
wider Gott manifestiert, ist das böse Gewissen.

Durch die Sünde ist das ganze Wesen des Menschen alteriert,
verkehrt. Die Verkehrung der Gottesbeziehung bedeutet die
Verkehrung und Vergiftung aller Lebensfunktionen. Die Sünde wird
zur Dauerform unserer Existenz, weil eben die Negation dei
Gottesbeziehung nicht nur irgendetwas, sondern unser zentrales
Personsein negativ bestimmt hat. Gott ist aus dem Zentrum
gerückt und der Mensch dreht sich nur noch um seine eigene
Mitte. Luther hat diese Existenzform des sündigen Menschen

253



klassisch gekennzeichnet mit dem Ausdruck „cor incurvatum in
se" : das auf sich selbst zurückgekrümmte, das sich selbst
suchende Ich. Und dieses cor incurvatum steckt nicht nur im krassen

Egoismus, sondern ebenso sehr in unserem moralisch Guten,

in unserer Tugend, unserer Frömmigkeit, unserer Mystik,
unserer Kultur. Nicht nur als isolierte Einzelne sind wir Sünder.

Wie die Menschheit durch die Schöpfung solidarisch
verbundene Gemeinschaft ist, so ist sie auch in der Sünde, in der

Auflösung dieser Gemeinschaft, solidarisch verbunden.
Nur eine streng aktualistische Fassung des Personbegriffes

bewahrt uns hier vor dem Determinismus, in dessen gefährlichem
Schatten die reformatorische Lehre sich streckenweise verliert.
Der Satz, dass der Mensch Sünder ist und darum notwendig
sündigen muss, ist auf keinen Fall im Sinne physisch-kausaler
oder logisch - konsekutiver Notwendigkeit zu verstehen. Die
Sünde wird nie zur Qualität oder gar zur Substanz des
Menschen, die Sünde ist immer Akt, T a t des Menschen. Sein
Sündersein ist nicht Zustand, sondern Aktualität, aber
Daueraktualität: der Dauerakt des sich von Gott Abwendens, das
Erstarrtsein der Person in der Negativität dieses Akte9. Innerhalb
dieser Ursünde ist der relative Unterschied des moralisch Guten
und Bösen durchaus nicht aufgehoben; dass wir trotz unserer
Sünde zum moralisch Guten durchaus fähig bleiben, wird denn
auch von den Reformatoren durchaus anerkannt und dieser ganze
Bereich des Moralischen unter dem Begriff der justifia civilis
zusammengefasst. Ja, letzten Endes verhält sich überhaupt unser
Sündersein zu dem Unterschied von moralisch Gut und Böse
indifferent, weil es auf einer ganz anderen Ebene liegt.

Freilich offenbart gerade das moralisch-gesetzliche Missverständnis

des Guten unsere verkehrte Gottesbeziehung. Es bleibt
wohl irgendwie ein Wissen um Gottes Willen und ist dem
Menschen als solches unverlierbar ins Herz geschrieben. Aber wir
kennen diesen Willen hier nicht mehr als das göttliche Lebcns-
geschenk, sondern nur noch als das abstrakte, unpersönliche
Sollgesetz. Das Gesetz erinnert uns immer wieder an Gottes Willen,

es hält uns auch in unserer Gottesferne an diesem Willen
fest — aber zugleich verhüllt es uns auch den Willen Gottes.
Dass das Gute als das „Du sollst" uns gegenübertritt, dass es

nicht die Selbstverständlichkeit, dass es nicht unser gottge-

254



schenktes Wesen ist, das zeigt unsere Verkehrtheit. Ja, die
Gesetzlichkeit des Menschen, der an die mögliche Erfüllung dieses

„Du sollst" glaubt, ist geradezu das Vollmass der Sünde,
weil er in falschem Selbständigkeitswahn glaubt, sich selbst ins
rechte Verhältnis zu Gott setzen zu können. Darum wird gerade
das religiös-sittliche Vollkommenheitsstreben, der Pharisäismus,
zur grössten Gottesferne, der gegenüber die moralische Verkommenheit

der „Zöllner und Huren" relativ harmlos erscheint.

IV.

So ist das Leben des wirklichen Menschen das Leben im

Widerspruch: er widerspricht in seiner Selbstbestimmung der

göttlichen Schöpfungsbestimmung. Das menschliche Leben als

Struktur — sein Entscheidungscharakter — ist geblieben; das

menschliche Leben als Inhalt — das Sein in der Liebe. —
ist vernichtet. Es ist das Missverstänndnis des idealistischen
Humanismus, dass er jene formale Menschlichkeit isoliert und

zum eigentlichen Wesen des Menschen macht. Wahr ist, dass

tatsächlich jene formale Menschlichkeit immer wieder des
Menschen ursprüngliche Grösse anzeigt. „La grandeur de l'homme
est si visible, quelle se tire même de sa misère" (Pascal).
Brunner geht diesen Spuren der Gottebenbildlichkeit nach und
findet sie in der Tatsache unseres geistigen Subjektseins, der

schöpferischen Gestaltungskraft, unserer Wortmächtigkeit und

Gemeinschaftsbezogenheit, vor allem aber im moralisch-religiösen
Bewusstsein. Alle diese Phänomene sind unmöglich rein

positivistisch zu verstehen. Das Suchen der Wahrheit um der
Wahrheit willen, die Gestaltung des Schönen um des

Schönen willen, die Idee des Unbedingten und der
Vollkommenheit sind schlechthin aus keinem endlichen Inhalt
abzuleiten. In der Sprachfähigkeit des Menschen kommt seine

ursprüngliche Ideenmächtigkeit und seine ursprüngliche Du-

Bezogenheit zum Ausdruck. Das menschliche Gemeinschaftsleben
ist niemals nur vom Triebe her zu verstehen, sondern immer
ist in ihm als ideale Komponente die ursprüngliche
Gemeinschaftsidee mitvorhanden, die hinter aller Gemeinschaftsbildung,

ja nicht zuletzt auch hinter den uralten imperialistischen
und pazifistischen Träumen von einem Menschheitsreiche als

255



heimliche Kraft wirkt. Am unmittelbarsten und stärksten aber

offenbart sich die „Uebernatur" in der Natur des Menschen
in seinem moralisch-religiösen Bewusstsein. Alle modernen
Religionstheorien können uns die Urtatsacbe des Religiösen nichl
aufhellen: die Anerkennung einer heiligen Macht, der der
Mensch sich in Verehrung beugen muss, nicht weil ihm das

nützt, sondern weil er innerlich vom Heiligen überwältigt ist.
Dieses Bewusstsein des Heiligen aber lebt in allen Völkern,
und selbst der bewusste Atheismus ist nicht ohne Bezogenheil
auf ein Absolutes. Gerade die Religionsgeschichte der Menschheit,

was immer sie sonst sein mag, ist eine machtvolle
Bezeugung der — allerdings verkehrten — Gottesbeziehung des

Menschen.
Diesen Zeugnissen der „menschlichen Grösse" stehen aber

die Manifestationen des Gegensatzes, des „menschlichen
Elendes", seiner Ohnmacht, seiner Nichtigkeit gegenüber. Das
Ende unseres rationalen Erkenntnisweges ist immer die docta

ignorantia, das wissende Nichtwissen. Unser ganzer einliniger
Erkenntnisfortschritt, so stolz wir uns über ihn gebärden, ha1

uns der wesenhaften Wahrheit nicht näher gebracht, sondern

uns eher der Wirklichkeit entfremdet. Der schöpferische
Mensch ist der Sklave seiner eigenen Geschöpfe geworden, und
seine kulturelle Geistigkeit macht ihn lebensuntauglich. Die

Verzweiflung über unsere Kultur bricht denn auch immer wieder
in Geistfeindschaft und in die Flucht ins Primitive aus. Zur
wahren Gemeinschaft ist der Mensch nicht fähig, sondern er
wird hinundhergerissen vom Gegensatz zwischen Individualismus

und Kollektivismus. Das sittliche Bewusstsein wird, wo es

zum lebensfeindlichen Menschenquäler, dem Glück, Freiheit,
als Doktrinarismus, als Moralismus, als Gesetzlichkeit auftritt.
Recht, Herz des Menschen geopfert werden. Und die
Religionsgeschichte, die in allen ihren Formen entweder Vergötzung der
Welt oder Verweltlichung Gottes ist, ist die Flucht des
Menschen vor dem Anspruch Gottes, der Versuch, mit Gott, den

er nun einmal nicht loswerden kann, sich möglichst billig
abzufinden.

Alle denkerischen Versuche, diesen Widerspruch im Menschen
einheitlich zu deuten, erzwingen diese Vereinheitlichung durch
Uebersteigerung der einen und durch Unterschlagung der an-

256



dem Wesensseite am Menschen. Der Mensch ein Gott, das

Wesen, das teilhat an der göttlichen Weltvernunft und dessen

sinnliche Natur nur hässliche Zutat von unten ist — der
Mensch ein Tier, dessen biologische Organisation das eigentliche,

dessen Geist aber nur ein Epiphänoinen der Vitalfunktion
ist: so ringen, mannigfach modifiziert, die idealistische und
die naturalistische Deutung des Menschen seit Jahrtausenden
miteinander. Auch der platonische Seelenmythus vom Sturz des

Menschen in die sinnliche Natur, auch die griechische Idee

von der tragischen Schuld — so Tiefes sie auch aussagen
mögen — auch sie deuten den Riss im Menschen fatalistisch,
nicht als tathaften Wider-spruch. Sie sehen den Riss wohl
alle, aber sie sehen ihm nicht auf den Grund. Der Grund
ist: „... inquietum est cor nostrum, donee requiescat in Te."
Die Unruhe des Herzens, das seine Mitte in Gott verloren
hat, bricht aus als nach Sicherungen spähende Lebensangst,
als ewig unstillbare erotische Sehnsucht, als zweiflerische
Gespaltenheit der Seele hinsichtlich dessen, was wahr, was gut,
was gerecht, was sinnvoll ist; ja als Verzweiflung, die sogar
den Glauben an eine wenigstens mögliche Lösung des Le-

bensproblemes verloren hat.
Der Rationalismus macht der christlichen Anthropologie den

Vorwurf, sie ruhe auf „absurden mythologischen Voraussetzungen"

von Schöpfung und Fall. Wird es ihr gelingen, die

Einwände, die von der Erfahrung, von der wissenschaftlichen
Besinnung, von der rationalen Philosophie her gegen ihr Bild
vom Menschen erhoben werden, als nicht zu Recht bestehend
darzutun: sie räume dem Menschen eine ungebührliche
Sonderstellung im Kosmos ein; sie widerspreche der tatsächlichen
Geschichte der Menschheit; sie vertrete einen Dualismus von
Leib und Seele; sie trage der Individualität zu wenig
Rechnung, sondern schematisiere den Menschen; sie gebe ihm zu
viel Freiheit; umgekehrt, sie mache aus ihm ein unfreies
Wesen, dessen Verantwortlichkeit nur behauptet, nicht aber
klargemacht werde; sie sehe den Menschen viel zu sehr als
Persontotalität an; umgekehrt, sie löse seine Einheit auf? Die
christliche Lehre vom Menschen ist bereit, den Erfahrungsbeweis

für ihr Bild vom Menschen anzutreten.

257



V.

Die Auseinandersetzung mit diesen Einwänden und damit die
konkrete Auseinandersetzung mit dem ausserchristlichen
Menschenverständnis bildet den zweiten, ungemein interessanten
und fruchtbaren Teil von Brunners Werk. Er gibt durch, eine

Explikation der christlichen Grundlehren auf die einzelnen
Probleme, welche die Wahrheitsmomente in jenen Einwänden schon

in sich schliesst, die phänomenologische Entfaltung der Grundlagen.

Wie weitschichtig die behandelten Problemkreise sind,
zeigen schon die einzelnen Kapitelüberschriften: „Die Einheit
der Person und ihr Zerfall", „Freiheit und Unfreiheit", „Der
Einzelne und die Gemeinschaft", „Der Charakter", „Individualität

und Humanität", „Mann und Frau", „Seele und Leib",
„Das Werden des Menschen und die Entwicklungslehre",
„Der Mensch im Kosmos", „Der Mensch in der Geschichte",
„Der Mensch in der Zeitlichkeit und der Tod". Es ist unmöglich,

von dem Reichtum dieses zweiten Teiles in gedrängter
Kürze ein Bild zu entwerfen. Hier erst zeigt sich der ganze
Realismus, die Wirklichkeitsnähe und die Ueberlegenheit der
biblischen Lehre vom Menschen. Hier wird auch ungeheuer
eindrücklich, wie letzten Endes die Lösung aller grossen
Menschheitsfragen abhängig ist von unserer Stellung zur Religion,
christlich gesprochen: von unserem Glauben oder Nichtglauben.
— Den Lesern der „Neuen Schweizer Rundschau" wurde ein
Eindruck von der Art dieses zweiten Teiles von Brunners
Buch vermittelt durch den Abdruck des geistvollen und
tiefsinnigen Kapitels „Mann und Frau" in der Mainummer. —
Wir können hier n ur noch stichprobenweise die Lösung einiger
besonders dringlicher, in Gegenwart und Vergangenheit heftig
diskutierter Probleme andeuten.

Bei der Erfassung des Geistproblemes wird dargetan, wie
es sich niemals darum handeln kann, in der christlichen Lehre die
Vernunft, das Vermögen der Ideen, und ihre Hervorbringungen
in Kultur, Wissenschaft, Recht und Sitte abzuwerten; abgelehnt
wird nur das monologische, das anmasslich-selbstherrliche, das

abstrakt-autonome Verständnis der Vernunft. Nicht zwischen
Glaube und Vernunft ,sondern zwischen Glaube und Rationalismus,

nicht zwischen Glaube und Kultur, sondern zwischen

258



Glaube und sich selbst vergottendem Schöpferwahn des

Menschengeistes liegt der Abgrund. Mit der Geistesfrage hängt
eng zusammen das Problem der Freiheit und Unfreiheit. Die
christliche Lehre vom „servum arbitrium" bewahrt ihre Reinheit

nur in einer sorgfältigen Vermeidung und Ablehnung
sowohl einer falschen Leugnung der Freiheit durch den

deterministischen Naturalismus wie einer falschen Behauptung der
Freiheit durch den pelagianischen Humanismus. Dem christlichen

Denken steht freilich, trotz scharfen Gegensatzes, der
Idealismus der Freiheit unvergleichlich viel näher als der Determinismus.

Unbedingte absolute Freiheit hat einzig Gott, die des

Menschen ist relative Freiheit, Freiheit in der Abhängigkeit; ja
das Maximum seiner Abhängigkeit von Gott ist das Maximum
seiner Freiheit. Es geht also im christlichen Glauben nicht um
eine rein formale, unbegrenzte Freiheitsidee, um blosse
Wahlfreiheit im Sinne des liberum arbitrium indifferentiae, sondern

um die paradoxe Freiheit der Verantwortungsnotwendigkeit, um
die Freiheit des Gehorsams. Deo servire libertas! Diese Freiheit
wird durch die Sünde verloren, während grundsätzlich die
formale Wahlfreiheit nicht aufgehoben wird. Allerdings ist im
empirischen Bereich durch die sündige Desintegration aller
Lebensbeziehungen auch diese Wahlfreiheit stark herabgemindert. „Wer
Sünde tut, der ist der Sünde Knecht". Die wahre Freiheit, seine
wahre Menschenwürde — und damit ist auch das humanistische

Anliegen erfüllt! — erhält der Mensch nur in Christus wieder
als seine Berufung zur „herrlichen Freiheit der Kinder Gottes".

Seit dem in der Renaissance mächtig erwachenden Individualismus

beherrscht das Problem der Individualität unser
abendländisches Denken als Frage nach der persönlichen Eigenart, als

Frage nach der Geschlechtsdifferenz, als Nationalitätsbewusst-
sein und neuerdings lauch in der Gestalt des Rassenproblems. iFür
alles griechisch bestimmte Denken ist das eigentliche Sein das

allgemeine Sein, das Individuelle aber ist das Unwesentliche, das

Zufällig-Unbedeutende. Für den Schöpfungsglauben aber ist
alles Wirkliche zugleich auch als ein Individuelles geschaffen. Die
Individualität ist zwar nicht einfach im vollen Umfange nur
Naturbestimmung, sondern sie ist in starkem Masse auch
Produkt der Geschichte, ja sogar der persönlichen Selbstbestimmung

des Einzelnen. Wir sehen das besonders am Phänomen

259



des Charakters. In unserer Individualität kommt nun ebenso der
Reichtum göttlicher Schöpfungsweisheit, wie unsere Unvertausch-
barkeit und unser Angewiesensein auf den Nächsten zur
Geltung. Trotz dieser hohen Wertung der Individualität hat aber
auch das Christentum seine universale Menschheitsidee, seinen
echten Humanismus: den Gedanken der in Gottes Schöpfung
begründeten und in Gottes Erlösung wiedergeschaffenen
Ursprungs- und Zieleinheit des Menschengeschlechtes. Gerade
gegenüber dem praktischen Antihumanismus unserer Tage, der
bestimmte individuelle Gestaltungen (Nationalismus, Rassentheo-

rie!) gegen alles, was die Menschheit im Laufe der Geschichte
über ihre Einheit gelernt hat, brutal durchzusetzen sucht, soll
die christliche Humanitätsidee — gemeinsam mit der idealistischen

— ankämpfen.
Der Mensch — nicht der Arier, nicht der Mann, nicht der

Kulturmensch, nicht der Träger geistiger Werte, nicht der Ueber-
mensch der Zukunft, sondern alles, was Menschenantlitz trägt,
ist zur Erlösung durch Christus bestimmt. Das /ist die
höchstmögliche dem Menschen widerfahrende Auszeichnung. Wie verhält

sich aber diese besondere Würde des Menschen mit seiner
wirklichen Stellung im Kosmos? Hat nicht die moderne
Entwicklungslehre, hat nicht die Erkenntnis der Unendlichkeit des

kosmischen Raumes diesen „naiven Anthropozentrismus" der
Bibel total erschüttert und den Menschen zu einem unbeträchtlichen

Pünktchen im Weltraum, seine Geschichte aber zu einem
winzigen Fragment der Weltzeit zusammenschrumpfen lassen?
Trotzdem erscheint dem biblischen Denken der ganze Kosmos
mit seiner Geschichte nur als Rahmen der Menschheitsgeschichte,
die ihren Mittelpunkt im Gottmenschen hat. Das, ist allerdings
nur durch eine streng kategoriale Scheidung der Dimensionen
„Raum-Zeit" und „Sinn" zu verstehen. Das Personhafte, das
humanuni, transzendiert alle raumzeitliche Entwicklung. So wenig

die Entwicklungslehre das geistige Sein des Menschen aus
primitiven Anfängen erklären kann, weil es eben eine völlig
neue, nicht ableitbare, nicht erklärbare Dimension ist, so wenig

ist der Sinn unserer Existenz im Kosmos vom Kosmos
selbst her zu verstehen. Denn der Ursprung und das Ziel, der
Sinn unserer Existenz stammt von jenseits, wenn er sich auch
in der raum-zeitlichen Welt auswirkt.

260



Das Personhafte enthüllt sich so dem Glauben als der eigentliche

Sinn der Geschichte, ja man kann geradezu sagen: erst im
christlichen Glauben ist wirkliches Geschichtsverständnis möglich,

weil erst hier das Handeln den Charakter der Tat, des

Einmaligen, der nicht-umkehrbaren Entscheidung bekommt. Dem
nichtchristlichen Denken ist im Grunde die Geschichte nur als

Entwicklung im Sinne der ideellen Entfaltung oder im Sinne
kausalen Ablaufs verständlich. Im christlichen Verständnis aber

geht es um undurchschaubare, von uns aus in keiner Weise zu
konstruierende Geschichte selbst, die nicht ein ewig Wahres
symbolisiert, sondern in der der tatsächliche Gegensatz zwischen der

zeitlich-sündigen Welt und dem ewigen Gotteswillen durch
wirkliches Geschehen überwunden wird. In Christus, der die Mitte
der Geschichte ist, bekommt die Weltgeschichte ihre eigentliche
Qualifikation als Entscheidungszeit; das Drama der
Weltgeschichte enthüllt sich als die Geschichte der civitas Dei, auf
das die Geschichte der civitas terrena, die Menschheits- und

Kosmosgeschichte als auf ihr letztes Ziel zueilt.
Sonst wäre die Geschichte letztlich nur eine Symphonie über

das Thema mit Variationen: Vergänglichkeit, ewige Wiederkehr.
Das ,,Sein zum Tode" beherrscht die ganze Wirklichkeit der
Menschenexistenz. Das Sein zum Tode ist etwas durchaus
anderes als die blosse natürliche Tatsache unseres Sterbenmüssens.

Der Mensch kann nicht einfach „natürlich" sterben wie
die übrige Kreatur, sondern für ihn ist der Tod das schlechthin
Sinnwidrige, und darum ist sein Auf-den-Tod-hin-Leben immer
auch ein Aufbäumen gegen den Tod, ein ohnmächtiger Versuch,
sich dem Tod zu entwinden. Die ideelle Ueberwindung des

Todesrätsels sucht er im Gedanken der Unsterblichkeit. Die
Bibel kennt den Gedanken einer in der metaphysischen Natur der
Seele begründeten Unsterblichkeit nicht, sie kennt nur die
Bestimmung zum ewigen Sein im Worte Gottes, auf die
allerdings das geistige Sein des Menschen hindeutet. Gerade darum
aber enthüllt sich dem Glaubensverständnis das Sein zum Tode
als das Sein zum ewigen Tode, zum Gericht. Hier erst wird
der Tod ganz ernst genommen, wird er nicht entweder idealistisch
oder naturalistisch bagatellisiert. Im Glauben aber ist auch
die Macht des Todes allein wahrhaft überwunden: das Kreuz
Jesu Christi, das Zeichen des Todes und des Gerichtes, wird

261



für den Glaubenden zum Zeichen der göttlichen Barmherzigkeit

und des neuen Anteils am ewigen Leben — am ewigen
Leben schon in dieser Zeitlichkeit. „Wer an mich glaubt, wird
leben, ob er gleich stürbe".

VI.
Damit ist die Grenze einer christlichen Anthropologie

erreicht. Was die Bibel darüber hinaus noch vom Menschen sagt:
von der Versöhnung, von der Erlösung, von der Vollendung,
das ist nicht mehr Lehre vom Menschen, sondern Lehre vom
versöhnenden und erlösenden Werke Christi. Brunner lässt uns
im Schlusskapitel seines Buches einen Ausblick tun auf die im
Glauben geschehende restitutio imaginis, auf die Ueberwindung
und Aufhebung des Widerspruchs im Menschen. Die Lehre vom
wirklichen Menschen bildet nur die Voraussetzung der eigentlich

zentralen Botschaft des Evangeliums. Der Glaube aber
schliesst als notwendiges negatives Moment die Erkenntnis des

Widerspruchs in sich. Diese Erkenntnis, christlich Busse

genannt, ist das kaudinische Joch, unter dem unsere hochmütigfreche

Selbständigkeit gebrochen wird. Der Glaube selbst aber
ist der wiedergefundene Stand bei Gott, das Leben im Empfangen

der Liebe Gottes, die Freiheit von sich selbst und die Freiheit

für den Nächsten. Er ist „Frieden mit Gott", volle, reine,
ruhige Gegenwärtigkeit, unbelastet durch die Schuld der
Vergangenheit und durch die Sorge für die Zukunft. Aber in der
Zeitlichkeit muss sich freilich der Glaube immer erst aus dem

Unglauben losringen, der Christ ist „simul Justus, simul pecca-
tor". Die Erlösung kann nur jenseits dieser irdischen Existenzweise

vollendet werden. Das wahre, das unbedingt-lebendige
Leben kann erst dort sein, wo der Tod, und alles Todesmässige
ausgetilgt ist, wo „Gott sein wird alles und in allem".

262


	Der Mensch im christlichen Denken

