
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 4

Artikel: Ueber den Charakter des heutigen England II [Fortsetzung]

Autor: Belloc, Hilaire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueber den Charakter des heutigen
England II

von Hilaire Belloc.

Autorisierte Ubersetzung aus dem Englischen von A. M. Ernst-Jelmoli.

England ist protestantisch

Der Gebrauch eines so allgemeinen Ausdrucks wie „prote¬
stantisch" wäre zwecklos, wenn wir unsern Begriff nicht

vorerst abgrenzen würden. Sagen wir, ein Mensch oder eine
Gesellschaft sei protestantisch, so meinen wir zweierlei: ein
Negatives, dessen Definition nur möglich ist bei Kenntnis seines

Gegenteils, und ein Positives, welches an und für sich beurteilt
werden kann.

Das Wort „protestantisch", im negativen wie im positiven
Sinn, ist eng verbunden mit dem zeitgenössischen England.

Im negativen Sinn bedeutet „protestantisch": „In Reaktion

gegen die katholische Kirche und im Widerspruch zu ihren
Forderungen". Und hier erheischt die Doppelsinnigkeit der
Sprache wieder eine genaue Definition. Wenn wir mit den

gewöhnlichen Worten der englischen Umgangssprache sagen: „die
katholische Kircne", so meinen wir die römisch-katholische
Kirche — das heisst, jene Körperschaft, welche in Zusammenhang

geblieben ist mit dem Bischof von Rom, dem Papst, dessen

Oberhoheit sie anerkennt und in dessen Gemeinschaft sie allein
den vollkommenen Zusammenhang mit der christlichen
Vergangenheit zu finden glaubt. Aber viele Engländer gebrauchen
das Wort auch als Bezeichnung für die gesamte christliche
Gemeinschaft, ohne Abgrenzung eines speziellen Bekenntnisses
und vermutlich mit Einschluss aller derer, die Anspruch erheben

auf den Namen „Christen".
Man gebraucht es auch als Bezeichnung für diejenigen, welche

organisiert sind in einer Hierarchie von sogenannten Bischöfen,
wie immer deren episkopale Doktrin oder deren Bekenntnis
beschaffen sein mögen. Das Wort „katholisch" kann noch einen
andern Sinn haben: besonders in neuerer Zeit meint man damit
diejenigen Glieder der englischen Staatskirche, welche zur Ortho-

208



doxie, zur alten Tradition und zum ganzen Körper der
römischen Doktrin zurückzukehren wünschen, wobei sie sich freilich
weigern, die Oberhoheit des päpstlichen Stuhles anzuerkennen.

Insofern es sich bloss um eine Wortauslegung handelt,
genügt diese negative Definition des Protestantismus als einer
Reaktion gegen Rom; aber wir alle wissen, dass das Verwerfen
einer bestimmten Doktrin oder vielmehr die Reaktion gegen
eine bestimmte Körperschaft und die Lostrennung von ihr —
sei sie nun sozialer, politischer oder religiöser Art (jede
menschliche Gemeinschaft besitzt diese drei Aspekte) — stets
viel mehr den Einfluss der Doktrin auf den Charakter
betrifft, als die Doktrin selbst.

Eine ganz bestimmte wohlbekannte Atmosphäre und Eigenart
haftet allem an, was zur römisch-katholischen Gemeinschaft
gehört oder vor kurzem gehört hat, ein gewisses Kultur-Aroma,
welches seinen Ursprung dieser Religion verdankt; es ist das

Kultur-Aroma des Lebens in Belgien, Frankreich, Irland, Italien,
Spanien. Der Eigenart dieses Aromas stellt sich der Geist
Englands entgegen. Er steht den sozialen Wirkungen der
römischkatholischen Kirche feindlich gegenüber.

Die positive Bedeutung des Wortes „protestantisch", welche
sich auf die Gesamtheit der Denkweise, des Umgangs, der
sozialen Einrichtungen und alles übrigen bezieht, ist natürlich
für eine Definition nicht erfassbar, denn es handelt sich dabei

um die Manifestationen eines Organismus, eines lebendigen
Wesens — wir erkennen es sofort, wo immer wir ihm begegnen
und dabei müssen wir es bewenden lassen. Wir sagen mit
Recht, die Vereinigten Staaten, die Völker Skandinaviens, die
Preussen und viele andere norddeutschen Staaten seien protestantisch,

auch die Holländer, dank der langen Zeitspanne, in der
sie sich unter der Leitung einer protestantischen Regierung
geformt haben, obschon sie eine sehr starke katholische Minorität
aufweisen. Wir setzen Belfast in Gegensatz zu Dublin (was ihren
heutigen Zustand betrifft) und sagen, Belfast sei protestantisch
und Dublin katholisch, wiewohl jedes von beiden eine starke
Minderheit der entgegengesetzten Religion besitzt.

Im positiven wie im negativen Sinn ist und war England
grundprotestantisch. Was dies anbelangt, vermochten weder die

Schwächung der Doktrin, noch die wachsende Gleichgültigkeit

209



gegenüber dem religiösen Dogma das sehr starke soziale Aroma
zu beeinträchtigen. Da die Eigenart jeder Kultur von ihrer
Religion abhängt und ihre Religion von einer fundamentalen Doktrin,

so wird der Verlust dieser Doktrinen zuletzt den ganzen
Charakter der Gesellschaft beeinflussen, und das stimmt auch für
die heute noch existierenden protestantischen Gemeinschaften.
Jedoch in England vermochte dieser weit fortgeschrittene Verlust

der protestantischen Doktrin in keiner Weise den stark
protestantischen Charakter des Landes zu schwächen.

Wenige Engländer betrachten heute noch die englische Bibel
als höchste Autorität. Wenige haben sogar die Gewohnheit, die
Bibel zu lesen. Aber die meisten englischen Agnostiker und
Atheisten gehören in Bezug auf ihre Moral und Weltanschauung

zu denselben Bibel-Christen wie ihre Väter.
Der Historiker wird festhalten müssen, dass jede protestantische

Gesellschaft ihren eigenen Charakter besitzt, da der
Protestantismus basiert auf der Idee des persönlichen Urteils,
deshalb auch auf der Anerkennung getrennter Gemeinschaften und
der Ablehnung einer einheitlichen religiösen Disziplin und
Körperschaft. England besitzt wie alle protestantischen Gemeinschaften

seine höchst individuelle Nuance. Im englischen
Protestantismus ist zum Beispiel überall ein starkes puritanisches
Element vorhanden, dessen Intensität zwar verschieden gross
ist, je nach dem Distrikt und der sozialen Klasse; doch findet
man es allerorts. Heute hat es sich seltsam vermischt mit dem
sexuellen Problem, aber auch auf andern Sinnesgebieten, vor
allem in der Alkoholfrage, tritt es deutlich hervor.

Ein weiteres, viel persönlicheres und speziell lokales Merkmal
des englischen Protestantismus ist die machtvolle Wirkung,
welche eine bestimmte Uebersetzung der Hebräischen Schriften
auf ihn auszuüben vermochte. Aber alle diese Sondererscheinungen

wollen wir später behandeln und fürs Erste nur das
allgemein Charakteristische des Protestantismus betrachten.

Sein hervorstechendster Zug ist jener, den man lobend mit
Selbstvertrauen benennen kann, tadelnd mit Eitelkeit. Der Name
tut nichts zur Sache: das Gefühl, die eigene Wesensart sei dem
Rest der menschlichen Rasse überlegen, ist die Quintessenz
davon und daraus abgeleitet die Ueberzeugung von der Ueber-
legenheil der eigenen Gemeinschaft, der eigenen Nation. Fer-

210



ner ist man der Ansicht, dass mehr oder weniger ähnliche
Gemeinwesen von ähnlich protestantischem Charakter, wie die
Vereinigten Staaten, Holland, Skandinavien, den Nationen mit
katholischer Kultur wie Frankreich, Belgien, Polen, Spanien
notwendigerweise überlegen seien.

Nun ist dieses Vertrauen in die eigene Ueberlegenheit, welches

einem an jeder protestantischen Nation auffällt, besonders
stark ausgeprägt in England.

An dieser Stelle, wie im weitern Verlauf meines Essays, muss
ich unermüdlich wiederholen, dass es sich bei meiner Behauptung
um eine Frage der Abstufung handelt. Natürlich fühlt sich jede
Nation der fremden Nation überlegen, und jeder Bürger neigt
dazu, denjenigen Fremden zu bewundern, der vortrefflich ist auf
Gebieten, wo auch sein eigenes Volk vortrefflich ist, jenen Fremden

jedoch zu verachten, der dort schwach ist, wo sein eignes
Volk hervorragt. Jedermann wird leicht die Vorzüge eines fremden

Volkes unterschätzen, wenn es sich um Dinge handelt, für
die das eigene Volk wenig Geschick aufweist.

Diese Tendenz ist überall vorhanden. Sie eignet der ganzen
menschlichen Rasse, aber sie tritt in England besonders deutlich

hervor.
Für den Engländer ist das Wort „Fremder" gewöhnlich ein

abschätzender Ausdruck und wenn es sich auf eine Nation mit
katholischer Kultur bezieht, ein Ausdruck geringschätziger
Verachtung. So achtet der Engländer den Preussen, den er „German"

nennt, obschon ihm viele preussische Wesenszüge zuwider
sind; für den Italiener hingegen hat er keine Achtung; innerhalb

seiner eigenen Inseln respektiert er den Schotten, nicht
aber den Iren. Dieses Gefühl ist so stark, dass es sogar bis zu
einem gewissen Grade die auswärtige Politik des Landes beein-
flusst, denn es entfacht in der Tiefe, wenn auch ganz geheim,
die öffentliche Meinung, der sich keine Regierung zu widersetzen

wagt.
Dieses Selbstvertrauen (um es bei seinem mildesten Namen

zu nennen), ist nicht nur ein spezifisches Merkmal des englischen

Charakters und dem englischen Protestantismus
zuzuschreiben, sondern man hört es sogar öfters von den Engländern

loben, als eine Stärke an und für sich. Es wird behauptet,

dass, selbst wenn eine menschliche Gemeinschaft irren

211



sollte im Glauben an ihre Ueberlegenheit über jede andere
Gemeinschaft, dieser Irrtum doch die wechselseitigen Bindungen
stärken müsste — „Halte dich für überlegen und du wirst
überlegen werden!" — Das ist natürlich ein Teil des Subjektivismus,

welchen die Reformation mit sich brachte, und wir finden
ihn so ausgeprägt nur in den Nationen, welche ihre Traditionen
aus den religiösen Strömungen jener Epoche bezogen haben.

Wenn dieser Charakter England als einer protestantischen
Nation natürlich ist, so wurde er selbstverständlich noch mächtig
gefördert durch das materielle und bewaffnete Vordringen der
protestantischen Kultur während des 19. Jahrhunderts. Im letzten

Drittel jenes Jahrhunderts — nachdem Preussen seinen
entscheidenden Sieg über Frankreich erfochten, die Vereinigten
Staaten den Bürgerkrieg überwunden und zu einer eng
verbundenen, rasch anwachsenden Gemeinschaft geworden waren,
nachdem England selbst eine dauernde Vergrösserung seines

Reichtums, seiner Bevölkerung und seiner Herrschaft
genossen — wurde diese Idee zum Axiom. Die Ueberlegenheit
der protestantischen Kultur über die nicht-protestantische galt
als selbstverständlich. Der Engländer war von dieser
Ueberlegenheit nicht weniger überzeugt, als von der Existenz der
Aussenwelt, die ihm seine fünf Sinne bestätigten. Sein eigenes
Volk hielt er für das höchststehendste innerhalb der protestantischen

Völkergruppe, diese aber in noch viel stärkerem Masse
getrennt von den Ländern, welche die Reformation verworfen
hatten.

Hier muss eine interessante Erscheinung festgehalten werden:

Auf dieses Ueberlegenheitsgefühl wird niemals im
religiösen Sinne angespielt; es wird nicht einmal im Zusammenhang

mit den irdischen Wirkungen der Religion erwähnt.
Sondern man betont es im Zusammenhang mit der Rasse! Die
Verachtung für die katholische Kultur findet ihren Ausdruck in
Bezeichnung wie „South Germans" für das katholische Deutschland,

„Latin" für Italien, Spanien, Frankreich und Belgien,
„Southern Irish" oder „Celts" für die katholischen Iren.

Der Grund für den Gebrauch dieser Euphemismen ist klar
genug, wenn wir die Beschaffenheit der ursprünglichen These
des Protestantismus erwägen. Das Recht auf persönliches Urteil
entspringt der Auffassung, dass Religion eine individuelle Sache

212



sei: es erweckt den Anschein des Ungehörigen, von ihr zu sprechen

als von einem Hauptfaktor der öffentlichen Angelegenheiten.

Nichts ist häufiger als Leute, die, bei allem Hass und aller
Verachtung für die katholische Kultur, aufrichtig behaupten,
ihnen sei die katholische Doktrin völlig gleichgültig. Obschon
es eben die Früchte dieser Doktrin sind, an denen sie Anstoss
nehmen, so wissen sie doch scheinbar nicht, welcher Baum diese

Früchte getragen.
Ein anderes gemeinsames Charakteristikum der ganzen

protestantischen Kultur und Englands insbesondere, ist der betonte
Nachdruck, der auf materielle Ordnung gelegt wird. Die
protestantische Gemeinschaft, welche im Gegensatz zur katholischen,

mehr auf mechanischem, als auf häuslichem Weg organisiert

wird, zeichnet sich aus durch eine allgemeine Sauberkeit
und durch geordnete Verhältnisse.

Der protestantische Geist Englands, der immer mächtiger
anschwoll während des 17. Jahrhunderts, überflutete zu Beginn des

18. Jahrhunderts die ganze Nation und führte in seinem weitern
Verlauf zu einer bemerkenswerten Verdrängung des Rituals im
Gottesdienst. Die Heftigkeit der englischen Phantasie ertrug
jedoch eine solche Tendenz nicht auf die Länge. Obschon man
das ausführliche Ritual im Gottesdienst geringschätzig als einen

Fremdkörper betrachtete, wurde es im 19. Jahrhundert doch

neuerdings eingeführt, und das Verlangen nach dessen
Ausübung ist ein Hauptfaktor der modernen, sogenannten „anglo-
katholischen" Bewegung.

Wenngleich die meisten Engländer noch immer misstrauisch
sind gegen das Ritual in ihren Kirchen, so entwickelt doch ihre
heftige Einbildungskraft ein bis zum Aeussersten gesteigertes
Ritual im sozialen und politischen Leben.

Sowohl die Gesellschaft der regierenden Klasse wie die
Staatsfunktionen sind durchdrungen vom üppigsten Ritual. Ein
äusserst kompliziertes Ritual beherrscht alle Parlamentshandlungen,

die Gerichtshöfe und die Universitäten. So eingefleischt
ist es dem englischen Volke, dass sogar seine neusten Spiele
davon durchdrungen sind bis aufs Kleinste. Hierin kann es
sogar einen gewissen Anstrich von Heiligkeit erzeugen, welcher
dem äussern Nimbus der Religion nicht unähnlich ist. Keiner
soll vorgeben, die Engländer zu verstehen, der nicht diese all-

213



gemeine und höchst aktive Gegenwart des Rituals erfasst hat
und deren Wurzel kennt.

Von dieser Abschweifung wollen wir übergehen zu der
Feststellung des protestantischen Einflusses auf die offizielle
englische Geschichtsüberlieferung. Diese offizielle Geschichte wird
mit charakteristischer nationaler Uebereinstimmung von allen
dazu befugten Organen gleichmässig gelehrt: nicht nur von
allen pädagogischen Autoritäten, von der Elementarschule bis zu
den obersten Hochschulen, sondern auch durch die Presse, das

Theater und beinahe durch jedes Gespräch. Wie mit der
Geschichte, verhält es sich auch mit der Literatur. Der ganze Körper

der englischen Literatur ist protestantisch und eine Folge
davon war die Unmöglichkeit, ein klassisches Englisch festzuhalten.

Wohl hatten es die englischen Zeitgenossen von Ludwig
XIV. und Ludwig XV. versucht; Dryden, Swift und Pope waren
dem Ziel am nächsten gekommen; aber der Versuch misslang
nichtsdestoweniger. Der romantische Geist schwemmte schon vor
dem Jahr 1800 alles wieder hinweg.

Es ist auch zweifellos eine Folge der protestantischen Kultur,

dass der kommerzielle Geist des Landes diese und keine
andere Entwicklung nehmen musste, hievon werde ich jedoch später
zu handeln haben, wie auch von der Verbundenheit Englands
mit dem jüdischen Volke, welche gleichfalls aus dem 17.

Jahrhundert datiert und Ende des 19. Jahrhunderts von so grosser
Tragweite wurde, bis sie dann die Klimax erreichte in dem
zionistischen Experiment unserer Tage.

Dieser letztere Punkt, der stark entwickelte und wachsende
Einfluss der Juden auf die englische Gesellschaft, ist viel mehr
eine Eigentümlichkeit Englands, als eine allgemeine Erscheinung
in den protestantischen Ländern. Wohl ist es wahr, dass wir
etwas Aehnliches, aber weit weniger Ausgesprochenes, in Holland

finden; im protestantischen Skandinavien, einschliesslich
des protestantischen Baltikums, ist kaum etwas davon zu sehen.
Auch in den Vereinigten Staaten ist der jüdische Einfluss nicht
gross, ausser in New-York, wo die Anzahl und Wirkungskraft
der Juden allerdings höchst verblüffend ist. Kein anderer Staat,
ausser Polen und Russland, hat eine so beträchtliche
jüdische Bevölkerung. Im protestantischen Deutschland ist heute
die Abneigung gegen die Juden notorisch und der jüngste

214



Triumph Berlins über den Rest des Reichs führte zu einer
Juden-Verfolgung.

Zu den wichtigsten Erscheinungen innerhalb des englischen
Protestantismus gehört unzweifelhaft die Wirkung, welche die
einheimische Uebersetzung der alten hebräischen Schriften auf
ihn auszuüben vermochte. Der moderne Engländer erhielt seine
Form und endgültige Prägung durch das englische Alte Testament.

Das wäre natürlich nicht geschehen ohne den Einfluss jener
protestantischen These, wonach die Heilige Schrift das einzige
Kriterium des Glaubens bedeutet und die Interpretation
derselben jedem einzelnen Leser anheimgestellt werden soll. Aber
die erstaunliche Macht der Bibel in England, die Wucht, mit
welcher sie den englischen Geist bis in seine Tiefen durchdrang,

ihre Wirkung auf jeden Einzelnen und die ausserordentliche

Dauerhaftigkeit, mit der sie sich auch in unserer Generation

zu behaupten vermag, trotz des Verschwindens der alten
religiösen Basis, haben eine bestimmte Ursache, welche nur
derjenige ganz erfassen wird, dessen Muttersprache das
Englische ist.

Diese Ursache ist die Macht des Wortes. Sie rührt daher,
dass die Uebersetzung des Alten Testamentes, welche von einer
zahlreichen Vereinigung protestantischer Geistlicher unter
Jakob I. zu Beginn des 17. Jahrhunderts besorgt worden war,
durchwegs in einer tief eindrücklichen Prosa geschrieben ist und
viele Stücke, oft von bedeutender Länge, enthält, die reich
an feinster Rhetorik sind.

Die religiöse Wirkung ward mehr als verdoppelt durch den
literarischen Reiz; die gefühlsbegabte, stark beeindruckbare
Seele des Engländers und dessen machtvolle Phantasie wurden
im Tiefsten aufgewühlt durch dieses herrliche Denkmal der
Musen. Keine andere Nation, nicht eine einzige innerhalb der
historischen Ueberlieferung, erlebte je eine so heftige Erschütterung

durch die literarische Vollkommenheit eines bestimmten

Buches. Schon vor dreihundert Jahren, unter Jakob IL,
bei der Publikation der authorisierten Version dieser
Uebersetzung, wirkte ihre Sprache archaisch. Damals schon
entströmte ihr jenes Aroma antiker Diktion, welches den poeti-

215



sehen Wert so sehr erhöht. Die unvergleichlichen Rhythmen
waren ein Erbe der Meister des vorigen Jahrhunderts.

Dieses erstaunliche Dokument übte zuerst seinen Einfluss
aus auf die puritanisch-protestantische Minorität zwischen 1620
und 1650. Damals entbehrte das Schriftum noch des stilistischen

Stempels der Bibel, denn die Wirkung auf breitere
Schichten der Nation trat erst später ein; doch wurden
gerade diejenigen, die schon davon durchtränkt waren, die Leiter
des erfolgreichen Aufstandes gegen die Krone. Englische
Protestanten jeder Schattierung, deren Mehrzahl im Innersten nichts
weniger als protestantisch fühlten, hörten Woche für Woche
in ihren Dorfkirchen die Lektüre langer Stücke aus dieser
Bibel mit an, denn alle Glieder jener damals fast ausschliesslich

agrarischen Gesellschaft folgten dem Gottesdienst in ihrer
Gemeinde-Kirche. Unter Karl 1. sympathisierte noch ungefähr
ein Drittel des englischen Volkes mit dem Katholizismus, aber
Woche für Woche nahm ein jeder im Gottesdienst die Bibel
in sich auf und allmählich wurde die ganze Nation von ihr
durchdrungen.

Nach der Mitte des 17. Jahrhunderts und dem Sieg der
Puritaner über Karl I. breitete sich der Einfluss des englischen
Alten Testamentes rasch weiter aus. Zu Beginn des 18.
Jahrhunderts war es zum Allgemeingut geworden. Jedoch auch
damals hatte die englische Bibel noch nicht den höchsten
Grad ihrer Wirkung erreicht, weder auf die Literatur, noch auf
die Moral. Das blieb dem 19. Jahrhundert vorbehalten. Sogar
nachdem der Glaube an die Bibel als Orakel ins Schwanken

geraten war, vertiefte sich noch immer ihr Eindruck auf das

englische Gemüt u nd in noch höherem Masse, auf die englische
Literatur. Der Bibel ist es zu verdanken, wenn der
durchschnittliche englische Gentleman von seiner Prosa eine
komplizierte Rhetorik verlangte und diese bewunderte; so wurde die
Prosa der Bibel zum Urquell jedes verfeinerten Schrifttums.

Hier ein überzeugendes Beispiel: Zwei Versdichter, von
denen einer zeitweise ein grosser Dichter gewesen, der andere
nie, die beide heutigen Tags als die ersten ihres Handwerks
gelten und unserer Generation entstammen; beide so
verschieden als Menschen möglich in Bezug auf ihr Gebaren, ihre
Geburt, ihre Ansichten, kurz, in jeder Beziehung, beide von

216



weltbekanntem Namen: Algernon Charles Swinburne und Rudyard

Kipling, die trotz ihrer Verschiedenheit und Gegensätzlichkeit

durchtränkt sind von den Rhythmen und vom ureigensten

Stil des englischen Alten Testamentes.
Noch ein zweites Beispiel: in den langweiligen Verhandlungen

des Unterhauses, welche sich auf einem bescheidenen
Niveau bewegen, fallen unaufhörlich Ausdrücke und Wendungen

aus der Bibel, und dasselbe Echo ertönt in der allerdings
höchst seltenen guten Rhetorik unserer Tage.

Die Bibel ist nun durchwegs mit dem Grundstoff des
Englischen verwoben. Dank ihrer wurde natürlich jene andere

protestantische Auffassung von der rassischen Ueberlegenheit
mächtig unterstützt, und ein grosser Teil, in der Tat weitaus
der grösste Teil der Nation, wurde dazu verleitet, sich selbst
als das Auserwählte Volk zu betrachten.

Zuletzt müssen wir noch eines klar erkennen : ich habe
bereits davon gesprochen und werde am Ende nochmals darauf
zurückkommen. Das Schwinden des religiösen Glaubens, das

Anwachsen des Skeptizismus und der Gleichgültigkeit vermochten

es nicht, und werden es vermutlich auf lange Zeit hinaus
nicht vermögen, den protestantischen Charakter Englands zu
erschüttern.

Wir werden diesen protestantischen Charakter in der
Zukunft nicht weniger wirksam finden, als in der Vergangenheit.
England wurde gross, reich und mächtig durch das Wurzelwerk,

welches in katholischem Boden verankert gewesen. Der
Engländer fühlt instinktiv, dass er durch den Wechsel der
Religion das geworden ist, was er heute ist: zuerst war es

nur eine kleine, unpopuläre, despotische Regierungsclique unter
Elisabeth, jene Clique, die unter Führung und Kontrolle der
Cecils stand; später waren es die Nachkommen jener Leute, die
sich an der Reformation bereichert hatten ; noch später
verstärkte sich die Anhängerschaft durch den Einfluss der Stadt
London und bald umfasste der Protestantismus die ganze
Nation, um aus ihr das zu machen, was sie heute noch ist. Der
Protestantismus war es, der den Engländern alle jene
Eigenschaften und Besitztümer gegeben, auf die sie so stolz sind.

Dies war ein sehr langer Prozess, denn England ist im
Gegensatz zu Skandinavien, den deutschen Staaten und Städten

15 217



des Nordens ursprünglich eine Provinz des römischen Reiches

gewesen und hatte vor der religiösen Revolution seiner spätem
Jahre schon während fünfzehn Jahrhunderten eine hohe
europäische Kultur genossen. England hatte sich nicht einmal wie
Schottland durch den gut organisierten calvinistischen Vorstoss
zur Gründung einer Gegen-Kirche verlocken lassen. In England
war der Katholizismus lediglich von einem widerstrebenden
Volke ausgerottet worden in den hundertfünfzig Jahren, von der
Kirchenspaltung unter Heinrich VIII. bis zur Vertreibung der
Stuarts. Anlässlich dieser Katastrophe, vor zweieinhalb Jahrhunderten,

bezeigte gut ein Viertel des englischen Volkes seine
mehr oder weniger starke Sympathie für die alte nationale
Religion und etwa ein Achtel bekannte kühn und offen seine
unverminderte Treue zum Katholizismus, den überaus schweren
finanziellen und sozialen Lasten und andauernden Verfolgungen
zum Trotz.

Aber während der Zeit von 1688—1720 brach der englische
Katholizismus zusammen: Eine flackernde Flamme blieb
zurück bis zum unglücklichen Versuch der Stuarts im Jahre 1745.
Von da an verschwand er völlig. Eine ganz kleine verstreute
Schar aus den mittleren Klassen und ein paar begüterte
Familien (die meistens früher oder später abtrünnig wurden)
prahlten noch mit ihrem Katholizismus, als eine Art pittoresken
Beweises für das Alter ihres Geschlechts und versammelten
um sich eine Anzahl Leute, die von ihnen abhängig waren;
aber ums Jahr 1790 mochte unter hundert Engländern kaum
einer etwas von der Messe wissen; die kleine Handvoll
katholischer Geistlicher war darauf angewiesen, den äussern
Anschein der Laien zu wahren. Verschwunden war das Alte.

Heute ist das Grundgefühl der Feindschaft gegen Rom und
die ganze katholische Kultur Europas stärker als je, ungeachtet
jener Anglikaner, die sich „Anglo-Katholiken" nennen; für
diese ihre Nachahmer ist die katholische Kirche etwas eben

so Fremdes, wie für den ausgesprochensten Dissidenten und

Anhänger der evangelischen Kirche. Der Katholizismus ist ihnen
verhasst, weil sie ihn als völlig fremd empfinden.

Es ist wahr, dass ein beträchtliches Wiederaufleben, wo nicht
des Katholizismus, so doch einer Neigung für katholische Denk-
und Ausdrucksweise im Kreise gebildeter Männer vor sich ging,

218



durch welche sie dann auch unter gewisse Schichten der am

wenigsten wohlhabenden Bevölkerung zu dringen vermochte.
Viele anglikanische Geistliche nennen sich Priester, wozu

sie in der Tat gesetzlich das Recht haben; denn jeder in sein
Amt eingesetzte protestantische Geistliche der anglikanischen
Kirche wird als Priester bezeichnet in den ursprünglichen
Statuten, welchen die anglikanische Kirche ihre Konstitution
verdankt. Einige gehen noch weiter und künden sich an mit dem
herkömmlichen Namen „Vater" so und so — ein Titel
irischen Ursprungs, der im 19. Jahrhundert, nach der grossen
Hungersnot, auch auf die englischen Katholiken überging und

nun allgemein gebräuchlich ist unter ihnen. Viele sprechen von
der Zelebrierung des Abendmahls als von der „Messe"; sehr
viele ahmen die römisch-katholische Liturgie mit mehr oder
weniger Treue nach (obschon meist in englischer Uebersetzung)
und kleiden sich ungefähr wie die römisch-katholischen Geistlichen

beim Heiligen Messopfer. Sie wenden sogar nach-refor-
matorische Kirchenhandlungen an, wie etwa die Erteilung des

Segens; Beichtstühle, Kalvarienberge und andere, verhältnismässig

spät entwickelte Formen des römisch-katholischen Kultus
werden eingeführt. Es sind ihrer nicht wenige, die Rom den

Vorrang zuerkennen, ich selbst habe sogar von einem gehört
— obwohl er mir nicht begegnet ist — der die Unfehlbarkeit
des Papstes anerkannt wissen wollte.

Aber trotz dieses starken und noch immer im Wachsen be>-

griffenen „anglo-katholischen" Empfindens und Kultus unter
den Anglikanern, wird die katholische Kirche selber die
römisch-katholische Kirche (diese einzigartige und unverwechselbare

Erscheinung) von ihnen gehasst und deren Angehörige
müssen das ganze Gewicht dieser Feindseligkeit weit stärker
fühlen in Gesellschaft praktizierender Anglikaner, als unter
den übrigen Protesanten.

In andern englisch-sprechenden Zentren, insbesondere in den

Vereinigten Staaten, ist dies nicht so. Dort ist der Anglo-
Katholik Mitglied einer kleinen, aber reichen und deshalb auch
einflussreichen Körperschaft, die sich scharf von allen andern
unterscheidet und deren Sympathie für die römische Kirche
keine geringe ist. Aber in England stellt der Anglo-Katholi-
zismus, der vor einem Jahrhundert als Sicherheitsventil gegen

219



den französischen und irischen Einfluss erfunden wurde, nur
einen Teil der Nationalen Kirche dar, welcher (wie allem was
national gesinnt ist) die internationalen Dinge, seien sie
römisch oder anderswie, verhasst sein müssen.

Denn die Religion der Engländer ist nicht der Protestantismus,

der Patriotismus ist die Religion der Engländer.
Schluss folgt.

Félix Vallotton
von Gotthard Jedlicka

\/| an weiss schon sehr viel über den Charakter und die künst-
lerische Gestaltung von Vallotton, wenn man über seine

Herkunft genauen Bescheid weiss. Das Buch von Frau Hahn-
loser-Bühler gibt darüber ausführliche Auskunft. Immer wieder
taucht die Meinung auf, dass er eigentlich französischer
Herkunft sei; eine Auffassung,, die vollständig aus der Luft
gegriffen ist. Félix Vallotton stammt aus einer angesehenen
Familie des kleinen Städtchens Vallorbe im Kanton Waadt.
In den Archiven taucht der Name zum erstenmal im Jahre
1495 auf. Von diesem Jahre an lässt sich der Stammbaum
ohne Lücken bis in die Gegenwart hinauf verfolgen. Erst der
Grossvater Félix Vallottons verliess Vallorbe, um nach
Lausanne zu ziehen, wohin man ihn als Gefängnisdirektor berufen
hatte. Die Vallotton gehörten auch zu den Kalvinisten des
Landes. Seit dem sechzehnten Jahrhundert wurden den Kindern
die biblischen Namen Abraham und Samuel als Vorname
gegeben. Der Maler Félix Vallotton wurde an der Place de la
Palude no 3 in Lausanne geboren. Er war der dritte von vier
Kindern. Der Erstgeborene Henri Vallotton war schon im Alter
von vier Jahren gestorben. Félix Vallotton wuchs neben seinem
Bruder Paul und seiner Schwester Helene in einer kleinbürgerlichen,

strengen Umgebung auf. Er schloss sich an seinen Bruder
an. Die Brüder Félix und Paul Vallotton hielten, wie Vincent
und Theo van Gogh, ihr Leben lang zusammen. Wobei auch
Paul seinem Bruder Félix immer wieder zu Hilfe kommen

220


	Ueber den Charakter des heutigen England II [Fortsetzung]

