
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 3

Artikel: Staat und Kirche als Problem der politischen und der christlichen
Theologie

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 5. Jahrgang Juli 1937 Heft 3

Staat und Kirche
als Problem der politischen und der christlichen Theologie

Von Urs Küry.

Vom 12. — 26. Juli findet in Oxford die Tagung der Wellkirchenkonferenz

statt. Sie setzt das Werk fort, das in Stockholm im
Jahre 1925 durch die ,,Oekumenisclie Bewegung für praktisches
Christentum" (,,For Life and Work") begonnen worden ist. Damals
standen im Vordergrund die eigentlich sozialen und wirtschaftlichen

Probleme, für deren Lösung die christlichen Kirchen in
gemeinsamer Arbeit einen Weg finden wollten. Die Arbeit stand
damals — vor allem unter anglo-amerikanischem Einfluss — im
Zeichen eines konstruktiven Idealismus und religiösen Aktivismus.
Veranlasst durch die kirchenpolitischen Ereignisse in Deutschland

hat der Oekumenische Rat 193b beschlossen, an der geplanten

Weltkonferenz das Thema ,,Kirche, Volk und Staat"
zum Gegenstand der Beratungen zu machen. Etwa 200 bis 300

Gelehrte haben sich seither in regem Gedankenaustausch (durch
Publikationen und Spezialkonferenzen) auf Oxford vorbereitet. An
der Konferenz selber werden etwa 300 von den Kirchen selbst
bestellte Theologen und etwa 100 Fachgelehrte (Juristen etc.)
teilnehmen. Vertreten sind alle christlichen Kirchen ausser der
römisch-katholischen. In 5 Sektionen werden die einzelnen Fragen
besprochen werden, in deren Zentrum das Problem ,,Kirche und
Staat" steht, d.h. die Frage nach dem Verhältnis der christlichen
Botschaft zur heutigen Welt. Damit im Zusammenhang stehen
die Fragen nach Kirche und Volk (Volkskirche usw.), der christlichen

Erziehung, des Völkerfriedens, der Wirtschaftsordnung.
Aufs Ganze gesehen, soll die Oxforder Konferenz zur Klärung der
Frage nach dem ,,Dienst der Kirche im Blick auf den sozialen
und politischen Lebensbereich" beitragen und selbst ein Zeugnis
dieses Dienstes auf ökumenischem Boden sein.
Im Hinblick auf die entscheidende Bedeutung, die den Arbeiten
der Oxforder Konferenz für die Zukunft aller nicht
römischkatholischen Kirchen und Denominationen zukommt, veröffentlichen

wir die nachfolgende Untersuchung von Dr. phil. Urs Küry,
Pfarrer an der christ-katholischen Kirche in Zürich, in der die
Grundfrage der Oxforder Konferenz in neuartiger Weise und
vorbildlicher Klarheit expliziert wird. (Die Red.)

10 137



I n Staat und Kirche treten sich heute in einer letzten gefähr-
liehen Zuspitzung zwei verschiedene, an den

Menschen selbst gerichtete Totalitätsansprüche1)
gegenüber. Wenn nämlich der Staat den ihm heute auferlegten

Kampf um die „Reintegration der Massen" bestehen will,
so ist er darauf angewiesen, den Menschen nicht nur in seinem

politischen und wirtschaftlichen Sein, sondern auch in seinem
kulturellen und geistigen Leben, den Menschen also in der
Ganzheit seines Wesens dem Ziel jener Reintegration
unterzuordnen. Das kann aber der Staat nur, wenn er „seine
eigene Autorität zur Quelle überhaupt aller Autorität macht",
wenn er nötigenfalls auch nicht davor zurückschreckt, die

„Unabhängigkeit von Religion, Kultur, Erziehung und Familie
in ihren eigenen Lebensbezirken" unter Berufung auf höhere
Staatsnotwendigkeiten zu missachten, um schliesslich „auf dem

Wege über alle Organe der öffentlichen Meinungsbildung und
der Erziehung seinen Bürgern eine bestimmte Weltanschauung
aufzunötigen und einen Menschentypus in Uebereinstimmung
mit seinem eigenen Verständnis von Ziel und Sinn menschlicher
Existenz zu schaffen"2). Diesem, seine irdische Autorität schrankenlos

erweiternden Staat steht aber die christliche Kirche
gegenüber, die zwar nicht für sich selbst, wohl aber für den von
ihr verkündigten Herrn und Gott einen nicht weniger
umfassenden Totalitätsanspruch an den Menschen anzumelden hat:
nämlich den Anspruch der absoluten Königsherrschaft Gottes,
des Schöpfers und Erlösers der Welt; diese aber ist „die
unmittelbar unsere Existenz als solche treffende und umfassende

Herrschaft,... gegen die wir an keine höhere Instanz appellieren

können, weil wir ohne sie überhaupt nicht wären und
wenn wir wären, verloren wären"3). Es ist klar, dass die
Kirche, wenn anders sie diesem Leben und Tod umfassenden
Anspruch Gottes in ihrer Verkündigung treu bleiben will, dem
T'otalitätsanspruch des Staates sich nicht fügen kann. —

Allein, wie immer die beiden Totalitätsansprüche formuliert
werden mögen, was den heutigen Auseinandersetzungen zwi-

') So Max Huber: Das Verhältnis der Kirche zur Politik, Zürich 1936,

p. 3

2) J. H. Oldham: Kirche, Volk und Staat, Genf 1936, p. 9

3) Karl Barth: Credo, München 1935, p. 51

138



sehen Staat und Kirche erst ihre volle grundsätzliche Bedeutung
gibt, das ist die Tatsache, dass der Staat sowohl wie die
Kirche sich zur Aufrechterhaltung ihrer Totalitätsansprüche
auf eine je eigene, angeblich vom Absoluten
selbst sanktionierte — politische oder christliche -—

Theologie glauben stützen zu können, indem sie

beide den Anspruch erheben, mit Hilfe ihrer „richtigen
Lehre" die bedrohte menschliche Gemeinschaft — sei es als

Kollektiv, Imperium, „Reich" oder sei es als unsichtbare Kirche,
societas perfecta, Reich Gottes — endgültig aufrichten zu können.

Dass also der Staat und die Kirche auf Grund ihrer
Theologien den Anspruch erheben, existenziell Gemeinschaft
begründen zu können, mit diesem Anspruch aber in einen Streit
geraten sind, durch den in Wirklichkeit diese Gemeinschaft
gerade gefährdet und zerstört wird, darin liegt die eigentliche
Problematik der heute zwischen Staat und Kirche
bestehenden Spannungen.

Darum kann die Frage, die zu beantworten ist, gar nicht
so gestellt werden, wie sie heute gewöhnlich gestellt wird:
ob nämlich der Staat oder die Kirche mit ihren
Totalitätsansprüchen im Rechte sei und wie weit von einer Klärung der
beidseitigen Standpunkte her ihr gegenseitiger Wirkungsbereich
geistig-kulturell oder rechtlich abzugrenzen wäre. Es muss
vielmehr gefragt werden, wieweit die im heutigen Gegeneinander von
Staat und Kirche sich offenbarende Gemeinschaftskrise in
dem existenziellen Anspruch dieser Theologien selbst ihren
Ursprung haben und wie weit diese Krise allenfalls von einer
totalen Revision der politischen und der christlichen
Theologie her praktisch zu überwinden wäre. In diesem Sinne
soll hier die Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat
erörtert werden als „Problem der politischen und der christlichen

Theologie."

1.

Betrachten wir zunächst die dem heutigen Staatsdenken zu
Grunde liegende politische Theologie. Zu ihrem
Verständnis ist vor allem wichtig die Feststellung, dass der für
unser politisches Denken so zentrale Begriff des „Staates"

139



das Ergebnis einer durchaus neuzeitlichen und einseitigen
Entwicklung ist. Erstmals von Machiavelli theoretisch formuliert,
dringt der von ihm geprägte Begriff stato: Staat erst am Ende
des 18. Jahrhunderts, zurZeit der Aufklärung allgemein in den

deutschen Sprachgebrauch ein. Nun hat aber E. Troeltsch den

überzeugenden Nachweis erbracht, dass gerade in die
Aufklärungszeit — als Höhepunkt und Absclduss einer langen, in
der Reformationszeit einsetzenden Entwicklung — die Entstehung

des eigentlich „modernen" Staates fällt. Von diesem sagt
E. Troeltsch4), dass er sich gibt und verwirklicht als ein „in sich

geschlossener Organismus", als ein auf eine letzte Einheit
bezogenes geschlossenes System — ganz im Gegensatz zum
mittelalterlichen Staat, der mit seiner Vielheit von Obrigkeiten ein
durchaus offenes, den Anforderungen des corpus christianum
untergeordnetes System war. Diese Entwicklung zum
geschlossenen Staatssystem hin hat dann durch die
philosophische Besinnung derZeit, vor allem unter dem Einfluss der
von Hugo Grotius begründeten und von ihm aus der kirchlichen

Umklammerung befreiten rationalen Naturrechtslehre und
der besonderen Richtung, die ihr später Rousseau gegeben
hat — einen bedeutsamen Auftrieb erfahren. Es sei hier nur
verwiesen auf die Formulierungen der grossen spekulativen

Denker der nachkantischen Zeit, deren Staatsphilosophie
als ein grandioser Versuch betrachtet werden kann, dem typisch
modernen Staatsbewusstsein, d. h. dem Bewusstsein vom Staat
als einer in sich geschlossenen Ganzheit, eine letzte
metaphysische Begründung zu geben. Fichte z. B., der von seiner
Idee des Vernunftsstaates her, in dem das Einzelindividüum als
freies Vernunftwesen seine Bestimmung soll erfüllen können,
den wirklichen Staat als „geschlossenen Handelsstaat" zu
begründen unternimmt, sagt von diesem Staate ausdrücklich: „Er
allein ist's, der eine unbestimmte Menge von Menschen zu
einem geschlossenen Ganzen, zu einer Allheit vereinigt"5).
Ebenso hat Hegel, für den der Staat die „vollständige
Realisierung des Geistes im Dasein", ein „Irdisch-Göttliches" ist, den

Begriff der Einheit immer wieder in den Vordergrund seiner
staatstheoretischen Ausführungen gestellt, so etwa, wenn er sagt:
4) Ges. Schriften Bd. IV, p. 302

5) Werke Bd. III, p. 431

140



„Dieselbe Einheit, welche in der Familie als Gefühl der Liebe
ist, ist sein (sc. des Staates) Wesen, das aber zugleich die
Form bewusster Allgemeinheit erhält"6).

Wenn auch zuzugeben ist, dass sich bei den genannten
Philosophen Gedankengänge finden, durch die ihre auf
die Geschlossenheit des Staates zielenden Systemgedanken
wesentlich begrenzt werden, so kann doch nicht verkannt werden,

dass in der Folgezeit — bei der immer weiter fortschreitenden

Säkularisierung des Denkens — die kritisch-christlichen
Vorbehalte mehr und mehr zurücktreten hinter der Auffassung,
dass der Staat eine in sich geschlossene Ganzheit sei und dass

er in eben dieser Ganzheit seine letzte Begründung finden
müsse. In dieser Form jedenfalls hat vor allem die idealistische
Staatsphilosophie auf das staatstheoretische Denken der
nachfolgenden Zeit mächtig eingewirkt. Man braucht nur die neueren
staatstheoretischen Lehrbücher aufzuschlagen, um diese Entwicklung

in geradezu auffallender Weise bestätigt zu finden. „Der
Staat ist die mit ursprünglicher Herrschermacht ausgerüstete
Verbands e i n h e i t sesshafter Menschen" (G. Jellinek). „Der
Staat ist die Einheit eines Systems von Normen, die regeln,
unter welchen Bedingungen ein bestimmter Zwang von Mensch

zu Mensch ausgeübt werden soll" (H. Kelsen). „Der Staat ist
ein Volk, das durch sein Recht zur Einheit gebildet ist"
(J. Binder). — Man wird vielleicht den Einwand erheben, dass

die in diesen Definitionen vorausgesetzte juristische Erkenntnis
ja nicht das Realwesen des Staates erfassen, sondern nur den

Begriff auffinden will, unter dem alle rechtlichen Eigenschaften
des Staates widerspruchslos zu denken wären, es sich also bei
dem hier verwendeten Begriff der Einheit bloss um ein juristisches

Erkenntnisprinzip handle (so G. Jellinek). Es darf aber
nicht übersehen werden, dass die in den genannten Definitionen
ausdrücklich vorausgesetzten Grundantinomieen staatlicher
Wirklichkeit, wie sie uns begegnen im Gegeneinander von Gerechtigkeit

und Herrschaftsmacht, von Ethos und Vitalinteresse, von
Sollen und Sein und deren Vordringlichkeit es einem besonnenen
Denken verunmöglichen, den Staat in irgend einer Weise
zu „hypostasieren", auf die vorgegebene Einheit doch so bezogen

6) Werke Bd. VII, p. 403

141



werden, dass sie in dieser selbst als der sie umfassenden
Synthese aufgelöst werden. Damit aber wird der Boden der
staatstheoretisch-juristischen Erkenntnis verlassen und die gedachte
Einheit des Staates spekulativ als die Einheit des

wirklichen Staates ausgegeben. Die Konsequenz ist dann
unvermeidlich, dass die auf Grund dieser unkritischen Identifikation

von Erkenntnisgrund und Realgrund gewonnene Systemeinheit

einen durchaus fiktiven Charakter erhält, der nur
allzuleicht dadurch zu überwinden gesucht wird, dass man dem
auf ein spekulatives Einheitsprinzip begründeten Staat durch
die Einbeziehung des Absoluten selbst einen realen

Grund zu geben und seine „Wirklichkeit" zu
garantieren versucht. So ist es kein Zufall, dass zwei so
verschiedene Denker wie Hans Kelsen und Max Weber, die wohl
als die repräsentativsten Denker der beiden extremen
Schulrichtungen, der normativen und der soziologischen Rechtsschule

gelten dürfen, in ihrem Staatsdenken ausdrücklich zum Gottesbegriff

Zuflucht nehmen. Kelsen, für den der Staat die

Rechtsordnung selber ist und der darum in seiner Staatstheorie
alle Seinsbestimmungen ausschaltet, um den Staat ganz in der
Sphäre des Sollens zu verankern — ein Staat, der halb Macht,
halb Recht ist, ist für ihn ein „Fabelwesen" — kommt
interessanter Weise dazu, den von ihm einseitig im Recht
begründeten Staat mit Gott selbst zu identifizieren, indem er —
auf dem Wege des Analogieschlusses — alle wesentlichen Attribute

der Gottheit als auf den Staat anwendbar erklärt! Andrerseits

wissen wir, dass Max Weber, für den der Staat ein
politischer Anstaltsbetrieb ist, der insofern Bedeutung hat, als seine

Verwaltung erfolgreich ist, der also in seiner Staatstheorie ganz
auf die Tatsachen, die soziologischen Bestände abstellt, im
Kampf gegen die wirklichkeitsfremden Gesinnungsethiker seiner
Zeit den wahrhaft religiösen Menschen unter Buddhisten,
Juden, Parsisten, Christen aufgerufen hat, weil er — seiner
liberalen Grundeinstellung entsprechend — glaubte, im homo re-
ligiosus den Ansatzpunkt gefunden zu haben, von dem aus es

möglich wäre, dem von ihm einseitig auf die Tatsachen
begründeten und eben darum fiktiven Staat einen realen Grund
zu geben7). — Etwas weniger deutlich, aber deswegen mit nicht
7) Ges. politische Schriften, p. 444 ff.

142



weniger Nachdruck als die beiden genannten Exponenten einer
einseitigen Staatsauffassung pflegen oft auch solche Denker, die
in der dialektischen Methode einen Ausweg aus den

Aporieen des modernen Staatsdenkens suchen, zur Spekulation
ihre Zuflucht zu nehmen. Es Hesse sich sogar bei einem so
behutsamen Denker wie W. Burckhardt die Frage aufwerfen, ob

nicht, wenn er von seinem (ontologischen) Staatsbegriff her die

Auffassung vertritt, dass mit jeder bestehenden Rechtsordnung
zugleich ein Element tatsächlicher Art vorausgesetzt werden
müsse, in dem Sinne nämlich, dass der Staat als System der
Vernunft die im geschichtlichen Werden neu auftauchenden
Interessen einordnet und entsprechend als verbindlich erklärt,
in dem eben damit vorausgesetzten realdialektischen Begriff vom
geschichtlichen Werden eine letzte Synthese gesucht, d. h. für
das Werden des wirklichen Staates ein Einheitsgrund behauptet
werde, in welchem die (von Burckhardt selbst stark betonte)
Antinomie von Sollen und Sein, Geist und Natur wiederum
aufgelöst wäre?8) Jedenfalls ist gerade diese Tendenz, durch das

Mittel einer äusserst differenzierten Geschichtsdialektik die
Grundantinomieen staatlicher Wirklichkeit spekulativ aufzulösen,

heute nicht vereinzelt und hat, wie wir noch sehen werden,
auch auf das theologische Staatsdenken sehr stark übergegriffen.
In dieser Dialektik vollendet sich aber nur in einer letzten und
subtilsten Form jener neuzeitliche Prozess der spekulativen
Staatsverabsolutierung, dessen Wesen E. Troeltsch in den
lapidaren Satz zusammenfasst: „die Souveränität Gottes wird zur
Souveränität des Staates."

Wie immer es indessen im Einzelnen sei, die ganze Tendenz
den Staat als Einheit nicht nur zu begreifen, sondern in diese
gedachte Einheit den wirklichen Staat unter Berufung auf Gottes
Allmacht (Kelsen) oder auf Gottes Wille (Weber) oder auf die
geschichtliche Entwicklung (W. Burckhardt) sinnvoll einzuordnen,

tritt noch viel deutlicher zu Tage, wenn wir uns in unserer
Betrachtung von dem Boden der Staatstheorie auf den der
Staatswirklichkeit, der politischen Aktion begeben. Da in den

8) W. Burckhardt: Die Organisation der Rechtsgemeinschaft, Basel 1927,

p. 128; vgl. dazu die Kritik Eberhard Orisebachs im „Archiv des
öffentlichen Rechts" Bd. XIV, Heft 2.

143



letzten Jahren sehr viel über diesen Gegenstand geschrieben
worden ist, können wir uns hier kurz fassen9).

Dass vorab der humanitäre Liberalismus, der sich in
der liberalen Demokratie ein beachtliches Haus gebaut hat, eine

„Religion" war, das ist heute eine allgemein anerkannte Tatsache.
Und zwar ist der Liberalismus insofern eine Religion, als er
den Glauben an die Ewigkeit der Menschenrechte, den Glauben
vor allem an die schöpferische Freiheit der Einzelperson und

an die Gleichheit des Rechts zu seiner unbedingten Voraussetzung

hat und als er glaubt, mit Hilfe dieser seiner Prinzipien
im unendlichen Fortschritt der Geschichte die menschliche
Gemeinschaft als das Reich der Vollendung realisieren zu können.

Folgerichtigerweise muss das Ideal des liberalen Staates die

„religion civile" Rousseaus sein, d. h. eine Religion, die sich
einordnet in ein Verständnis des Menschen, nach welchem des

Menschen Würde durch des Menschen Recht, durch seinen status

civilis als hinreichend gesichert erscheint. — Zum Teil im
Protest gegen diese Welt selbstgeschaffener Freiheit des

Liberalismus und zum Teil als dessen echtes Kind hat der
k 1 a s s e n k ä m p f e r i s ch - proletarische Sozialismus
mit seinem Ziel der gebundenen Wirtschaft und des freien
Menschen in der klassenlosen Gesellschaft in der Form etwa,
wie er uns von Sowietrussland her bekannt ist, ebenfalls einen
durchaus religiösen, und zwar speziell einen eschatologisch-
religiösen Charakter, insofern auch er glaubt, den Menschen
durch die Aufrichtung der Gesellschaftsordnung der Zukunft
zu seiner wahren Bestimmung führen und im
staatlichgenossenschaftlichen Sein der Bürger wirkliche Gemeinschaft
begründen zu können. Wenn sich der Sowiet-Kommunismus in
der Verfolgung dieses Zieles auch durchaus gottlos gibt, so hat
doch wohl N. Berdiajew recht mit seinem paradoxen Urteil:
„Die russischen Atheisten mühen sich um das Reich Gottes auf
Erden, aber ohne Gott und im Kampf gegen ihn". — Endlich
ist die Tendenz, mit Hilfe eines vorausgedachten Prinzips
Gemeinschaft aufzurichten, im nationalsozialistischen
Staat besonders deutlich, hat es sich doch dieser Staat zur

') Vgl. hiezu die vorzügliche Schrift A. de Quervains: Die theologischen
Voraussetzungen der Politik. Wir folgen hier z. T. der Darstellung
genannten Verfassers.

144



besonderen Aufgabe gemacht, die durch Blut und Boden
bedingte „Rassenseele zum Leben zu wecken, ihren Höchstwert
zu erkennen und unter ihrer Herrschaft den andern Werten ihre
organische Stellung zuzuweisen : in Staat, Kunst, Religion...
da die rassengebundene Volksseele das Mass all unserer
Gedanken, Willenssehnsucht und Handlungen, der letzte Masstab
unserer Werte ist" (Rosenberg). Und wir wissen aus den
politischen Kundgebungen der letzten Jahre, wie sehr das dritte
Reich sich selbst erlebt als den Staat, der im Geschehen der

Jahrhunderte die vollkommene rassengebundene Volksgemeinschaft

heraufführen wird.
Diese Beispiele sollen genügen, um zu zeigen, dass die schon

in der Staatstheorie zu Tage getretene Tendenz, den Staat als
Einheit nicht nur zu denken, sondern die Einheit als Konstitu-
tivum seiner Existenz zu behaupten und im göttlichen Realgrund
zu verankern, uns im Bereich der politischen Aktion noch viel
deutlicher entgegentritt als der Versuch, mit Hilfe eines wie
immer beschaffenen E i n h e i t s prinzips (der Menschenrechte,
der Rassenseele usw.) staatliche Gemeinschaft so herzustellen,
dass der Mensch selbst sich restlos in den Staat einfügen kann
als in ein sinnvolles Ganzes. Gerade insofern aber der moderne
Staat ein letztgültiges Koordinationssystem für die menschliche
Existenz selbst und ein Organ wirklicher Gemeinschaft sein will,
ist er — darüber kann gar kein Zweifel bestehen — eine genaue
Analogie, ja z. T. eine bewusste Erneuerung der Polis der
Antike. Denn nach der Beschreibung, die etwa Hans Bogner
gibt, ist die antike Polis entscheidend charakterisiert als jenes
in sich geschlossene „Ganze", in dem das Einzelwesen nur „ein
Teil, ein Glied, Funktion" ist; und zwar gilt die Eingliederung
des Einzelnen in das Ganze des Staates als „Wille der
Götter": da ist „nicht reine Menschlichkeit, sondern
Bindung des Menschen an die Gottheit und durch sie an Stand oder
Staat10). Wenn auch — historisch gesehen — die Mythologien
hier und dort ganz andere sind, so darf ihre grundsätzliche
Verschiedenheit doch nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich
der moderne Staat und die antike Polis im Wesen völlig eins
sind darin, dass beide sich selbst verstehen und verwirklichen
als ein sinnvolles, in sich selbst begründetes System, an dessen

10) Zitiert nach A. de Quervain : Das Gesetz des Staates, Berlin 1932.

145



Rande die Gottheit selbst als Garant der Wirklichkeitserfüllung

steht.

Allerdings, e i n Unterschied zwischen dem modernen und dem

antiken Staat besteht. Er ist aber eben nicht begründet in einer
Verschiedenheit in der Wesenheit dieser Staaten, sondern in
einer geschichtlich-kontingenten Tatsache: in der Tatsache nämlich,

dass inzwischen die christliche Botschaft in die
Welt eingetreten ist. Die christliche Botschaft aber hat sich,
wo immer sie kompromisslos verkündet wurde, als die grosse

„göttliche Störung", als radikaler und unabweisbarer
Protest gegen jede vom Staat vorgegebene Einheit

geltend gemacht. Denn für die christliche Verkündigung
kann es eine Einheit des Lebens nur geben in dem uns in
Jesus Christus geoffenbarten Gott; niemals aber kann sie es

zulassen, dass der Mensch sich diese Einheit künstlich im Staate
selber schafft. H. Knittermeyer hat darum wohl Recht, wenn
er sagt, dass es seit dem Eintritt der christlichen Botschaft
in die Welt einfach nicht mehr möglich sei, die Harmonie
und Einheit der antiken Polis auch nur annähernd wiederherzustellen.

„Für eine solche in sich geschlossene Gestaltung ist
auf christlichem Boden kein Raum mehr. Weder das Wissen
noch das Tun, weder der Einzelne noch die Gemeinschaft können

sich ungestört in sich selbst vollenden, wenn die Kirche
gegenwärtig ist als der Ort, an dem eben diese Vollendung als
die Auflehnung des Menschen gegen Gott und seine Herrschaft
sich blossgestellt findet"11).

Es ist entscheidend wichtig, sich bei der Beurteilung des
modernen Staates und seines Verhältnisses zur Kirche diesen
Sachverhalt klar vor Augen zu stellen. Denn nur von ihm aus
wird es verständlich, dass der moderne Staat gerade dort, wo
er in Zeiten des politischen und nationalen „Aufbruchs" in
maximaler Weise die Einheit, Ganzheit und Geschlossenheit des

eigenen Volkes erstrebt, die Existenz einer lebendigen christlichen

Kirche als störend empfindet, ja in ihrer Botschaft geradezu
eine Bedrohung der eigenen Grundlagen erblicken muss. Der
Staat sieht sich dann vor die Wahl gestellt, die christliche
Botschaft entweder nach Möglichkeit zu ignorieren und sich als

religiös „neutralen" Staat zu geben (wie im Liberalismus) oder

u) Hinrich Knittermeyer: Grenzen des Staates, Berlin 1932, p. 40.

146



aber die christliche Botschaft offen oder versteckt zu bekämpfen
(wie im Kommunismus und-z. T.- im Nationalzozialismus). In
der konsequenten Durchführung dieser Abwehrstellung wird aber
der Staat dazu geführt, vollends „ideokratisch" zu werden, d.

h. sich einer Kirche gegenüber, die sich auf eine Offenbarung
und einen Glauben beruft, selber auf eine Metaphysik zu
zu stützen und diese seinen Bürgern mit allen Mitteln
aufzunötigen. In dieser Reaktion auf die christliche
Botschaft aber muss der Staat selbst zur Kirche und sein

politisches Programm zur Theologie werden, d. h. zu
einer säkularen Gotteslehre, die zur christlichen Lehre in
Konkurrenz tritt. In diesem Betracht ist der typisch „moderne" Staat
und die ihm zu Grunde liegende politische Theologie zu verstehen

als ein Versuch, den christlichen Widerspruch einzuordnen
in die eigene Metaphysik — ein an und für sich zwar unmöglicher

Versuch, der aber notwendig wird in dem Moment, als der
Staat auf Grund eines wie immer beschaffenen Wissens um die
Einheit und Totalität des Lebens für sich den Anspruch erhebt,
der menschlichen Existenz selbst ihre wahre Erfüllung und einer
„unbestimmten Menge von Menschen" (Fichte) Einheit als

wirkliche Gemeinschaft endgültig sichern zu können. — Aus
diesen Zusammenhängen allein ist die dem modernen Staat
und seinem Totalitätsanspruch zu Grunde liegende politische
Theologie und der Kampf, den der Staat gegen die Kirche
führt, zu verstehen.

II.

Damit sind wir zu dem Punkte gelangt, von dem aus es

möglich wird, die Frage, welche Stellung die christliche
Theologie dem Staate gegenüber einzunehmen hat, zu
beantworten.

Nach dem Gesagten dürfte das Eine von vornherein klar sein:
es wäre ausserordentlich unvorsichtig, wenn die christliche Theologie

sich der eben geschilderten Entwicklung des modernen
Staatsdenkens zum G o 11 e s begriff hin freuen wollte. Die
christliche Theologie und mit ihr die christliche Kirche sind
vielmehr aufgerufen, sich von diesem Staatsdenken zu distanzieren

und sich in Erinnerung an ihren ursprünglich-biblischen
Ausgangspunkt zu besinnen auf den Grund jener Stö-

147



rung, die von der christlichen Botschaft je und je gegen den

auf seine Einheit bedachten Staat ergangen ist. In diesem
Sinn soll auch im Folgenden versucht werden, die Stellung,
die das Neue Testament dem Staate gegenüber einnimmt,
darzustellen.

Die Botschaft des Neuen Testamentes ist in entscheidender
Weise eschatologisch bestimmte), d. h. sie ist Botschaft
vom kommenden Reiche Gottes, bei dessen Erscheinung alle
irdischen „Ordnungen" werden weichen müssen. Dass aber dieses

kommende Reich mit dem Erscheinen Christi, mit seinem Tod
am Kreuz und seiner Auferstehung bereits angebrochen ist, das

ist schon die Meinung der Synoptiker. Vollends ist für den

Apostel Paulus das Kommen der Gerechtigkeit Gottes auf's
engste verknüpft mit der von ihm besonders herausgestellten
Botschaft vom Kreuz und der Auferweckung Jesu. Diese
kreuzesbezogene Reichgottesbotschaft besagt — allgemein gesprochen

—, dass nur in der Selbstaufgabe, nur im Opfer des eigenen
Lebens, im Sterben mit Christus der Mensch des kommenden
Reiches, des Seins mit Christus, der Auferstehung teilhaftig
werden kann. Dabei ist es von besonderer Bedeutung, dass

Jesus diesem Opfertode, mit dem das Kommen des zukünftigen
Reiches eingeleitet wird, „sub Pontio Pilato", d. h. durch die

Obrigkeit des damaligen römischen Staates ausgeliefert worden

ist. Denn von dieser Tatsache aus wird das Wenige,
das über den Staat im Neuen Testament gesagt wird, erst in
das rechte Licht gerückt13). Vor allem gilt das für die beiden
Hauptstellen Römer 13 und Apokalpyse 13, in denen zwar nicht
ausdrücklich vom „Staate" die Rede ist, wohl aber der Sache
nach gemeint ist. In Römer 13 nämlich ist in nicht mehr zu
überbietender positiver Weise die Rede davon, dass jedermann
den „obrigkeitlichen Gewalten" Untertan sein müsse, denn diese
seien von Gott gesetzt; wer sich gegen sie auflehne, der lehne
sich gegen Gottes Ordnung auf. Im 13. Kapitel der Apokalpyse
des Johannes aber ist in nicht mehr zu überbietender negativer
Beurteilung vom Staate gesagt, dass er das Tier aus dem Ab-

12) Vgl. hiezu: W. O. Kümmel: Die Eschatologie der Evangelien, Leip¬
zig 1936.

13) Vgl. hiezu C. L. Schmidt: Das Gegenüber von Kirche und Staat in der
Gemeinde des Neuen Testaments. Theologische Blätter, Jhg. 16, Nr. 1.

148



grund sei, das vom Drachen, dem Antichrist seine Kraft
bekomme. Der Widerspruch der beiden Stellen ist zunächst
offenkundig. Es ist nun aber von grosser Bedeutung, dass im Neuen
Testament für die „obrigkeitlichen Gewalten", für den Staat
also und für die Engelmächte, und zwar auch für die gefallenen
Engel, d. h. für die Dämonen, dieselben griechischen Ausdrücke
„exousiai, archontes" gebraucht werden, sodass der Staat kraft
seiner Herrschaftsmacht als dem Zwischenreich der
Engel und Dämonen, das ja im Neuen Testament auch

irgendwie als „staatlich" organisiert vorgestellt wird, zugeordnet

erscheint. Wenn diese Zuordnung dahin zu deuten ist, dass

die Herrschergewalten zwar als Repräsentanten der von Gott
bevollmächtigten Engelmächte zu gelten haben, dass sie aber durch
ihre irdisch-menschliche Selbstherrlichkeit zwangsläufig der
Dämonie verfallen, so kann der Widerspruch zwischen den beiden
Stellen nur dahin verstanden werden, dass in Römer 13 vom
Christen verlangt wird, dass er (um einen Ausdruck von C. L.
Schmidt zu gebrauchen) dem Staat in seiner „Vordergründigkeit",

dort also wo er kraft seiner Herrschergewalt Steuer, Zoll,
Respektierung der Strafgesetze usw. fordert, loyalen Gehorsam
schuldet, dass aber dessen ungeachtet derselbe Staat in seiner

„Hintergründigkeit", dort also, wo er sich im Bewusstsein
dieser seiner Macht und Einheit als „Irdisch-Göttliches" (Hegel)

gibt, mit der Apokalypse als Tier aus dem Abgrund zu
betrachten ist.

Diese scheinbar widerspruchsvolle und doppeldeutige
Stellung dem Staate gegenüber kann nun der Christ allerdings
nicht als Einzelner einnehmen, sondern nur als Glied der christlichen

Gemeinde, als Glied der Kirche. Die Kirche im Sinne
der urchristlichen Gemeinde ist zwar nicht selbst schon eine

ungebrochen-eschatologische Grösse, in der das Reich Gottes
bereits verwirklicht wäre, sondern sie ist die Gemeinschaft
derer, die, in der Nachfolge Christi ihr eigenes Leben im
Dienste der Brüder aufgebend, als eine „Beisassenschaft"
von Fremdlingen, von Metöken, mitten in dieser Welt auf
das kommende Reich hoffen. Aus dieser Hoffnung der
urchristlichen Gemeinde heraus aber, die die gläubige Erwartung

auf die endgültige Besiegung der Dämonenwelt durch
das kommende Gottesreich und darum auch die Einsicht in die

149



Dämonie des Staates — und zwar in durchaus zentraler Weise
— in sich einschliesst, kann und soll der Christ dem

Staate, sofern er in seiner Vordergründigkeit Ordnung schafft
und eben darin sich als „Ordnung Gottes" erweist —
das ist dann aber rein innerweltlich gemeint! — gehorsam

sein. Mit andern Worten: der Christ soll als Glied der
Kirche den staatlichen Notwendigkeiten, die je und je an

ihn herantreten, sich im Gehorsam gegen Gott unterordnen, im
Staate selbst aber als einer angeblich in sich selbst ruhenden

„Ordnung" eine Grösse sehen, die in ihrer dämonischen
Selbstherrlichkeit ausserhalb des Reiches Gottes, ja ihm entgegensteht.

Es muss also bei aller Loyalität des Christen dem Staat

gegenüber das Gegenüber von Kirche und Staat im vollen
Umfange gewahrt bleiben. Von da aus gesehen wäre auch das oft
zitierte Wort Jesu Mk. 12,17: „Gebet dem Kaiser was des Kaisers

ist und Gott, was Gottes ist" nicht, wie es gewöhnlich
geschieht, von einem scheinbar überlegenen und neutralen
Standort aus dualistisch zu verstehen, nämlich: Gebet an seinem
Orte jedem das Seine, sondern unter der Voraussetzung
gerade jenes Gegenüber von Kaiser und Gott, von Staat
und christlicher Gemeinde im Sinne: Wenn ihr Gott zuvor
gegeben habt, was Gottes ist, nämlich euch selbst durch euer
Selbstopfer und eure Hoffnung, dann erst könnt ihr in Wahrheit

dem Staate geben, was ihm gebührt, nämlich Steuer,
Zoll usw.

Damit ist die Stellung des Neuen Testamentes zwar nicht
erschöpfend und vor allem nicht in ihrer ganzen Differenziertheit

dargestellt, es dürfte aber die Richtung angedeutet sein, in
welcher die ursprüngliche Haltung des Neuen Testamentes
zweifellos liegt. Sie Ueisst, auf eine kurze Formel gebracnt:
Distanz gegenüber dem Staat als einer Macht
des engel-dämonischen Zwischen reichs und
Bejahung der faktischen Staatsnotwendigkeiten.

Diese biblische Grundhaltung kann aber — und das sollte
nun aus unserer Darstellung ohne weiteres einleuchten — nur
gewahrt bleiben, wenn die Theologie weder dem Staat als
solchem, d. h. dem Staat als einer in sich geschlossenen Ganzheit
die Ehre einer göttlichen Stiftung noch auch der Kirche in ihrer
sichtbaren Gestalt die Dignität einer eschatologischen, das Reich

150



Gottes schon in sich tragenden Grösse zubilligt. Es fragt sich

aber, ob unsere heutigen Kirchen und Theologien diese
biblische Linie in ihrem Staatsdenken noch einhalten? Ein
kurzer kritischer Ueberblick über die heute massgebenden
theologischen Staatsauffassungen mag uns hierauf Antwort geben.

Als im Jahre 1934 in Paris zur Vorbereitung auf die im

Juli dieses Jahres stattfindende Oxforder Weltkirchenkonferenz
Vertreter verschiedener Kirchen zusammenkamen, um in der
Besinnung auf ihre besonderen Lehrtraditionen den theologischen
Ort des Staates zu bestimmen, da waren es im Grossen und
Ganzen drei Auffassungen, die sich gegenüberstanden14). Der
Staat — so wurde vor allem von Lutheranern, Anglikanern,
Orthodoxen und Altkatholiken geltend gemacht — ist eine

Schöpfungsordnung Gottes, d. h. der Staat ist — ähnlich

wie die Ehe — nach dem ursprünglichen Schöpferwillen
Gottes in der Kreatürlichkeit des Menschen selbst (luthera-
nisch) oder in der menschlichen Gemeinschaftsnatur (katholisch)

intentional angelegt. Der Staat ist eben darum, obgleich
der Welt der Sünde angehörend, im Gehorsam gegen Gottes
Willen vom Christen als Organ der Ordnung, der Gerechtigkeit
und des Friedens zu bejahen und zu entfalten. Demgegenüber
betonten vor allem die reformierten Theologen: Der Staat ist
keine Schöpfungs-, sondern eine Erhaltungsordnung Gottes,

d. h. er ist eine Ordnung, durch die Gott die der Sünde
verfallene Welt vor dem Chaos des Bösen auf das Kommen des

Gerichts und Gottesreichs hin erhält, und zwar wesentlich durch
das Mittel des Zwanges, der als solcher aus der menschlichen
Sünde stammt, aber als organisierte, auf Recht und Ordnung
bezogene Staatsgewalt ein Mittel in Gottes Hand wird. Endlich
— und diese, mit der ersten sich berührende Auffassung wurde
vertreten von einzelnen Anglikanern und Orthodoxen: der Staat
ist eine Erlösungsordnung Gottes, insofern er durch den
rechtlich organisierten Zwang, den er dem Bösen entgegenstellt,
mithilft, die Menschen zu erziehen und auf das Reich Gottes
vorzubereiten.

Es muss zunächst auffallen, dass bei aller Verschiedenheit der
Begründung im Einzelnen allen Auffassungen der Begriff der

u) Referate und Bericht über diese Konferenz im Studienbuch : Die Kirche
und das Staatsproblem in der Gegenwart, Genf 1935.

151



Ordnung gemeinsam ist. Es soll nicht geleugnet werden, dass

mit diesem Begriff an und für sich ein gewichtiges theologisches
Anliegen wieder aufgenommen worden ist, und dass er auch

für das christliche Staatsdenken insofern von Bedeutung sein

kann, als es der Theologie damit gelingt, den Staat als blosse

„Ordnung" gegenüber dem Reiche Gottes abzugrenzen und

so das urchristliche Gegenüber der beiden zu betonen. Es darf
aber andrerseits nicht übersehen werden, dass der Begriff der
Ordnung, wie er in der neueren Theologie gebraucht wird, in
gefährliche Nähe zu stehen kommt zu jenem spekulativ belasteten

Begriff der „Verbandseinheit", wie wir ihn aus der profanen
Staatstheorie und den politischen Auffassungen unserer Tage
kennen. Der Zweifel lässt sich nicht abweisen, dass sich diese

Theologie weithin eine voreilige und unkritische Uebernahme
jenes sehr fragwürdigen Staatsbegriffs zu schulden kommen

lässt, erweisen sich doch bei einer näheren Prüfung die
Bestimmungen des Staates, wie sie in dieser „Theologie der

Ordnungen" gegeben werden, methodisch und sachlich oft als
eine blosse Parallele und Wiederholung zu dem, was die heutigen

Staatstheoretiker und Politiker auch sagen, nur eben, dass
diese Aussagen beschwert werden mit dem ganzen Gewicht letzter,

angeblich aus der christlichen Offenbarung abgeleiteter
Wesensbestimmungen. Wenn beispielsweise die Meinung
vertreten wird, dass der Staat eine der Ordnungen sei, „in denen
nicht nur, sondern denen gemäss wir zu handeln haben, weil
uns in ihnen — wenn auch nur gebrochen und indirekt — Gottes

Willen entgegenkommt"15), so hat diese Rede von einem
Entgegenkommen des göttlichen Willens im Staate nur Sinn,
wenn dieser verstanden wird als ein in sich geschlossenes, göttlich

begründetes Koordinationssystem, durch welches der Mensch
seine ihm von Gott in diesem Bezirk zugewiesene, wahre Bestimmung

erfüllen kann; gerade insofern aber diese Voraussetzung
gemacht wird, erweist sich dieser angeblich christlich
begründete Staat als der spekulativ-politische Staatsbegriff
unserer Zeit. — Oder weiter: wenn das staatliche
Wesensmerkmal der Gewalt theologisch dahin gedeutet wird,
dass sie als Zwang in dem Sündiggewordensein des
Menschen und als organisierte, auf das Recht bezogene Gewalt

15) E. Brunner: Das Gebot und die Ordnungen, Tübingen 1932, p. 275.

152



im Erhaltungswillen Gottes ihren „Grund" habe, so ist
es offensichtlich, dass damit, dass die „Gottgegebenheit"
des Staates durch den Begriff der „sündigen Wirklichkeit"
dialektisch gebrochen und als Erkenntnis des Glaubens postuliert
wird, eigentlich nur die übliche Macht-Gerechtigkeit-Dialektik
der Staatstheoretiker durch die methodisch identische, Gottes
Handeln spekulativ vorwegnehmende Sünde-Gnade-Dialektik der

Theologen christlich verklärt wird. Aehnlich wird dort, wo das

Wesensmerkmal der Gerechtigkeit in den Vordergrund
gestellt, der Staat in der von Gott geschaffenen Gemeinschaftsnatur

des Menschen begründet und die Verwirklichung der
vollkommenen Gesellschaft als deren telos behauptet wird, durch
die Einbeziehung dieses, durch die aristotelisch-thomistischen
Anthropologie modifizierten ontologischen Schöpfungsbegriffs
lediglich die profane Erkenntnis des Staates als einer sozialen
Rechtsordnung religiös „hypostasiert". — Wie immer es

indessen im Einzelnen sei, im Hintergrund aller dieser theologischen

Auffassungen steht stets dieselbe systematische Absicht:
den profan als Einheit, als „Ordnung" erkannten Staat von
der christlichen Offenbarung her als den Ort der wirklichen,
von Gott gewollten ethischen Erfüllung auszugeben — eine
Absicht, mit der die neutestamentliche Auffassung, nach der der
Staat, gerade soweit er sich als diese in sich geschlossene Ganzheit

gibt, als eine Macht des Dämonenreichs erscheint, doch
offenbar nicht vereinbar ist.

Es wird nun allerdings von den Theologen (wiederum müssen

wir sagen : ähnlich wie von den Staatstheoretikern) betont,
dass der Begriff der Ordnung nicht im Sinne einer „hypostasier-
ten Objektivierung" gebraucht werden dürfe, sondern nur als
Bezeichnung der verschiedenen Wirkungsformen von je eigener
Art und Dignität des einen lebendigen, in der Geschichte aktiven

Ordnungswillens Gottes16). Es wird also ausdrücklich auf
die göttliche Vorsehung und Heilsökonomie in der Geschichte
abgestellt und von da aus der Staat als „providentielle
Lebensordnung" (P. Barth) zu begründen versucht. Das scheint uns
aber ein nicht weniger gefährlicher Versuch zu sein, wird doch
durch die Berufung auf die göttliche Vorsehung in der
Geschichte die Theologie vollends in die Nähe jener Ge-

lc) Die Kirche und das Staatsproblem in der Gegenwart, p. 151.

h 153



schichtsmetaphysik geführt, die im staatstheoretischen wie auch

vor allem im politischen Denken unserer Tage eine so grosse
Rolle spielt. Sei es nun, dass die vom Schöpfer gewollte
geschichtliche Bestimmung des eigenen Volkes als staatsbegründende

Macht in den Vordergrund gestellt wird, oder sei es,
dass im Blick auf den göttlichen Endzweck der Welt dialektisch
gebrochen von der Sendung des Staates im geschichtlichen Werden

der Völker die Rede ist, immer besteht die Gefahr, dass
die Geschichte, in der Gott wirksam ist, unkritisch mit der vom
Menschen gedeuteten Geschichte identifiziert und so, ob

man es zugibt oder nicht, Gott in das die Geschichte betrachtende

Subjekt immanenziert wird. Mit dieser vom Subjekt
ausgehenden geschichtsmetaphysischen Deutung des Staates aber
wird letzterdings ein individueller Absolutheitsanspruch
aufgerichtet, von dem aus es jedenfalls nicht mehr möglich ist, den
Staat metaphysisch anspruchslos in seiner Vordergründigkeit zu
bejahen.

Die ganze Fatalität dieses vom Begriff der Ordnung und der

göttlichen Vorsehung ausgehenden theologischen Staatsdenkens

tritt aber wohl am deutlichsten zu Tage an der dieser Theologie
zu Grunde liegenden Anthropologie. Diese Theologie kann
es nämlich nicht vermeiden, den Menschen in seiner christlichen
Existenz zu identifizieren mit dem Bilde des Menschen, das

sich diese Theologie macht, um ihn entweder als „natura vul-
nerata" im katholischen Sinn oder als „natura deleta" im
protestantischen Sinn (d. h. als durch die Sünde bloss verwundete
Gemeinschaftsnatur oder als durch die Sünde zerstörte Kreatur)
in ihr Wissen um den Staat so einzuordnen, dass er in diesem
Staat seine christliche Bestimmung als Bürger erfüllen kann.
Es wird also der Mensch, der vom Neuen Testament her gesehen
immer nur ein auf Hoffnung hin unter das Kreuz sich stellender
sein kann und der als ein solcher verkündet wird, an welchem
von Gott her das Heil geschieht, der also nur praktisch - i m
Glauben - als „Kind Gottes", als „Heiliger" zu erfassen ist
und der eben darum nicht in ein Wissen um die Welt oder um
den Staat eingeordnet werden kann, als einer vorgestellt, von
dem die Theologie und die Kirche wissen kann, dass er in
sich diesen oder jenen Anknüpfungspunkt für Gottes Handeln
trägt und der eben von diesem Wissen aus in den Staat gleich-

154



sam als einer „Gemeinschaft von Ebenbildern Gottes" eingestellt

werden kann. Von der Anthropologie her gesehen ergibt
es sich somit also ganz deutlich, worin das proton pseudos
des modernen theologischen Staatsgedankens zu suchen ist: dass
es vom Wissen, statt vom Glauben her sein Wort
zum Staate sagt.

Was heisst das aber? — Dass — um das Gesagte noch einmal

zu unterstreichen — der theologisch bloss gedachte mit
dem wirklichen, d. h. von Gott angerufenen Menschen, der
Mensch also, von dem man wissen kann, mit dem Menschen,
der nur geglaubt werden kann, identifiziert wird, kann im

theologischen Zusammenhang nur heissen, dass der Glaube
selbst mit dem Wissen identifiziert wird. Diese
Identifikation aber kommt einer Aufhebung des Glaubens gleich,
die aber als solche von der Theologie nicht zugegeben werden
kann. Eben darum ist es unvermeidlich, dass ein Wissen als

Glauben, ein Prinzip theologischer Erkenntnis als Offenbarung,
ein menschliches Tun als Handeln Gottes ausgegeben wird!
Dazu aber wird die Theologie gezwungen in dem Moment, als
die Kirche, in deren Auftrag sie spricht, für sich selbst den

Anspruch einer eschatologischen, die Einheit und das Reich Gottes

schon in sich tragenden Grösse erhebt. Ist die Kirche aber
einmal für ihren eigenen Lebensbezirk dem Wissen verfallen, so
kann sie — in Hinsicht auf den Staat — nicht mehr anders als
den von ihr wissend erkannten Menschen in eben diesen Staat
einordnen und diesen selbst — unter Preisgabe des neutesta-
mentlichen Gegenüber — als göttliches Koordinationssystem
wissend begründen. —

So gewichtig und wertvoll ohne Zweifel sehr vieles ist, was
die neuere christliche Theologie zum Staatsproblem zu sagen
hat, der Abstand, der — auf die Grundtendenz gesehen •—

zwischen ihr und der urchristlichen Haltung besteht, dürfte wohl
nicht zu verkennen sein. Und zwar ist dieser Abstand so, dass

vom Neuen Testament her gesehen nicht einmal sehr viel
dagegen eingewendet werden kann, wenn sich der heutige Staat
(trotz dem Daemonisch-Antichristlichen, das ihm anhaften mag)
gegen eine Kirche und eine Theologie wehrt, die auf Grund eines
Wissens den Anspruch des Glaubens, auf Grund eines menschlichen

Redens den Anspruch der Königsherrschaft Gottes gel-

155



tend zu machen sich nicht scheut. Ein solcher Anspruch ist letzten

Endes nichts anderes als ebenfalls ein individualistischselbstischer

Herrschaftsanspruch, ein geistlich-ideokratischer
Totalitätsanspruch, durch den die Kirche, indem sie den Staat
wissend sich selbst einordnet, schliesslich selber zum Staate zu
werden droht. Es unterliegt für uns keinem Zweifel, dass die Art
und Weise, wie der „Kirchenkampf" geführt wird, mitzuverste-
hen ist aus diesem in der Theologie begründeten, politischen

Machtanspruch der Kirche.

III.

Es drängt sich nun wohl zum Schlüsse die Frage auf, was
bei einer solchen Lage der Dinge, bei dieser ausgesprochen
ideokratisch-selbstischen Struktur der politischen u n d der
kirchlichen Ansprüche praktisch zu tun wäre.

Beide, der Staat sowohl wie die Kirche, haben — das ergibt
sich als unsere wesentlichste Forderung — darauf zu
verzichten, sich gegenseitig in ihr Wissen, in ihr System oder
ihre Weltanschauung einzuordnen. Das ist aber nur möglich, wenn
zugegeben wird, dass es keinen dem Staat und der Kirche
überlegenen Einheitspunkt (etwa in einem „überkonfessionellen"
oder „überstaatlichen" Qottesbegriff), auch keinen einheitlichen
Lebensgrund (etwa im Begriff des „Volkes") gibt, über den

wir wissend verfügen und von dem aus Staat und Kirche in
einer letzten Synthese aufeinanderbezogen und zu einer endgültigen

Harmonie gebracht werden könnten. Und zwar gibt es

einen solchen Einheitspunkt weder von der Kirche noch vom
Staate her; denn wo immer ein solcher behauptet wird, wird
zwangsläufig ein Totalitätsanspruch errichtet, der, weil er auf
ein Wissen sich stützt, der Anspruch eines Individuums bleibt,
von dem aus Gemeinschaft in Wirklichkeit nicht aufgebaut
werden kann. Dem ganzen Streit um den Vorrang des
staatlichen oder des kirchlichen Totalitätsanspruches stellen wir
darum die Forderung nach der totalen Säkularisier-
ung des Staates und dertotalen Entpolitisier ung
der Kirche entgegen. Und zwar verstehen wir unter dieser
SäKularisierung nicht, dass der Staat vom Christen seiner angeblichen

Eigengesetzlichkeit überlassen werde, wohl aber, dass
der Staat darauf verzichte, sich — sei es nun durch eine eigene

156



politische Theologie oder durch das Mittel eines ihm verfallenen
christlichen Staatsdenkens — in seiner „Hintergründigkeit" göttlich

legitimieren zu lassen. Es muss klar ausgesprochen werden,
dass jeder Versuch des Staates, aus seiner faktischen Notwendigkeit

eine metaphysische zu machen, ipso facto eine Dämo-
nisierung des Staates bedeutet. Zu einem solchen Versuch aber
darf sich die Kirche nicht nur nicht hergeben, sondern sie hat

gegen jeden derartigen Versuch mit der ganzen Kraft ihres
Zeugnisses zu protestieren. Diesen Protest aber kann die
Kirche nur erheben, wenn sie ihrerseits frei ist von jeder
metaphysischen Prätention, von der aus sie dem Staate eine „christliche

Rechtfertigung" zu geben und das staatliche Leben geistig
— kraft ihrer potestas in spiritualibus! — zu meistern vermöchte.
Darum fordern wir die totale Entpolitisierung der
Kirche und wir verstehen darunter den Verzicht der Kirche, auf
Grund der göttlichen Offenbarung und eines daraus abgeleiteten
Wissens den Staat theologisch zu begründen und von einer
solchen Begründung aus mit sogenannten christlichen Prinzipien
auf das Staatsleben politisch einzuwirken. Denn damit wird —
nicht weniger als mit der Indienststellung des staatlichen Lebens
unter die materiellen Interessen der Wirtschaft und des Kapitals

— dem Staat seine „göttliche" Würde genommen, die er
nach Paulus gerade nur in seiner „Vordergründigkeit" hat.

Das scheint nun allerdings ein rein negativer Bescheid zu
sein. Aber er ist doch von eminent positiver Bedeutung, sobald
in Betracht gezogen wird, dass die Frage, um die es heute im
Staat-Kirche-Problem geht, die Frage nach der Gemeinschaft

ist. Diese ist aber heute nichts anderes als die Frage
nach der Befreiung der praktischen Wirklichkeit

menschlicher Existenz aus der Verhüllung
selbstischer Ideologien. Man darf sich keiner
Täuschung darüber hingeben, dass die Gemeinschaftskrise nicht bloss
eine Gegebenheit ist, der wir gegenüberstehen wie der Arzt einer
Krankheit und die wir mit einem aus unserem menschlichen Wissen

geschöpften Rezept früher oder später zu heilen im Stande
wären. Die Krise, deren tiefster Ausdruck ja eben der Kampf
zwischen Staat und Kirche ist, liegt vielmehr begründet in der
Problematik unserer menschlichen Existenz selbst und ist
insofern eine dauernde. Sie kann eben darum nur überwunden

157



werden, wenn der Mensch in demütiger Anerkennung
dieser seiner problematischen Lage aus seiner
Welt selbstgeschaffener Wissenssysteme je und je zu sich
selbst zurückkehrt, d. h. wenn er als Bürger aus der
ideologischen Verhüllung je seines Staates heraustritt in die
Wirklichkeit eines redlichen, schlichten und sachgemässen
staatsbürgerlichen Handelns, und wenn er als Christ aus der ideologischen

Verhüllung je seiner Kirche heraustritt in die Nachfolge
Christi, d. h. in die Wirklichkeit eines im Opfer und Dienen
sich erweisenden christlichen Handelns. Für den Bürger, ob er
nun Christ ist oder nicht, kann das nur bedeuten, dass er die
Maximen seines staatsbürgerlichen Handelns nicht metaphysisch
übersteigere und für sie auf keinen Fall eine Sanktionierung
durch die Kirche verlange, sondern dass er der Kirche Raum
gewähre für jenes Gegenüber, das sie ihrem innersten Wesen
nach dem Staat gegenüber einzunehmen hat. Für den Christen
aber, soweit er Bürger eines Staates ist, kann das nur bedeuten,
dass er den Staat niemals als „Ordnung", als in sich geschlossenen

Organismus zu begründen, zu erhalten und zu entfalten
hat, sondern dass er in der Verborgenheit christlicher
Verantwortung einer wird, der i m Staate, auch im heidnischen,
atheistischen Staat Ordnung schafft, Recht spricht, das
politische Volk sammelt — einer also, der den Staat auf Hoffnung
hin in seiner jeweiligen Vordergründigkeit bejaht, um nicht
seiner Hintergründigkeit anheimzufallen. —

Wir sind überzeugt, dass, wenn das gegenwärtige Verhältnis
zwischen Staat und Kirche eine Klärung erfahren soll, es keinen
andern Weg gibt als den eben gezeichneten Weg der Destruktion

aller Totalitätsansprüche, den Weg der Bescheidung und
der nüchternen Respektierung der Grenzen. Das wird allerdings
weder für den Staat noch für die heutige Kirche eine via trium-
phalis sein, wohl aber ein Weg, auf dem durch eine neue
Vertiefung des Gegenüber von Kaiser und Gott,
von Staat und Kirche, wie wir es vom Neuen Testament
her kennen, dem Bürger wie dem Christen allein wieder d i e

Freiheit zurückgeben kann zu wahrer, auf die
Gemeinschaft gerichteter Verantwortung.

158


	Staat und Kirche als Problem der politischen und der christlichen Theologie

