Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 3

Artikel: Staat und Kirche als Problem der politischen und der christlichen
Theologie

Autor: Kary, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 5. Jahrgang Juli 1937 Heft 3

Staat und Kirche

als Problem der politischen und der christlichen Theologie

10

Von Urs Kiiry.

Vom 12. — 26. Juli findet in Oxford die Tagung der Weltkirchen-
konferenz statf. Sie seizt das Werk fort, das in Stockholm im
Jahre 1925 durch die ,,Oekumenische Bewegung fiir praktisches
Christentum** (,,For Life and Work**) begonnen worden ist. Damals
standen im Vordergrund die eigentlich sozialen und wirtschaft-
lichen Probleme, fiir deren Losung die christlichen Kirchen in
gemeinsamer Arbeit einen Weg finden wollten. Die Arbeil stand
damals — vor allem unter anglo-amerikanischem Einfluss — im
Zeichen eines konstruktiven Idealismus und religiésen Aktivismus.
Veranlasst durch die kirchenpolitischen Ereignisse in Deutsch-
land hat der Oekumenische Rat 1934 beschlossen, an der geplan-
ten Weltkonferenz das Thema ,,Kirche, Volk und Staat**
zum Gegenstand der Beratungen zu machen. Etwa 200 bis 300
Gelehrte haben sich seither in regem Gedankenaustausch (durch
Publikationen und Spezialkonferenzen) auf Oxford vorbereitet. An
der Konferenz selber werden etwa 300 von den Kirchen selbst
bestellte Theologen und etwa 100 Fachgelehrte (Juristen etc.) teil-
nehmen. Vertreten sind alle christlichen Kirchen ausser der ro-
misch-katholischen. In 5 Sektionen werden die einzelnen Fragen
besprochen werden, in deren Zentrum das Problem ,,Kirche und
Staat** steht, d. h. die Frage nach dem Verhdlinis der christlichen
Botschaft zur heutigen Well. Damit im Zusammenhang stehen
die Fragen nach Kirche und Volk (Volkskirche usw.), der christ-
lichen Erziehung, des Volkerfriedens, der Wirlschaftsordnung.
Aufs Ganze gesehen, soll die Oxforder Konferenz zur Klarung der
Frage nach dem ,,Dienst der Kirche im Blick auf den sozialen
und politischen Lebensbereich* beitragen und selbst ein Zeugnis
dieses Dienstes auf ékumenischem Boden sein.

Im Hinblick auf die entscheidende Bedeultung, die den Arbeiten
der Oxforder Konferenz fiir die Zukunft aller nicht romisch-
katholischen Kirchen und Denominationen zukommt, verdffent-
lichen wir die nachfolgende Untersuchung von Dr. phil. Urs Kiiry,
Pfarrer an der christ-katholischen Kirche in Ziirich, in der die
Grundfrage der Oxforder Konferenz in neuartiger Weise und vor-
bildlicher Klarheit expliziert wird, (Die Red.)

137



In Staat und Kirche treten sich heute in einer letzten gefihr-
lichen Zuspitzung zwei verschiedene, an den Men-
schen selbst gerichtete Totalititsanspriiche!) ge-
genitber. Wenn namlich der Staat den ihm heute auferleg-
ten Kampf um die ,Reintegration der Massen” bestehen will,
so ist er darauf angewiesen, den Menschen nicht nur in seinem
politischen und wirtschaftlichen Sein, sondern auch in seinem
kulturellen und geistigen Leben, den Menschen also in der
Ganzheit seines Wesens dem Ziel jener Reintegration unter-
zuordnen. Das kann aber der Staat nur, wenn er ,seine
eigene Autoritit zur Quelle iiberhaupt aller Autoritit macht”,
wenn er notigenfalls auch nicht davor zuriickschreckt, die
,Unabhingigkeit von Religion, Kultur, Erziehung und Familie
in ihren eigenen Lebensbezirken” unter Berufung auf hohere
Staatsnotwendigkeiten zu missachten, um schliesslich ,auf dem
Wege iiber alle Organe der offentlichen Meinungsbildung und
der Erziehung seinen Biirgern eine bestimmte Weltanschauung
aufzunotigen und einen Menschentypus in Uebereinstimmung
mit seinem eigenen Verstindnis von Ziel und Sinn menschlicher
Existenz zu schaffen’?). Diesem, seine irdische Autoritit schran-
kenlos erweiternden Staat steht aber die christliche Kirche
gegeniiber, die zwar nicht fiir sich selbst, wohl aber fiir den von
ihr verkiindigten Herrn und Gott einen nicht weniger umfas-
senden Totalitatsanspruch an den Menschen anzumelden hat:
namlich den Anspruch der absoluten Konigsherrschaft Gottes,
des Schopfers und Erlosers der Welt; diese aber ist ,die
unmittelbar unsere Existenz als solche treffende und umfassende
Herrschaft,... gegen die wir an keine héhere Instanz appel-
lieren konnen, weil wir ohne sie iiberhaupt nicht wiren und
wenn wir wiren, verloren wiren”’?). Es ist klar, dass die
Kirche, wenn anders sie diesem Leben und Tod umfassenden
Anspruch Gottes in ihrer Verkiindigung treu bleiben will, dem
Totalititsanspruch des Staates sich nicht fiigen kann. —
Allein, wie immer die beiden Totalititsanspriiche formuliert
werden mogen, was den heutigen Auseinandersetzungen zwi-
) So Max Huber: Das Verhiltnis der Kirche zur Politik, Ziirich 1930,
p. 3

2) J. H. Oldham: Kirche, Volk und Staat, Genf 1936, p. 9
%) Karl Barth: Credo, Miinchen 1935, p. 51

138



schen Staat und Kirche erst ihre volle grundsitzliche Bedeutung
gibt, das ist die Tatsache, dass der Staat sowohl wie die
Kirche sich zur Aufrechterhaltung ihrer Totalititsanspriiche
auf eine je eigene, angeblich vom Absoluten
selbst sanktionierte — politische oder christliche —
Theologie glauben stiitzen zu konnen, indem sie
beide den Anspruch erheben, mit Hilfe ihrer ,richtigen
Lehre’” die bedrohte menschliche Gemeinschaft — sei es als
Kollektiv, Imperium, ,,Reich’”’ oder sei es als unsichtbare Kirche,
societas perfecta, Reich Gottes — endgiiltig aufrichten zu kon-
nen. Dass also der Staat und die Kirche auf Grund ihrer Theo-
logien den Anspruch erheben, existenziell Gemeinschaft
begriinden zu konnen, mit diesem Anspruch aber in einen Streit
geraten sind, durch den in Wirklichkeit diese Gemeinschaft
gerade gefihrdet und zerstort wird, darin liegt die eigentliche
Problematik der heute zwischen Staat und Kirche beste-
henden Spannungen.

Darum kann die Frage, die zu beantworten ist, gar nicht
so gestellt werden, wie sie heute gewohnlich gestellt wird:
ob namlich der Staat oder die Kirche mit ihren Totalitits-
anspriichen im Rechte sei und wie weit von einer Kliarung der
beidseitigen Standpunkte her ihr gegenseitiger Wirkungsbereich
geistig-kulturell oder rechtlich abzugrenzen wire. Es muss viel-
mehr gefragt werden, wie weit die im heutigen Gegeneinander von
Staat und Kirche sich offenbarende Gemeinschaftskrise in
dem existenziellen Anspruch dieser Theologien selbst ihren Ur-
sprung haben und wie weit diese Krise allenfalls von einer
totalen Revision der politischen wund der christlichen
Theologie her praktisch zu iiberwinden wire. In diesem Sinne
soll hier die Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat
erortert werden als ,Problem der politischen und der christ-
lichen Theologie.”

Betrachten wir zunichst die dem heutigen Staatsdenken zu
Grunde liegende politische Theologie. Zu ihrem Ver-
stindnis ist vor allem wichtig die Feststellung, dass der fiir
unser politisches Denken so zentrale Begriff des ,,Staates”

139



das Ergebnis einer durchaus neuzeitlichen und einseitigen Ent-
wicklung ist. Erstmals von Machiavelli theoretisch formuliert,
dringt der von ihm geprigte Begriff stato: Staat erst am Ende
des 18. Jahrhunderts, zur Zeit der Aufklirung allgemein in den
deutschen Sprachgebrauch ein. Nun hat aber E. Troeltsch den
iiberzeugenden Nachweis erbracht, dass gerade in die Auf-
klarungszeit — als Hohepunkt und Abschluss einer langen, in
der Reformationszeit einsetzenden Entwicklung — die Entste-
hung des eigentlich ,,modernen’” Staates fillt. Von diesem sagt
E. Troeltscht), dass er sich gibt und verwirklicht als ein ,,in sich
geschlossener Organismus”, als ein auf eine letzte Einheit bezo-
genes geschlossenes System — ganz im Gegensatz zum mittel-
alterlichen Staat, der mit seiner Vielheit von Obrigkeiten ein
durchaus offenes, den Anforderungen des corpus christianum
untergeordnetes System war. Diese Entwicklung zum ge-
schlossenen Staatssystem hin hat dann durch die phi-
losophische Besinnung der Zeit, vor allem unter dem Einfluss der
von Hugo Grotius begriindeten und von ihm aus der kirchli-
chen Umklammerung befreiten rationalen Naturrechtslehre und
der besonderen Richtung, die ihr spater Rousseau gegeben
hat — einen bedeutsamen Auftrieb erfahren. Es sei hier nur
verwiesen auf die Formulierungen der grossen spekula-
tiven Denker der nachkantischen Zeit, deren Staatsphilosophie
als ein grandioser Versuch betrachtet werden kann, dem typisch
modernen Staatsbewusstsein, d. h. dem Bewusstsein vom Staat
als einer in sich geschlossenen Ganzheit, eine letzte meta-
physische Begriindung zu geben. Fichte z. B., der von seiner
Idee des Vernunftsstaates her, in dem das Einzelindividuum als
freies Vernunftwesen seine Bestimmung soll erfiillen kénnen,
den wirklichen Staat als ,geschlossenen Handelsstaat” zu be-
griinden unternimmt, sagt von diesem Staate ausdriicklich: ,Er
allein ist’s, der eine unbestimmte Menge von Menschen zu
einem geschlossenen Ganzen, zu einer Allheit vereinigt’’s).
Ebenso hat Hegel, fiir den der Staat die ,vollstindige Reali-
sierung des Geistes im Dasein”, ein , Irdisch-Gottliches” ist, den
Begriff der Einheit immer wieder in den Vordergrund seiner
staatstheoretischen Ausfithrungen gestellt, so etwa, wenn er sagt:

%) Ges. Schriften Bd. 1V, p. 302
5) Werke Bd. III, p. 431

140



,Dieselbe Einheit, welche in der Familie als Gefiihl der Liebe
ist, ist sein (sc. des Staates) Wesen, das aber ...zugleich die
Form bewusster Allgemeinheit erhilt’’¢).

Wenn auch zuzugeben ist, dass sich bei den genannten
Philosophen Gedankengange finden, durch die ihre auf
die Geschlossenheit des Staates zielenden Systemgedanken
wesentlich begrenzt werden, so kann doch nicht verkannt wer-
den, dass in der Folgezeit — bei der immer weiter fortschrei-
tenden Sikularisierung des Denkens — die kritisch-christlichen
Vorbehalte mehr und mehr zuriicktreten hinter der Auffassung,
dass der Staat eine in sich geschlossene Ganzheit sei und dass
er in eben dieser Ganzheit seine letzte Begriindung finden
miisse. In dieser Form jedenfalls hat vor allem die idealistische
Staatsphilosophie auf das staatstheoretische Denken der nach-
folgenden Zeit michtig eingewirkt. Man braucht nur die neueren
staatstheoretischen Lehrbiicher aufzuschlagen, um diese Entwick-
lung in geradezu auffallender Weise bestitigt zu finden. , Der
Staat ist die mit urspriinglicher Herrschermacht ausgeriistete
Verbandseinheit sesshafter Menschen” (G. Jellinek). ,,Der
Staat ist die Einheit eines Systems von Normen, die regeln,
unter welchen Bedingungen ein bestimmter Zwang von Mensch
zu Mensch ausgeiibt werden soll” (H. Kelsen). ,,Der Staat ist
ein Volk, das durch sein Recht zur Einheit gebildet ist”
(J. Binder). — Man wird vielleicht den Einwand erheben, dass
die in diesen Definitionen vorausgesetzte juristische Erkenntnis
ja nicht das Realwesen des Staates erfassen, sondern nur den
Begriff auffinden will, unter dem alle rechtlichen Eigenschaften
des Staates widerspruchslos zu denken wiren, es sich also bei
dem hier verwendeten Begriff der Einheit bloss um ein juristi-
sches Erkenntnisprinzip handle (so G. Jellinek). Es darf aber
nicht iibersehen werden, dass die in den genannten Definitionen
ausdriicklich vorausgesetzten Grundantinomieen staatlicher Wirk-
lichkeit, wie sie uns begegnen im Gegeneinander von Gerech-
tigkeit und Herrschaftsmacht, von Ethos und Vitalinteresse, von
Sollen und Sein und deren Vordringlichkeit es einem besonnenen
Denken verunmoglichen, den Staat in irgend einer Weise
zu ,hypostasieren”, auf die vorgegebene Einheit doch so bezogen

®) Werke Bd. VII, p. 403

141



werden, dass sie in dieser selbst als der sie umfassenden Syn-
these aufgelost werden. Damit aber wird der Boden der staats-
theoretisch-juristischen Erkenntnis verlassen und die gedachte
Einheit des Staates spekulativ als die Einheit des wirk-
lichen Staates ausgegeben. Die Konsequenz ist dann un-
vermeidlich, dass die auf Grund dieser unkritischen Identifika-
tion von Erkenntnisgrund und Realgrund gewonnene System-
einheit einen durchaus fiktiven Charakter erhalt, der nur
allzuleicht dadurch zu iiberwinden gesucht wird, dass man dem
auf ein spekulatives Einheitsprinzip begriindeten Staat durch
die Einbeziehung des Absoluten selbst einen rea-
len Grund zu geben und seine ,Wirklichkeit” zu ga-
rantieren versucht. So ist es kein Zufall, dass zwei so ver-
schiedene Denker wie Hans Kelsen und Max Weber, die wohl
als die reprisentativsten Denker der beiden extremen Schul-
richtungen, der normativen und der soziologischen Rechtsschule
gelten diirfen, in ihrem Staatsdenken ausdriicklich zum Gottes-
begriff Zuflucht nehmen. Kelsen, fiir den der Staat die
Rechtsordnung selber ist und der darum in seiner Staatstheorie
alle Seinsbestimmungen ausschaltet, um den Staat ganz in der
Sphire des Sollens zu verankern — ein Staat, der halb Macht,
halb Recht ist, ist fiirr ihn ein , Fabelwesen” — kommt
interessanter Weise dazu, den von ihm einseitig im Recht be-
griindeten Staat mit Gott selbst zu identifizieren, indem er —
auf dem Wege des Analogieschlusses — alle wesentlichen Attri-
bute der Gottheit als auf den Staat anwendbar erkliart! Andrer-
seits wissen wir, dass Max Weber, fiir den der Staat ein poli-
tischer Anstaltsbetrieb ist, der insofern Bedeutung hat, als seine
Verwaltung erfolgreich ist, der also in seiner Staatstheorie ganz
auf die Tatsachen, die soziologischen Bestinde abstellt, im
Kampf gegen die wirklichkeitsfremden Gesinnungsethiker seiner
Zeit den wahrhaft religiosen Menschen unter Buddhisten, Ju-
den, Parsisten, Christen aufgerufen hat, weil er — seiner libe-
ralen Grundeinstellung entsprechend — glaubte, im homo re-
ligiosus den Ansatzpunkt gefunden zu haben, von dem aus es
moglich wire, dem von ihm einseitig auf die Tatsachen be-
griindeten und eben darum fiktiven Staat einen realen Grund
zu geben”). — Etwas weniger deutlich, aber deswegen mit nicht
") Ges, poliische Schriften, p. 84 1,

142



weniger Nachdruck als die beiden genannten Exponenten einer
einseitigen Staatsauffassung pflegen oft auch solche Denker, die
in der dialektischen Methode einen Ausweg aus den
Aporieen des modernen Staatsdenkens suchen, zur Spekulation
ihre Zuflucht zu nehmen. Es liesse sich sogar bei einem so be-
hutsamen Denker wie W. Burckhardt die Frage aufwerfen, ob
nicht, wenn er von seinem (ontologischen) Staatsbegriff her die
Auffassung vertritt, dass mit jeder bestehenden Rechtsordnung
zugleich ein Element tatsachlicher Art vorausgesetzt werden
miisse, in dem Sinne nimlich, dass der Staat als System der
Vernunft die im geschichtlichen Werden neu auftauchenden
Interessen einordnet und entsprechend als verbindlich erklart,
in dem eben damit vorausgesetzten realdialektischen Begriff vom
geschichtlichen Werden eine letzte Synthese gesucht, d. h. fiir
das Werden des wirklichen Staates ein Einheitsgrund behauptet
werde, in welchem die (von Burckhardt selbst stark betonte)
Antinomie von Sollen und Sein, Geist und Natur wiederum auf-
gelost wire?s) Jedenfalls ist gerade diese Tendenz, durch das
Mittel einer &dusserst differenzierten Geschichtsdialektik die
Grundantinomieen staatlicher Wirklichkeit spekulativ aufzulo-
sen, heute nicht vereinzelt und hat, wie wir noch sehen werden,
auch auf das theologische Staatsdenken sehr stark iibergegriffen.
In dieser Dialektik vollendet sich aber nur in einer letzten und
subtilsten Form jener neuzeitliche Prozess der spekulativen
Staatsverabsolutierung, dessen Wesen E. Troeltsch in den lapi-
daren Satz zusammenfasst: ,die Souveranitit Gottes wird zur
Souverinitit des Staates.”

Wie immer es indessen im Einzelnen sei, die ganze Tendenz
den Staat als Einheit nicht nur zu begreifen, sondern in diese
gedachte Einheit den wirklichen Staat unter Berufung auf Gottes
Allmacht (Kelsen) oder auf Gottes Wille (Weber) oder auf die
geschichtliche Entwicklung (W. Burckhardt) sinnvoll einzuord-
nen, tritt noch viel deutlicher zu Tage, wenn wir uns in unserer
Betrachtung von dem Boden der Staatstheorie auf den der
Staatswirklichkeit, der politischen Aktion begeben. Da in den

) W. Burckhardt: Die Organisation der Rechtsgemeinschaft, Basel 1927,
p. 128; vgl. dazu die Kritik Eberhard Grisebachs im ,,Archiv des 6f-
fentlichen Rechts” Bd. XIV, Heft 2.

143



letzten Jahren sehr viel iiber diesen Gegenstand geschrieben
worden ist, konnen wir uns hier kurz fassen?).

Dass vorab der humanitiare Liberalismus, der sich in
der liberalen Demokratie ein beachtliches Haus gebaut hat, eine
,,Religion’” war, das ist heute eine allgemein anerkannte Tatsache.
Und zwar ist der Liberalismus insofern eine Religion, als er
den Glauben an die Ewigkeit der Menschenrechte, den Glauben
vor allem an die schopferische Freiheit der Einzelperson und
an die Gleichheit des Rechts zu seiner unbedingten Voraus-
setzung hat und als er glaubt, mit Hilfe dieser seiner Prinzipien
im unendlichen Fortschritt der Geschichte die menschliche Ge-
meinschaft als das Reich der Vollendung realisieren zu konnen.
Folgerichtigerweise muss das Ideal des liberalen Staates die
,religion civile” Rousseaus sein, d. h. eine Religion, die sich
einordnet in ein Verstindnis des Menschen, nach welchem des
Menschen Wiirde durch des Menschen Recht, durch seinen sta-
tus civilis als hinreichend gesichert erscheint. — Zum Teil im
Protest gegen diese Welt selbstgeschaffener Freiheit des Li-
beralismus und zum Teil als dessen echtes Kind hat der
klassenkampferisch - proletarische Sozialismus
mit seinem Ziel der gebundenen Wirtschaft und des freien
Menschen in der klassenlosen Gesellschaft in der Form etwa,
wie er uns von Sowietrussland her bekannt ist, ebenfalls einen
durchaus religiosen, und zwar speziell einen eschatologisch-
religiosen Charakter, insofern auch er glaubt, den Menschen
durch die Aufrichtung der Gesellschaftsordnung der Zukunft
zu  seiner wahren Bestimmung fithren und im staatlich-
genossenschaftlichen Sein der Biirger wirkliche Gemeinschaft
begriinden zu konnen. Wenn sich der Sowiet-Kommunismus in
der Verfolgung dieses Zieles auch durchaus gottlos gibt, so hat
doch wohl N. Berdiajew recht mit seinem paradoxen Urteil:
,Die russischen Atheisten miihen sich um das Reich Gottes auf
Erden, aber ohne Gott und im Kampf gegen ihn’’. — Endlich
ist die Tendenz, mit Hilfe eines vorausgedachten Prinzips Ge-
meinschaft aufzurichten, im nationalsozialistischen
Staat besonders deutlich, hat es sich doch dieser Staat zur

9) Vgl. hiezu die vorziigliche Schrift A. deé;e;va_msDl:theologtscl;-en
Voraussetzungen der Politik. Wir folgen hier z. T. der Darstellung
genannten Verfassers.

144



besonderen Aufgabe gemacht, die durch Blut und Boden be-
dingte , Rassenseele zum Leben zu wecken, ihren Hochstwert
zu erkennen und unter ihrer Herrschaft den andern Werten ihre
organische Stellung zuzuweisen: in Staat, Kunst, Religion..,
da die rassengebundene Volksseele das Mass all unserer Ge-
danken, Willenssehnsucht und Handlungen, der letzte Masstab
unserer Werte ist” (Rosenberg). Und wir wissen aus den poli-
tischen Kundgebungen der letzten Jahre, wie sehr das dritte
Reich sich selbst erlebt als den Staat, der im Geschehen der
Jahrhunderte die vollkommene rassengebundene Volksgemein-
schaft herauffithren wird.

Diese Beispiele sollen geniigen, um zu zeigen, dass die schon
in der Staatstheorie zu Tage getretene Tendenz, den Staat als
Einheit nicht nur zu denken, sondern die Einheit als Konstitu-
tivum seiner Existenz zu behaupten und im géttlichen Realgrund
zu verankern, uns im Bereich der politischen Aktion noch viel
deutlicher entgegentritt als der Versuch, mit Hilfe eines wie
immer beschaffenen Einheitsprinzips (der Menschenrechte,
der Rassenseele usw.) staatliche Gemeinschaft so herzustellen,
dass der Mensch selbst sich restlos in den Staat einfiigen kann
als in ein sinnvolles Ganzes. Gerade insofern aber der moderne
Staat ein letztgiiltiges Koordinationssystem fiir die menschliche
Existenz selbst und ein Organ wirklicher Gemeinschaft sein will,
ist er — dariiber kann gar kein Zweifel bestehen — eine genaue
Analogie, ja z. T. eine bewusste Erneuerung der Polis der
Antike. Denn nach der Beschreibung, die etwa Hans Bogner
gibt, ist die antike Polis entscheidend charakterisiert als jenes
in sich geschlossene , Ganze”, in dem das Einzelwesen nur ,ein
Teil, ein Glied, Funktion” ist; und zwar gilt die Eingliederung
des Einzelnen in das Ganze des Staates als ,,Wille der
Gotter””: da ist ,nicht reine Menschlichkeit, sondern Bin-
dung des Menschen an die Gottheit und durch sie an Stand oder
Staat®). Wenn auch — historisch gesehen — die Mythologien
hier und dort ganz andere sind, so darf ihre grundsitzliche
Verschiedenheit doch nicht dariiber hinwegtiuschen, dass sich
der moderne Staat und die antike Polis im W esen vollig eins
sind darin, dass beide sich selbst verstehen und verwirklichen
als ein sinnvolles, in sich selbst begriindetes System, an dessen

19) Zitiert nach A. de Quervain: Das Gesetz des Staates, Berlin 1032.

145



Rande die Gottheit selbst als Garant der Wirklichkeits-
erfiilllung steht.

Allerdings, ein Unterschied zwischen dem modernen und dem
antiken Staat besteht. Er ist aber eben nicht begriindet in einer
Verschiedenheit in der Wesenheit dieser Staaten, sondern in
einer geschichtlich-kontingenten Tatsache: in der Tatsache nim-
lich, dass inzwischen die christliche Botschaft in die
Welt eingetreten ist. Die christliche Botschaft aber hat sich,
wo immer sie kompromisslos verkiindet wurde, als die grosse
wgottliche Storung”, als radikaler und unabweisbarer
Protest gegen jede vom Staat vorgegebene Ein-
heit geltend gemacht. Denn fiir die christliche Verkiindigung
kann es eine Einheit des Lebens nur geben in dem uns in
Jesus Christus geoffenbarten Gott; niemals aber kann sie es zu-
lassen, dass der Mensch sich diese Einheit kiinstlich im Staate
selber schafft. H. Knittermeyer hat darum wohl Recht, wenn
er sagt, dass es seit dem Eintritt der christlichen Botschaft
in die Welt einfach nicht mehr moglich sei, die Harmonie
und Einheit der antiken Polis auch nur annahernd wiederher-
zustellen. Fiir eine solche in sich geschlossene Gestaltung ist
auf christlichem Boden kein Raum mehr. Weder das Wissen
noch das Tun, weder der Einzelne noch die Gemeinschaft kon-
nen sich ungestort in sich selbst vollenden, wenn die Kirche
gegenwirtig ist als der Ort, an dem eben diese Vollendung als
die Auflehnung des Menschen gegen Gott und seine Herrschaft
sich blossgestellt findet’1t).

Es ist entscheidend wichtig, sich bei der Beurteilung des
modernen Staates und seines Verhiltnisses zur Kirche diesen
Sachverhalt klar vor Augen zu stellen. Denn nur von ihm aus
wird es verstindlich, dass der moderne Staat gerade dort, wo
er in Zeiten des politischen und nationalen , Aufbruchs” in
maximaler Weise die Einheit, Ganzheit und Geschlossenheit des
eigenen Volkes erstrebt, die Existenz einer lebendigen christli-
chen Kirche als storend empfindet, ja in ihrer Botschaft geradezu
eine Bedrohung der eigenen Grundlagen erblicken muss. Der
Staat sieht sich dann vor die Wahl gestellt, die christliche Bot-
schaft entweder nach Moglichkeit zu ignorieren und sich als
religiés ,neutralen” Staat zu geben (wie im Liberalismus) oder

ii-)_ Hin;i&l“l(-ﬁiﬁe-rme}er: Grt-t-r-lhz';arn rde-s Stae;fés: 7Bérlin 16_32,_;) 407

146



aber die christliche Botschaft offen oder versteckt zu bekampfen
(wie im Kommunismus und-z—T. im Nationalzozialismus). In
der konsequenten Durchfithrung dieser Abwehrstellung wird aber
der Staat dazu gefiihrt, vollends ,ideokratisch” zu werden, d.
h. sich einer Kirche gegeniiber, die sich auf eine Offenbarung
und einen Glauben beruft, selber auf eine Metaphysik zu
zu stiitzen und diese seinen Biirgern mit allen Mitteln
aufzunotigen. In dieser Reaktion auf die christliche Bot-
schaft aber muss der Staat selbst zur Kirche und sein
politisches Programm zur Theologie werden, d. h. zu
einer siakularen Gotteslehre, die zur christlichen Lehre in Kon-
kurrenz tritt. In diesem Betracht ist der typisch ,,moderne” Staat
inid die ihm zu Grunde liegende politische Theologie zu verste-
hen als ein Versuch, den christlichen Widerspruch einzuordnen
in die eigene Metaphysik — ein an und fiir sich zwar unmogli-
cher Versuch, der aber notwendig wird in dem Moment, als der
Staat auf Grund eines wie immer beschaffenen Wissens um die
Einheit und Totalitat des Lebens fiir sich den Anspruch erhebt,
der menschlichen Existenz selbst ihre wahre Erfiillung und einer
,unbestimmten Menge von Menschen” (Fichte) Einheit als
wirkliche Gemeinschaft endgiiltig sichern zu koénnen. — Aus
diesen Zusammenhangen allein ist die dem modernen Staat
und seinem Totalititsanspruch zu Grunde liegende politische
Theologie und der Kampf, den der Staat gegen die Kirche
fiihrt, zu verstehen.

I1.

Damit sind wir zu dem Punkte gelangt, von dem aus es
moglich wird, die Frage, welche Stellung die christliche
Theologie dem Staate gegeniiber einzunehmen hat, zu be-
antworten.

Nach dem Gesagten diirfte das Eine von vornherein klar sein:
es ware ausserordentlich unvorsichtig, wenn die christliche Theo-
logie sich der eben geschilderten Entwicklung des modernen
Staatsdenkens zum Gottesbegriff hin freuen wollte. Die
christliche Theologie und mit ihr die christliche Kirche sind
vielmehr aufgerufen, sich von diesem Staatsdenken zu distan-
zieren und sich in Erinnerung an ihren urspriinglich-biblischen
Ausgangspunkt zu besinnen auf den Grund jener Sto-

147



rung, die von der christlichen Botschaft je und je gegen den
auf seine Einheit bedachten Staat ergangen ist. In diesem
Sinn soll auch im Folgenden versucht werden, die Stellung,
die das Neue Testament dem Staate gegeniiber einnimmt,
darzustellen.

Die Botschaft des Neuen Testamentes ist in entscheidender
Weise eschatologisch bestimmt,), d. h. sie ist Botschaft
vom kommenden Reiche Gottes, bei dessen Erscheinung alle irdi-
schen , Ordnungen” werden weichen miissen. Dass aber dieses
kommende Reich mit dem Erscheinen Christi, mit seinem Tod
am Kreuz und seiner Auferstehung bereits angebrochen ist, das
ist schon die Meinung der Synoptiker. Vollends ist fiir den
Apostel Paulus das Kommen der Gerechtigkeit Gottes auf’s
engste verkniipft mit der von ihm besonders herausgestellten
Botschaft vom Kreuz und der Auferweckung Jesu. Diese kreuzes-
bezogene Reichgottesbotschaft besagt — allgemein gesprochen
—, dass nur in der Selbstaufgabe, nur im Opfer des eigenen
Lebens, im Sterben mit Christus der Mensch des kommenden
Reiches, des Seins mit Christus, der Auferstehung teilhaftig
werden kann. Dabei ist es von besonderer Bedeutung, dass
Jesus diesem Opfertode, mit dem das Kommen des zukiinftigen
Reiches eingeleitet wird, ,,sub Pontio Pilato”’, d. h. durch die
Obrigkeit des damaligen romischen Staates ausgeliefert wor-
den ist. Denn von dieser Tatsache aus wird das Wenige,
das iiber den Staat im Neuen Testament gesagt wird, erst in
das rechte Licht geriickt?). Vor allem gilt das fiir die beiden
Hauptstellen Romer 13 und Apokalpyse 13, in denen zwar nicht
ausdriicklich vom ,,Staate’” die Rede ist, wohl aber der Sache
nach gemeint ist. In Rémer 13 namlich ist in nicht mehr zu
uiberbietender positiver Weise die Rede davon, dass jedermann
den ,obrigkeitlichen Gewalten” untertan sein miisse, denn diese
seien von Gott gesetzt; wer sich gegen sie auflehne, der lehne
sich gegen Gottes Ordnung auf. Im 13. Kapitel der Apokalpyse
des Johannes aber ist in nicht mehr zu iiberbietender negativer
Beurteilung vom Staate gesagt dass er das Tier aus dem Ab-

12) Vgl. h:ezu \X/ G. Kummel Du ESLhatologle den Evangcilen, Leip-
zig 1936.

13) Vgl. hiezu C. L. Schmidt: Das Gegeniiber von Kirche und Staat in der
Gemeinde des Neuen Testaments. Theologische Blitter, Jhg. 16, Nr. 1.

148



grund sei, das vom Drachen, dem Antichrist seine Kraft be-
komme. Der Widerspruch der beiden Stellen ist zunéchst offen-
kundig. Es ist nun aber von grosser Bedeutung, dass im Neuen
Testament fiir die ,,obrigkeitlichen Gewalten”, fiir den Staat
also und fiir die Engelmichte, und zwar auch fiir die gefallenen
Engel, d. h. fiir die Damonen, dieselben griechischen Ausdriicke
,exousiai, archontes” gebraucht werden, sodass der Staat kraft
seiner Herrschaftsmacht als dem Zwischenreich der
Engel und Damonen, das ja im Neuen Testament auch
irgendwie als ,staatlich” organisiert vorgestellt wird, zugeord-
net erscheint. Wenn diese Zuordnung dahin zu deuten ist, dass
die Herrschergewalten zwar als Reprisentanten der von Gott be-
vollmichtigten Engelmichte zu gelten haben, dass sie aber durch
ihre irdisch-menschliche Selbstherrlichkeit zwangslaufig der Da-
monie verfallen, so kann der Widerspruch zwischen den beiden
Stellen nur dahin verstanden werden, dass in Romer 13 vom
Christen verlangt wird, dass er (um einen Ausdruck von C. L.
Schmidt zu gebrauchen) dem Staat in seiner ,,Vordergriindig-
keit”, dort also wo er kraft seiner Herrschergewalt Steuer, Zoll,
Respektierung der Strafgesetze usw. fordert, loyalen Gehorsam
schuldet, dass aber dessen ungeachtet derselbe Staat in seiner
,,Hintergriindigkeit””, dort also, wo er sich im Bewusstsein
dieser seiner Macht und Einheit als ,Irdisch-Gottliches” (He-
gel) gibt, mit der Apokalypse als Tier aus dem Abgrund zu
betrachten ist.

Diese scheinbar widerspruchsvolle und doppeldeutige Stel-
lung dem Staate gegeniiber kann nun der Christ allerdings
nicht als Einzelner einnehmen, sondern nur als Glied der christ-
lichen Gemeinde, als Glied der Kirche. Die Kirche im Sinne
der urchristlichen Gemeinde ist zwar nicht selbst schon eine
ungebrochen-eschatologische Grosse, in der das Reich Gottes
bereits verwirklicht wire, sondern sie ist die Gemeinschaft
derer, die, in der Nachfolge Christi ihr eigenes Leben im
Dienste der Briider aufgebend, als eine , Beisassenschaft’”’
von Fremdlingen, von Metoken, mitten in dieser Welt auf
das kommende Reich hoffen. Aus dieser Hoffnung der ur-
christlichen Gemeinde heraus aber, die die gliubige Erwar-
tung auf die endgiiltige Besiegung der Dimonenwelt durch
das kommende Gottesreich und darum auch die Einsicht in die

149



Diamonie des Staates — und zwar in durchaus zentraler Weise
— in sich einschliesst, kann und soll der Christ dem
Staate, sofern er in seiner Vordergriindigkeit Ordnung schafft
und eben darin sich als ,Ordnung Gottes” erweist —
das ist dann aber rein innerweltlich gemeint! — gehor-
sam sein. Mit andern Worten: der Christ soll als Glied der
Kirche den staatlichen Notwendigkeiten, die je und je an
ihn herantreten, sich im Gehorsam gegen Gott unterordnen, im
Staate selbst aber als einer angeblich in sich selbst ruhenden
,,Ordnung” eine Grosse sehen, die in ihrer dimonischen Selbst-
herrlichkeit ausserhalb des Reiches Gottes, ja ihm entgegen-
steht. Es muss also bei aller Loyalitit des Christen dem Staat
gegeniiber das Gegeniiber von Kirche und Staat im vollen
Umfange gewahrt bleiben. Von da aus gesehen wire auch das oft
zitierte Wort Jesu Mk. 12,17: ,,Gebet dem Kaiser was des Kai-
sers ist und Gott, was Gottes ist’” nicht, wie es gewdhnlich
geschieht, von einem scheinbar iiberlegenen und neutralen
Standort aus dualistisch zu verstehen, namlich: Gebet an seinem
Orte jedem das Seine, sondern unter der Voraussetzung ge-
rade jenes Gegeniiber von Kaiser und Gott, von Staat
und christlicher Gemeinde im Sinne: Wenn ihr Gott zuvor
gegeben habt, was Gottes ist, namlich euch selbst durch euer
Selbstopfer und eure Hoffnung, dann erst kénnt ihr in Wahr-
heit dem Staate geben, was ihm gebiithrt, namlich Steuer,
Zoll usw.

Damit ist die Stellung des Neuen Testamentes zwar nicht
erschopfend und vor allem nicht in ihrer ganzen Differenziert-
heit dargestellt, es diirfte aber die Richtung angedeutet sein, in
welcher die wurspriingliche Haltung des Neuen Testamentes
zweifellos liegt. Sie neisst, auf eine kurze Formel gebracnt:
Distanz gegeniiber dem Staat als einer Macht
des engel-dimonischen Zwischenreichs und Be-
jahung der faktischen Staatsnotwendigkeiten.

Diese biblische Grundhaltung kann aber — und das sollte
nun aus unserer Darstellung ohne weiteres einleuchten — nur
gewahrt bleiben, wenn die Theologie weder dem Staat als sol-
chem, d. h. dem Staat als einer in sich geschlossenen Ganzheit
die Ehre einer gottlichen Stiftung noch auch der Kirche in ihrer
sichtbaren Gestalt die Dignitit einer eschatologischen, das Reich

150



Gottes schon in sich tragenden Grdésse zubilligt. Es fragt sich
aber, ob unsere heutigen Kirchen und Theologien diese
biblische Linie in ihrem Staatsdenken noch einhalten? Ein
kurzer kritischer Ueberblick iiber die heute massgebenden theo-
logischen Staatsauffassungen mag uns hierauf Antwort geben.

Als im Jahre 1934 in Paris zur Vorbereitung auf die im
Juli dieses Jahres stattfindende Oxforder Weltkirchenkonferenz
Vertreter verschiedener Kirchen zusammenkamen, um in der Be-
sinnung auf ihre besonderen Lehrtraditionen den theologischen
Ort des Staates zu bestimmen, da waren es im Grossen und
Ganzen drei Auffassungen, die sich gegeniiberstanden!t). Der
Staat — so wurde vor allem von Lutheranern, Anglikanern, Or-
thodoxen wund Altkatholiken geltend gemacht — ist eine
Schopfungsordnung Gottes, d. h. der Staat ist — ihn-
lich wie die Ehe — nach dem urspriinglichen Schopferwillen
Gottes in der Kreatiirlichkeit des Menschen selbst (luthera-
nisch) oder in der menschlichen Gemeinschaftsnatur (katho-
lisch) intentional angelegt. Der Staat ist eben darum, obgleich
der Welt der Siinde angehorend, im Gehorsam gegen Gottes
Willen vom Christen als Organ der Ordnung, der Gerechtigkeit
und des Friedens zu bejahen und zu entfalten. Demgegeniiber
betonten vor allem die reformierten Theologen: Der Staat ist
keine Schopfungs-, sondern eine Erhaltungsordnung Got-
tes, d. h. er ist eine Ordnung, durch die Gott die der Siinde
verfallene Welt vor dem Chaos des Bosen auf das Kommen des
Gerichts und Gottesreichs hin erhilt, und zwar wesentlich durch
das Mittel des Zwanges, der als solcher aus der menschlichen
Siinde stammt, aber als organisierte, auf Recht und Ordnung
bezogene Staatsgewalt ein Mittel in Gottes Hand wird. Endlich
— und diese, mit der ersten sich berithrende Auffassung wurde
vertreten von einzelnen Anglikanern und Orthodoxen: der Staat
ist eine Erlésungsordnung Gottes, insofern er durch den
rechtlich organisierten Zwang, den er dem Bodsen entgegenstellt,
mithilft, die Menschen zu erziehen und auf das Reich Gottes vor-
zubereiten.

Es muss zunachst auffallen, dass bei aller Verschiedenheit der
Begriindung im Einzelnen allen Auffassungen der Begriff der

—_—

14) Referate und Bericht iiber diese Konferenz im Studienbuch: Die Kirche
und das Staatsproblem in der Gegenwart, Genf 1035.

151



Ordnung gemeinsam ist. Es soll nicht geleugnet werden, dass
mit diesem Begriff an und fiir sich ein gewichtiges theologisches
Anliegen wieder aufgenommen worden ist, und dass er auch
fiir das christliche Staatsdenken insofern von Bedeutung sein
kann, als es der Theologie damit gelingt, den Staat als blosse
,,Ordnung” gegeniiber dem Reiche Gottes abzugrenzen und
so das urchristliche Gegeniiber der beiden zu betonen. Es darf
aber andrerseits nicht iibersehen werden, dass der Begriff der
Ordnung, wie er in der neueren Theologie gebraucht wird, in ge-
fahrliche Nahe zu stehen kommt zu jenem spekulativ belasteten
Begriff der ,Verbandseinheit”, wie wir ihn aus der profanen
Staatstheorie und den politischen Auffassungen unserer Tage
kennen. Der Zweifel lasst sich nicht abweisen, dass sich diese
Theologie weithin eine voreilige und unkritische Uebernahme
jenes sehr fragwiirdigen Staatsbegriffs zu schulden kom-
men lasst, erweisen sich doch bei einer naheren Priifung die
Bestimmungen des Staates, wie sie in dieser ,,Theologie der
Ordnungen’ gegeben werden, methodisch und sachlich oft als
eine blosse Parallele und Wiederholung zu dem, was die heuti-
gen Staatstheoretiker und Politiker auch sagen, nur eben, dass
diese Aussagen beschwert werden mit dem ganzen Gewicht letz-
ter, angeblich aus der christlichen Offenbarung abgeleiteter
Wesensbestimmungen. Wenn beispielsweise die Meinung ver-
treten wird, dass der Staat eine der Ordnungen sei, ,,in denen
nicht nur, sondern denen gemiss wir zu handeln haben, weil
uns in ihnen — wenn auch nur gebrochen und indirekt — Got-
tes Willen entgegenkommt”5), so hat diese Rede von einem
Entgegenkommen des gottlichen Willens im Staate nur Sinn,
wenn dieser verstanden wird als ein in sich geschlossenes, gott-
lich begriindetes Koordinationssystem, durch welches der Mensch
seine ihm von Gott in diesem Bezirk zugewiesene, wahre Bestim-
mung erfiillen kann; gerade insofern aber diese Voraussetzung
gemacht wird, erweist sich dieser angeblich christlich be-
grilndete Staat als der spekulativ-politische Staatsbegriff un-
serer Zeit. — Oder weiter: wenn das staatliche Wesens-
merkmal der Gewalt theologisch dahin gedeutet wird,
dass sie als Zwang in dem Siindiggewordensein des Men-
schen und als organisierte, auf das Recht bezogene Gewalt

15) E. Brunner: Das Gebot und die Ordnungen, Tiibingen 1932, p. 275.

152



im Erhaltungswillen Gottes ihren ,Grund” habe, so ist
es offensichtlich, dass damit, dass die ,,Gottgegebenheit”
des Staates durch den Begriff der ,siindigen Wirklichkeit” dia-
lektisch gebrochen und als Erkenntnis des Glaubens postuliert
wird, eigentlich nur die iibliche Macht-Gerechtigkeit-Dialektik
der Staatstheoretiker durch die methodisch identische, Gottes
Handeln spekulativ vorwegnehmende Siinde-Gnade-Dialektik der
Theologen christlich verklirt wird. Aehnlich wird dort, wo das
Wesensmerkmal der Gerechtigkeit in den Vordergrund ge-
stellt, der Staat in der von Gott geschaffenen Gemeinschafts-
natur des Menschen begriindet und die Verwirklichung der
vollkommenen Gesellschaft als deren telos behauptet wird, durch
die Einbeziehung dieses, durch die aristotelisch-thomistischen
Anthropologie modifizierten ontologischen Schopfungsbegriffs
lediglich die profane Erkenntnis des Staates als einer sozialen
Rechtsordnung religios ,hypostasiert”. — Wie immer es in-
dessen im Einzelnen sei, im Hintergrund aller dieser theologi-
schen Auffassungen steht stets dieselbe systematische Absicht:
den profan als Einheit, als ,,Ordnung” erkannten Staat von
der christlichen Offenbarung her als den Ort der wirklichen,
von Gott gewollten ethischen Erfiilllung auszugeben — eine Ab-
sicht, mit der die neutestamentliche Auffassung, nach der der
Staat, gerade soweit er sich als diese in sich geschlossene Ganz-
heit gibt, als eine Macht des Damonenreichs erscheint, doch
offenbar nicht vereinbar ist.

Es wird nun allerdings von den Theologen (wiederum miis-
sen wir sagen: dhnlich wie von den Staatstheoretikern) betont,
dass der Begriff der Ordnung nicht im Sinne einer ,hypostasier-
ten Objektivierung” gebraucht werden diirfe, sondern nur als
Bezeichnung der verschiedenen Wirkungsformen von je eigener
Art und Dignitit des einen lebendigen, in der Geschichte akti-
ven Ordnungswillens Gottest®). Es wird also ausdriicklich auf
die gottliche Vorsehung und Heilsokonomie in der Geschichte
abgestellt und von da aus der Staat als ,providentielle Lebens-
ordnung” (P. Barth) zu begriinden versucht. Das scheint uns
aber ein nicht weniger gefiahrlicher Versuch zu sein, wird doch
durch die Berufung auf die géttliche Vorsehung in der Ge-
schichte die Theologie vollends in die Nihe jener Ge-

) Die Kirche und das Staatsproblem in der Gegenwart, p. 151.

u 153



schichtsmetaphysik gefiihrt, die im staatstheoretischen wie auch
vor allem im politischen Denken unserer Tage eine so grosse
Rolle spielt. Sei es nun, dass die vom Schopfer gewollte ge-
schichtliche Bestimmung des eigenen Volkes als staatsbegriin-
dende Macht in den Vordergrund gestellt wird, oder sei es,
dass im Blick auf den gottlichen Endzweck der Welt dialektisch
gebrochen von der Sendung des Staates im geschichtlichen Wer-
den der Volker die Rede ist, immer besteht die Gefahr, dass
die Geschichte, in der Gott wirksam ist, unkritisch mit der vom
Menschen gedeuteten Geschichte identifiziert und so, ob
man es zugibt oder nicht, Gott in das die Geschichte betrach-
tende Subjekt immanenziert wird. Mit dieser vom Subjekt aus-
gehenden geschichtsmetaphysischen Deutung des Staates aber
wird letzterdings ein individueller Absolutheitsanspruch aufge-
richtet, von dem aus es jedenfalls nicht mehr moglich ist, den
Staat metaphysisch anspruchslos in seiner Vordergriindigkeit zu
bejahen.

Die ganze Fatalitat dieses vom Begriff der Ordnung und der
gottlichen Vorsehung ausgehenden theologischen Staatsdenkens
tritt aber wohl am deutlichsten zu Tage an der dieser Theologie
zu Grunde liegenden Anthropologie. Diese Theologie kann
es namlich nicht vermeiden, den Menschen in seiner christlichen
Existenz zu identifizieren mit dem Bilde des Menschen, das
sich diese Theologie macht, um ihn entweder als ,natura vul-
nerata’”” im katholischen Sinn oder als ,,natura deleta” im pro-
testantischen Sinn (d. h. als durch die Siinde bloss verwundete
Gemeinschaftsnatur oder als durch die Siinde zerstorte Kreatur)
in ihr Wissen um den Staat so einzuordnen, dass er in diesem
Staat seine christliche Bestimmung als Biirger erfiillen kann.
Es wird also der Mensch, der vom Neuen Testament her gesehen
immer nur ein auf Hoffnung hin unter das Kreuz sich stellender
sein kann und der als ein solcher verkiindet wird, an welchem
von Gott her das Heil geschieht, der also nur praktisch - im
Glauben - als [ Kind Gottes”, als ,Heiliger” zu erfassen ist
und der eben darum nicht in ein Wissen um die Welt oder um
den Staat eingeordnet werden kann, als einer vorgestellt, von
dem die Theologie und die Kirche wissen kann, dass er in
sich diesen oder jenen Ankniipfungspunkt fiir Gottes Handeln
trigt und der eben von diesem Wissen aus in den Staat gleich-

154



sam als einer ,,Gemeinschaft von Ebenbildern Gottes” einge-
stellt werden kann. Von der Anthropologie her gesehen ergibt
es sich somit also ganz deutlich, worin das proton pseudos
des modernen theologischen Staatsgedankens zu suchenist: dass
esvom Wissen, statt vom Glauben her sein Wort
zum Staate sagt.

Was heisst das aber? — Dass — um das Gesagte noch ein-
mal zu unterstreichen — der theologisch bloss gedachte mit
dem wirklichen, d. h. von Gott angerufenen Menschen, der
Mensch also, von dem man wissen kann, mit dem Menschen,
der nur geglaubt werden kann, identifiziert wird, kann im
theologischen Zusammenhang nur heissen, dass der Glaube
selbstmitdem Wissenidentifiziert wird. Diese Iden-
tifikation aber kommt einer Aufhebung des Glaubens gleich,
die aber als solche von der Theologie nicht zugegeben werden
kann. Eben darum ist es unvermeidlich, dass ein Wissen als
Glauben, ein Prinzip theologischer Erkenntnis als Offenbarung,
ein menschliches Tun als Handeln Gottes ausgegeben wird!
Dazu aber wird die Theologie gezwungen in dem Moment, als
die Kirche, in deren Auftrag sie spricht, fiir sich selbst den
Anspruch einer eschatologischen, die Einheit und das Reich Got-
tes schon in sich tragenden Grosse erhebt. Ist die Kirche aber
einmal fiir ihren eigenen Lebensbezirk dem Wissen verfallen, so
kann sie — in Hinsicht auf den Staat — nicht mehr anders als
den von ihr wissend erkannten Menschen in eben diesen Staat
einordnen und diesen selbst — unter Preisgabe des neutesta-
mentlichen Gegeniiber — als gottliches Koordinationssystem
wissend begriinden. —

So gewichtig und wertvoll ohne Zweifel sehr vieles ist, was
die neuere christliche Theologie zum Staatsproblem zu sagen
hat, der Abstand, der — auf die Grundtendenz gesehen —
zwischen ihr und der urchristlichen Haltung besteht, diirfte wohl
nicht zu verkennen sein. Und zwar ist dieser Abstand so, dass
vom Neuen Testament her gesehen nicht einmal sehr viel da-
gegen eingewendet werden kann, wenn sich der heutige Staat
(trotz dem Daemonisch-Antichristlichen, das ihm anhaften mag)
gegen eine Kirche und eine Theologie wehrt, die auf Grund eines
Wissens den Anspruch des Glaubens, auf Grund eines mensch-
lichen Redens den Anspruch der Konigsherrschaft Gottes gel-

155



tend zu machen sich nicht scheut. Ein solcher Anspruch ist letz-
ten Endes nichts anderes als ebenfalls ein individualistisch-
selbstischer Herrschaftsanspruch, ein geistlich-ideokratischer To-
talitatsanspruch, durch den die Kirche, indem sie den Staat wis-
send sich selbst einordnet, schliesslich selber zum Staate zu
werden droht. Es unterliegt fiir uns keinem Zweifel, dass die Art
und Weise, wie der ,,Kirchenkampf”’ gefiihrt wird, mitzuverste-
hen ist aus diesem in der Theologie begriindeten, politi-
schen Machtanspruch der Kirche.

111

Es dringt sich nun wohl zum Schlusse die Frage auf, was
bei einer solchen Lage der Dinge, bei dieser ausgesprochen
ideokratisch-selbstischen Struktur der politischen und der kirch-
lichen Anspriiche praktisch zu tun wire.

Beide, der Staat sowohl wie die Kirche, haben — das ergibt
sich als unsere wesentlichste Forderung — darauf zu ver-
zichten, sich gegenseitig in ihr Wissen, in ihr System oder
ihre Weltanschauung einzuordnen. Das ist aber nur moglich, wenn
zugegeben wird, dass es keinen dem Staat und der Kirche iiber-
legenen Einheitspunkt (etwa in einem ,iiberkonfessionellen”
oder ,iiberstaatlichen” Gottesbegriff), auch keinen einheitlichen
Lebensgrund (etwa im Begriff des ,Volkes”) gibt, iiber den
wir wissend verfiigen und von dem aus Staat und Kirche in
einer letzten Synthese aufeinanderbezogen und zu einer endgiilt-
igen Harmonie gebracht werden konnten. Und zwar gibt es
einen solchen Einheitspunkt weder von der Kirche noch vom
Staate her; denn wo immer ein solcher behauptet wird, wird
zwangslaufig ein Totalititsanspruch errichtet, der, weil er auf
ein Wissen sich stiitzt, der Anspruch eines Individuums bleibt,
von dem aus Gemeinschaft in Wirklichkeit nicht aufgebaut
werden kann. Dem ganzen Streit um den Vorrang des staat-
lichen oder des kirchlichen Totalititsanspruches stellen wir
darum die Forderung nach der totalen Sikularisier-
ung des Staatesunddertotalen Entpolitisierung
der Kirche entgegen. Und zwar verstehen wir unter dieser
Sakularisierung nicht, dass der Staat vom Christen seiner angeb-
lichen Eigengesetzlichkeit iiberlassen werde, wohl aber, dass
der Staat darauf verzichte, sich — sei es nun durch eine eigene

156



politische Theologie oder durch das Mittel eines ihm verfallenen
christlichen Staatsdenkens — in seiner ,,Hintergriindigkeit” gott-
lich legitimieren zu lassen. Es muss klar ausgesprochen werden,
dass jeder Versuch des Staates, aus seiner faktischen Notwen-
digkeit eine metaphysische zu machen, ipso facto eine Damo-
nisierung des Staates bedeutet. Zu einem solchen Versuch aber
darf sich die Kirche nicht nur nicht hergeben, sondern sie hat
gegen jeden derartigen Versuch mit der ganzen Kraft ihres
Zeugnisses zu protestieren. Diesen Protest aber kann die
Kirche nur erheben, wenn sie ihrerseits frei ist von jeder meta-
physischen Pritention, von der aus sie dem Staate eine ,,christ-
liche Rechtfertigung” zu geben und das staatliche Leben geistig
— kraft ihrer potestas in spiritualibus! — zu meistern vermochte.
Darum fordern wir die totale Entpolitisierung der
Kirche und wir verstehen darunter den Verzicht der Kirche, auf
Grund der gottlichen Offenbarung und eines daraus abgeleiteten
Wissens den Staat theologisch zu begriinden und von einer sol-
chen Begriindung aus mit sogenannten christlichen Prinzipien
auf das Staatsleben politisch einzuwirken. Denn damit wird —
nicht weniger als mit der Indienststellung des staatlichen Lebens
unter die materiellen Interessen der Wirtschaft und des Kapi-
tals — dem Staat seine ,,go6ttliche” Wiirde genommen, die er
nach Paulus gerade nur in seiner ,Vordergriindigkeit” hat.
Das scheint nun allerdings ein rein negativer Bescheid zu
sein. Aber er ist doch von eminent positiver Bedeutung, sobald
in Betracht gezogen wird, dass die Frage, um die es heute im
Staat-Kirche-Problem geht, die Frage nach der Gemein-
schaft ist. Diese ist aber heute nichts anderes als die Frage
nach der Befreiung der praktischen Wirklich-
keit menschlicher Existenz aus der Verhiillung
selbstischer Ideologien. Man darf sich keiner Tiu-
schung dariiber hingeben, dass die Gemeinschaftskrise nicht bloss
eine Gegebenheit ist, der wir gegeniiberstehen wie der Arzt einer
Krankheit und die wir mit einem aus unserem menschlichen Wis-
sen geschopften Rezept frither oder spiter zu heilen im Stande
wiren. Die Krise, deren tiefster Ausdruck ja eben der Kampf
zwischen Staat und Kirche ist, liegt vielmehr begriindet in der
Problematik unserer menschlichen Existenz selbst und ist in-
sofern eine dauernde. Sie kann eben darum nur iitberwunden

157



werden, wenn der Mensch in demiitiger Anerkennung
dieser seiner problematischen Lage aus seiner
Welt selbstgeschaffener Wissenssysteme je und je zu sich
selbst zuriickkehrt, d. h. wenn er als Biirger aus der ideolo-
gischen Verhiillung je seines Staates heraustritt in die Wirk-
lichkeit eines redlichen, schlichten und sachgemissen staats-
biirgerlichen Handelns, und wenn er als Christ aus der ideologi-
schen Verhiillung je seiner Kirche heraustritt in die Nachfolge
Christi, d. h. in die Wirklichkeit eines im Opfer und Dienen
sich erweisenden christlichen Handelns. Fiir den Biirger, ob er
nun Christ ist oder nicht, kann das nur bedeuten, dass er die
Maximen seines staatsbiirgerlichen Handelns nicht metaphysisch
tibersteigere und fiir sie auf keinen Fall eine Sanktionierung
durch die Kirche verlange, sondern dass er der Kirche Raum ge-
wahre fiir jenes Gegeniiber, das sie ihrem innersten Wesen
nach dem Staat gegeniiber einzunehmen hat. Fiir den Christen
aber, soweit er Biirger eines Staates ist, kann das nur bedeuten,
dass er den Staat niemals als ,,Ordnung’, als in sich geschlos-
senen Organismus zu begriinden, zu erhalten und zu entfalten
hat, sondern dass er in der Verborgenheit christlicher Verant-
wortung einer wird, der im Staate, auch im heidnischen, athe-
istischen Staat Ordnung schafft, Recht spricht, das poli-
tische Volk sammelt — einer also, der den Staat auf Hoffnung
hin in seiner jeweiligen Vordergriindigkeit bejaht, um nicht
seiner Hintergriindigkeit anheimzufallen. —

Wir sind iiberzeugt, dass, wenn das gegenwirtige Verhiltnis
zwischen Staat und Kirche eine Klarung erfahren soll, es keinen
andern Weg gibt als den eben gezeichneten Weg der Destruk-
tion aller Totalititsanspriiche, den Weg der Bescheidung und
der niichternen Respektierung der Grenzen. Das wird allerdings
weder fiir den Staat noch fiir die heutige Kirche eine via trium-
phalis sein, wohl aber ein Weg, auf dem durch eine neue
Vertiefung des Gegeniitber von Kaiser und Gott,
von Staat und Kirche, wie wir es vom Neuen Testament
her kennen, dem Biirger wie dem Christen allein wieder die
Freiheit zuriickgeben kann zu wahrer, auf die Ge-
meinschaft gerichteter Verantwortung.

158



	Staat und Kirche als Problem der politischen und der christlichen Theologie

