Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 2

Artikel: Ueber die Auflésung des Gesetzesbegriffs
Autor: Barth, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758984

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ueber die Auflosung des Gesetzesbegriffs

von Hans Barth

m Jahre 1862 hat Ferdinand Lassalle im fortschrittlich-libe-

ralen Bezirksverein Friedrichstadt in Berlin eine Rede
,Ueber Verfassungswesen’” gehalten. Diese Rede ist in zweifa-
chem Sinne sehr bemerkenswert. Abgesehen davon, dass sie un-
ter dem Gesichtspunkt der politischen Agitation als hervorragend
bezeichnet werden muss, kommt ihr auch eine wissenschaftliche
Bedeutung zu. Friedrich Wieser hat in seiner bewundernswiir-
digen soziologischen Untersuchung ,Das Gesetz der Macht”
(1926) von dieser Rede Lassalles gesagt, sie hitte ebenso gut
den Titel ,,Ueber das Wesen der Macht” tragen konnen. In der
Tat: den Mittelpunkt von Lassalles Darlegungen, die unter dem
Einfluss von Marx’ historischem Materialismus stehen, bildet
das Problem der Macht, dem Lassalle mit der Frage beizukom-
men sucht, was denn eigentlich das Wesen einer Staatsverfas-
sung ausmache. Die Verfassung, das ,,Grundgesetz des Landes”,
ist zunachst ,,jedes beliebige Blatt Papier’”’, , welches von einer
Nation oder von einer Nation und ihrem Konig unterschrieben
und als Verfassung ausgerufen wird”’t). Hinter diesem ,,Blatt Pa-
pier’” aber stehen wirksame gesellschaftliche Kriafte, deren Nie-
derschlag die geschriebene Verfassung bildet. , Die wirkliche
Verfassung existiert nur in den reellen tatsachlichen Macht-
verhiltnissen, die in einem Lande bestehen”. Es war das ent-
scheidende Verdienst Friedrich Wiesers in seinem Buche ,,Das
Gesetz der Macht”, das Phanomen der Macht von einer einseiti-
gen soziologischen Betrachtung zu befreien und es sowohl von
der Geschichte als auch von der Psychologie her zu begreifen,
»Macht”, sagte Wieser in Anlehnung an Spinoza, ,ist Herr-
schaft iiber das menschliche Gemiit. Sie kann #ussere oder in-
nere Macht sein, in ihrem Wesen bleibt sie sich gleich, wenn
auch die innere von der Ausseren Macht sich durch die Mittel
unterscheidet, deren sie sich fiir die Ausiibung der angestrebten
Herrschaft iiber den Menschen bedient.”” Von unschitzbarer
Wichtigkeit ist es ferner, dass Wieser unerbittlich jeden mysti-

') Vergl. Lassalle, Gesammelte Reden und Schriften, herausgegeben
von Eduard Bernstein, Bd. Il S. 27.

109



fizierenden Sprachgebrauch, der mit dem Worte ,,Macht” in der
Zusammensetzung von ,,Macht des Staates’”, , Macht der Par-
teien”’, ,,Macht des Volkes”, ,,Macht des Geistes”’ etwa getrie-
ben wird, auflost, indem er das Phidnomen der Macht an jener
Stelle aufsucht, wo es einzig sichtbar wird, namlich am Men-
schen. ,,Alle anonymen Michte haben noch immer ihre person-
lichen Trager”. ,,Damit die Ideen Macht haben, miissen immer
Menschen in Bewegung sein, die sich ihnen begierig hingeben.”

Wir werden nicht behaupten, dass diese Erkenntnis neu sei.
Aber die Tatsache, dass wir etwa Schiller zu ihrer Bekraftigung
heranziehen konnten, wird ihr ihren Wert nicht rauben, sondern
ihn vielmehr steigern. Auch Schiller fithrt uns zuriick auf jenen
am Grunde des menschlichen Daseins liegenden Gegensatz zwi-
schen Idee und Macht. Auch er weiss, dass die Idee, dass Ge-
setz, Ordnung und Gerechtigkeit nicht verwirklicht werden, es
sei denn durch eindeutigen menschlichen Einsatz. Schiller
schreibt am Anfang des 8. seiner Briefe iiber die asthetische Er-
ziehung des Menschen:

,Die Vernunft hat geleistet, was sie leisten kann, wenn sie das
Gesetz findet und aufstellt; vollstrecken muss er der mutige
Wille und das lebendige Gefithl. Wenn die Wahrheit im Streit
mit Kraften den Sieg erhalten soll, so muss sie selbst erst zur
Kraft werden, und zu ihrem Sachfithrer im Reich der Erschei-
nungen einen Trieb aufstellen; denn Triebe sind die einzigen
bewegenden Krifte in der empfindenden Welt. Hat sie bis jetzt
ihre siegende Kraft noch so wenig bewiesen, so liegt dies nicht
an dem Verstande, der sie nicht zu entschleiern wusste, son-
dern an dem Herzen, das sich ihr verschloss, und an dem Triebe,
der nicht fiir sie handelte.”

*

.

Im 19. Jahrhundert gab es — wissenschaftsgeschichtlich be-
trachtet — wohl kaum eine allgemeiner verbreitete Absicht als
die: Gesetze zu erkennen. Es ist freilich nicht so, dass frithere
Zeiten den Begriff des Gesetzes nicht gekannt hitten, denn
schliesslich ist mit der wissenschaftlichen Bewiltigung der Wirk-
lichkeit der Begriff des Gesetzes, des gesetzmissigen Ablaufes
von Vorgingen, eng verbunden. Aber fiir frithere Zeiten war der
Begriff des Gesetzes noch unlésbar verkniipft mit der Vorstel-

110



lung des Gesetzgebers. Die Erkenntnis der Gesetze, die den
Gang der Natur bestimmen, vermochte noch als Gotteserkenntnis
aufgefasst zu werden. Und was auf dem Gebiete der Natur-
erkenntnis moglich war, musste in viel grosserem Masse fiir die
Erkenntnis des sittlichen Verhaltens der Menschen moéglich sein.
Alle Normen, denen das Leben der Staaten, der Berufsgruppen,
der Familie und des Einzelnen selbst unterstand, wurden im
christlichen Abendlande als Schopfungsordnungen begriffen. Die
Schopfungsordnung aber wies zuriick auf einen Schopfer.
Selbst wenn atheistische Aufkliarer in Frankreich wie Holbach
die ,lois de la nature’” preisen, tun sie das in einer so hymni-
schen Sprache, die ihren religiésen christlichen Ursprung kei-
neswegs verleugnet und die jedem protestantischen oder katho-
lischen Theologen im Hinblick auf ihre Beschwingtheit zur Ehre
gereichen wiirde. Erst im 19. Jahrhundert setzt sich in umfassen-
dem Sinne der Wille durch, unabhingig von metaphysischen und
theologischen Weltdeutungen, ausschliesslich gestiitzt auf er-
fassbare, nachweisbare Tatsachen, Gesetze zu erkennen. Die Ge-
setze der Entwicklung der Lebewesen, der Geschichte der Vol-
ker und der Menschheit, die Gesetze der Gesellschaft, der Wirt-
schaft — das alles sollte eindeutig und klar auf dem Grunde der
Erfahrung greifbar gemacht werden. Mochten sich auch ernst-
hafte Zweifel regen, ob wirklich auf den Gebieten des Lebens
diese Gesetzesvorstellungen zu Recht bestehe, sie bestiatigten
doch nur die allgemeine Tendenz. Noch Spenglers Geschichis-
philosophie ist ein Versuch, das Gesetz, nach welchem alle Kul-
turen antreten und untergehen, herauszuarbeiten. Noch Pareto
will die Gesetze der Gesellschaft blosslegen gemiss den Ge-
setzen der ,méchanique céleste”. Wer die Gesetze kennt, ist
der Herr der Natur und des Menschen. Alles was gesetzmissig
verlauft, ist berechenbar und das Berechenbare ist beherrschbar.
Der Wille zum Gesetz verschafft den héchsten Triumph, dessen
der Mensch teilhaftig werden kann: er scheint ihn zum Herrscher
iber die Natur und sich selbst zu machen.

Dieser Glaube an das Gesetz wurde im 20. Jahrhundert ra-
dikal erschiittert. Es ist nicht meine Aufgabe, nach den Griinden
dieser Auflosung zu suchen; es soll nur versucht werden, der
Krisis der Gesetzesvorstellung in der philosophischen Ethik und
im Recht nachzugehen. Das sittliche Gesetz und das Rechts-

111



gesetz tragen das gemeinsame Merkmal der Allgemeingiiltigkeit
und Ausnahmslosigkeit. Allgemein verbindlich kann ein Gesetz
nur insofern sein als es sich auf eine sich gleichbleibende, allen
Menschen gemeinsame ,Natur des Menschen’ griindet. Das Ge-
setz setzt die Identitit der Falle voraus. Unvergleichbares kann
nicht zur Vorstellung des Gesetzes fithren. Ob man sich das Ge-
setz als Inhalt einer gottlichen Offenbarung und damit als eine
Schopfung der Gottheit dachte oder ob man sich zu einem mit
der Natur des Menschen gegebenen urspriinglichen Norm-
bewusstsein bekannte, blieb in einer Hinsicht durchaus gleich-
giiltig, im Hinblick auf die Allgemein-Verbindlichkeit und Aus-
nahmslosigkeit namlich: dem Menschen als solchem war es zu-
geordnet, fiir ihn galt es und war es verbindlich; von ihm war
es erkennbar, sofern er nur iiber eine natiirliche Vernunft ver-
fiigte. Jeder Mensch besitzt, wie Kant sagte, eine ,,dunkle
Ahnung’ der Vernunftgesetze. Jeder Mensch sollte, nach Kant,
so handeln, dass die Maxime seines Handelns ,jederzeit zu-
gleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten”” konne.
Dies war aber nur moglich auf Grund der Voraussetzung, dass
es eine identische menschliche Natur gab.

Die Auflosung dieses Gesetzesbegriffes, der in der Vorstel-
lung einer identischen Vernunft verankert war, erfolgte im 19.
Jahrhundert durch die Wissenschaft der Geschichte. Die Kritik
der reinen Vernunft Kants wurde ersetzt durch die Kritik der
historischen Vernunft Diltheys und — wie man hinzufiigen muss,
wenn man die analogische Sprachbildung gestattet — durch die
Kritik der soziologischen Vernunft, wie Karl Marx sie zu be-
grilnden gedachte. Die Kritik der historischen Vernunft kreiste
um den Begriff der Individualitat, welcher das zentrale Anliegen
der Geschichtswissenschaft ist. Die Geschichte hat es nicht mit
einer identischen Vernunft des Menschen und folglich mit einem
System von identischen (esetzen dieser menschlichen Natur zu
tun. Es wire eine Vergewaltigung der geschichtlichen Welt,
wollte man sie in der Art der Aufklirer begreifen als der all-
mihliche durch Leidenschaften und Irrtiimer zwar stindig ge-
storte aber dennoch unaufhaltsame Durchbruch der einen iden-
tischen Vernunft. Nein, die Geschichte hat es mit individuellen,
unvergleichlichen und einzigartigen Volksgeistern zu tun. Das
sittliche Gesetz und das Recht entstammten diesem Volksgeist.

112



Sie waren daher untereinander ebenso verschieden wie es die
Volksgeister sind.

Die Kritik der soziologischen Vernunft aber fiihrte zu dem Er-
gebnis, dass Sittengesetze und Recht nach Inhalt und Geltung
gebunden sind an die gesellschaftlichen Schichten und Kreise,
die sie geschaffen haben. Im Sittengesetz und im Recht finden
die Interessen der Klassen ihren Ausdruck und die Lehre von
einem natiirlichen, mit dem Menschen als solchem gegebenen
Recht, einem ewigen Naturrecht, kann nur bedeuten, dass eine
herrschende Schicht ein vitales Interesse daran hat, dass die von
ihr geschaffenen und daher zu ihrer Erhaltung dienenden Nor-
men als unwandelbar und unabinderlich gelten. Diese ,Natur-
gesetze’” sind aber — so folgert die Kritik der soziologischen
Vernunft weiter — nichts weniger als unwandelbar, sie stehen
und fallen vielmehr mit dem Bestand der Klasse, die sie schuf.

Diese Zusammenhadnge sind indessen zu bekannt als dass sie
hier einer eingehenden Erorterung bediirften. Es soll nunmehr
die Aufmerksamkeit auf bestimmte existenzphilosophische Ge-
danken gelenkt werden, die — unabsichtlich zum Teil — die
Krisis des Gesetzesbegriffs mit bewirkt haben?). Entscheidend
ist in diesem Zusammenhang der Begriff der Situation.

Das menschliche Leben erweist sich als eine unabbrechbare
Kette von Entscheidungen. Der Mensch muss, ob er will oder
nicht, fortgesetzt auf veridnderte Situationen in seiner naheren
und weiteren Umgebung reagieren. Die Umwelt fordert von ihm
standig Reaktionen, Antworten, Entscheidungen. Dabei treffen
stets zwei veranderliche Grossen aufeinander: die Umwelt des
Menschen ist einem ewigen Wechsel der Situationen unterwor-
fen und der Mensch selbst dndert sich, indem er stindig die Er-
fahrungen gemachter Entscheidungen bei neuen Entscheidungen
wirksam werden lasst. Diese Wandelbarkeit der Situation und
des Menschen in den Situationen macht nun die Anwendung

’) Vergl. z. B. Karl Jaspers ,Die geistige Situation der Zeit” (1932)
und des gleichen Verfassers dreibindige ,,Philosophie” (1932).
Ferner Eberhard Grisebach , Gegenwart’” und ,Freiheit und Zucht”
(1937). Dass die Existenzphilosophie letztlich im Zusammenhang mit
Kierkegaard betrachtet werden miisste, ist bekannt. Es muss allerdings
nachdriicklich daran erinnert werden, dass in der Regel (z. B. auch bei
Heidegger) Kierkegaard nur verstiimmelt, ja zum Teil missverstanden zu
seiner spiten Auswirkung kommt.

8 ‘ ‘ | 113



eines allgemeinen Sittengesetzes unmoglich. Denn das Gesetz
beruht ja auf der Wiederholung wenn nicht identischer, so
doch dhnlicher Fille. Wird nun die Aehnlichkeit der Fille, der
Situationen und der Entscheidungen, die in ihnen gefallt werden
miissen, verneint und behauptet, dass jeder Fall, jede Entschei-
dung und jede Situation absolut unvergleichlich sei, so muss not-
wendigerweise das Recht eines allgemeingiiltigen Sittengesetzes
dahinfallen. Es gibt dann nur noch konkrete Entscheidung fiir
konkrete Fille. Dass diese Folgerung nicht in der Luft hiangt,
beweist z. B. Georg Wiinsch nachdriicklich in seiner , Evangeli-
schen Ethik des Politischen” (1936), wenn er sagt: , Konkrete
einmalige Situationen kénnen nicht durch allgemeine Grundsitze
des Denkens bewiltigt werden; das Individuelle findet im Not-
wendig-Allgemeinen keinen adiquaten Masstab.”” Die Einwinde
gegen diese ungeheuerliche Konstruktion liegen auf der Hand.
Schon rein sprachlich kommt die Unstimmigkeit dieser Verabsolu-
tierung von Situation und Entscheidung zum Ausdruck. Was soll
denn das Notwendig-Allgemeine in dem angefiihrten Satze iiber-
haupt noch bedeuten, da es ja nach Wiinsch ein solches Not-
wendig-Allgemeines gar nicht geben kann, weil jede Situation
und die in ihr getroffene sittliche Entscheidung radikal verschie-
den ist von jeder anderen Situation und ihrer Entscheidung. Wo
die Aehnlichkeit aber und somit jede Vergleichsmoglichkeit fehlt,
gelangen wir gar nicht zum Begriff des Notwendig-Allgemeinen.
Wenn ihn also Wiinsch dennoch verwendet, so tut er dies in un-
begreiflichem Widerspruch zu seinen Voraussetzungen oder weil
er doch nicht darum herumkommt, ein Notwendig-Allgemeines
anzuerkennen. Und das diirfte ja in der Tat der Fall sein. Wiir-
den wir namlich allen Ernstes von der ganzlichen Unvergleich-
barkeit von Situationen und Entscheidungen ausgehen, so wiirde
jegliche Verstindnismoéglichkeit und jede Regelung und damit
jedes Tun von Mensch zu Mensch dahinfallen.

In diesem Zusammenhang ist iibrigens auch auf Friedrich
Nietzsche hinzuweisen. Der Umwerter aller Werte, dessen per-
spektivistische Erkenntnislehre von der Ansicht ausging, dass
die Annahme identischer Fille eine lebensnotwendige Fiktion,
ein Irrtum sei, hatte den Satz ausgesprochen: ,Die Moral mit
allgemeinen Vorschriften tut jedem Individuum Unrecht” (Mu-
sarion-Ausgabe Bd. 11, S. 238). Dieses Unrecht besteht einzig

114



und allein darin, dass durch diese generellen moralischen Nor-
men — die ihrerseits nach Nietzsche nichts anderes als Mani-
festationen eines Machtwillens sind —, das urspriingliche Stre-
ben nach Macht desjenigen, der dem Gesetz Folge geben soll,
begrenzen und an dieser Auswirkung hindern. Es wiirde in-
dessen zu weit fithren, wollten wir in unserm knappen Abriss
Nietzsches zweifelslos ungewohnlichen Einfluss auf die Exi-
stenzialphilosophie nach Gebiihr beriicksichtigen.

Georg Wiinsch stiitzt sich ausdriicklich auf die Staatslehre von
Carl Schmitt. Und hier wird nun auch die Briicke sichtbar,
welche gewisse Formen der Existenzphilosophie mit gewissen
Gestalten des Staatsdenkens der Gegenwart verbinden. Schmitt
ist zwar bereits dem enormen Fiithrerverschleiss, der die Dikta-
turen kennzeichnet, zum Opfer gefallen, was indessen nichts da-
ran andert, dass er die geistigen Waffen, mit denen man den Be-
griff des Gesetzes bekampfte, lieferte’). Schmitts Staatslehre ist
beherrscht vom Begriff des Ausnahmezustandes. Wie das einzel-
menschliche Dasein eine Kette unvergleichlicher Situationen ist,
die nicht durch ein allgemeines Gesetz geordnet werden konnen,
so ist das staatliche Leben eine Folge nicht von ,Normalfillen”,
sondern von Ausnahmefillen. Wiinsch charakterisiert die
Schmittsche Staatslehre durchaus richtig wenn er sagt, es sei
die von Schmitt ,,wirksam gemachte Erkenntnis, dass das Schick-
sal von Staaten in unberechenbaren und juristisch nicht voraus-
zusehenden Situationen verlauft, dass also die notwendigen Ent-
scheidungen nur fiir die normale, d. h. vorausgesehene Situation
rechtlich fixiert werden koénnen, wobei aber auch diese normale
Ordnung nicht abstrakt-allgemein-verniinftiger Natur, sondern
ithrerseits, was Inhalt und Gestalt betrifft, auf Grund von sou-
veraner Entscheidung entstanden und immer noch wirksam ist.
Die Souverinitit tritt in ihrer ganzen Bedeutung im Ausnahme-
Zustand auf, wenn die Situation vor Entscheidungen stellt, die
nicht mehr durch die Norm von Gesetz und Verfassung getroffen
werden konnen”.

Wi’msch sprach vom ,,Gesetz der Situation”, Schmitt behaup-

t: ,Alles Recht ist Situationsrecht”. Wenn somit eine Aende-
rung der Situation eintritt — und die Aenderung muss emtreten,

‘____‘ e i

%) Die neueste Schnft die sich mit Schmitt heschdftlgt stammt von Hans
Krupa, ,Carl Schmitts Theorie des Politischen” (Leipzig 1937)

. 115



weil, existenzphilosophisch gesehen, Situationen tiberhaupt nicht
gleich bleiben —, so entsteht ein neuer Zustand, der durch die
Anwendung der iiberlieferten Normen nicht mehr bewaltigt wer-
den kannt). Es muss somit eine neue, der Situation angepasste
Norm, ein neues ,,Gesetz”” geschaffen werden. Fiir konkrete ein-
malige Situationen gibt es auch nur konkrete einmalige Ent-
scheidungen. Das war die existenzphilosophische Behauptung
Wiinschs. Sie lasst sich tale quale auf die staatlichen Probleme
iibertragen: generell-rechtliche Regelung ist fiir Normalfille
moglich. Sobald aber normwidrige, d. h. unvorhergesehene Fille
eintreten, muss eine neue Ordnung geschaffen werden; der Riick-
griff auf das ,,geltende Recht” wird hinfillig, weil es die neue
Situation nicht vorausgesehen hatte, nicht voraussehen konnte.
Leben ist eben nach dieser Auffassung chaotische Unordnung,
die von Fall zu Fall zur Ordnung verwandelt werden muss.

Nun drangt sich aber unabweisbar eine Frage auf. Jede Ent-
scheidung — und der Mensch muss sich stindig entscheiden, die
Umwelt fordert dies von ihm, sein Leben ist ein unaufhorliches
Agieren und Reagieren — erfolgt nach bestimmten Grundsitzen.
Selbst wenn eine Entscheidung heischende Situation noch so
unvergleichlich mit allen fritheren Situationen wire, so wiirde
der Mensch auf iiberlieferte Normen zuriickgreifen, um das Un-
gewohnliche zu bewiltigen. Ob wir nun der Meinung sind, dass
die Gesetze, nach denen wir uns verhalten, in einen gottlichen
Schopfer griinden oder in der Natur des Menschen verwurzelt
sind, ob sie durch Gewo6hnung und Anpassung nach dem Prin-
zip der Unlustvermeidung konstruiert werden, bleibt ginzlich
belanglos im Hinblick auf die Tatsache, dass wir uns nach Ge-
setzen entscheiden. Wenn man aber, wie das Wiinsch und
Schmitt tun, die Situation verabsolutiert, sie als unvergleichbar,
einmalig und einzigartig erklart, so namlich, dass keine wie im-
mer gefundene Norm mehr angewendet werden kann, wie — so
lautet die entscheidende Frage — wird dann eine Entscheidung
iiberhaupt gefunden und gefillt? Die letzte Instanz ist, wenn alle
Normen fehlen, die Macht. Schmitts Staatslehre ist eine deutsche
Notstandsideologie, mit der man alles, aber alles rechtfertigen
kann., In der Tat: wenn einerseits simtliche sittlichen Normen,

4) vergl. dariiber Krupa S. 19

110



seien sie aufklarerisch-naturrechtlich oder christlich-naturrecht-
lich begriindet, angesichts konkreter Situation illusorisch werden,
wenn samtliche positiven Gesetze am Ausnahmefall zu Schan-
den werden, anderseits aber doch immer in jeder Situation eine
Entscheidung getroffen werden muss, so bleibt nichts anderes
tibrig als der Riickgriff auf die Gewalt, die selbstherrlich auf
Grund ihres Machtbesitzes entscheidet, was nun im konkreten
Falle als ,,Recht” zu gelten habe.

Die vorgefithrte pseudo-wissenschaftliche Argumentation, die
nichts anderes ist als der ideologische Versuch, die Entscheidung
jeweiliger Machthaber mit einem Schein von Recht zu versehen,
kénnte hier als typisch angesprochen werden fiir die Staatsleh-

ren von Diktaturen.
*

Es ist vielleicht nicht zwecklos, einen Blick auf die schweizeri-
schen Verhiltnisse zu werfen. Wir befinden uns seit geraumer
Zeit im Zusammenhang mit der Wirtschaftskrise auf dem Wege
zu einem ausgedehnten autoritiren Bundesstaatsrecht. Das
Krisenrecht des Bundes, das sich intra und extra constitutionem
bewegt, regelt Ausnahmefille, die im Verlaufe der politischen
und wirtschaftlichen Krise zu Tage treten. Dabei berufen sich
die Bundesbehorden auf ein Notrecht. Es haben innerhalb kurzer
Frist Robert Haab und Zaccaria Giacometti die Rechtspraxis
der Bundesbehorden eingehend geschildert und mit vollem Recht
ihre warnende Stimme erhoben’). Das Ergebnis, zu dem Giaco-
metti nach seinen sorgfiltigen griindlichen Ueberlegungen
kommt, hat eine fatale Aehnlichkeit mit jenem , Situations’-
Recht, von dem Schmitt spricht. ,,Situations’’-Recht rekurriert,
weil es weder auf naturrechtliche sittliche Normen abstellt noch
sich an das positiv-geltende Recht halten zu koénnen glaubt, auf
die Macht. Das namlich stellt Giacometti fest, wenn er sagt:
»,Qualitativ kommt es ja auf dasselbe heraus, ob man sich ge-
geniiber klarem volkerrechtlichem Vertragsrecht oder gegeniiber
eindeutigen Staatsverfassungsvorschriften auf einen Notstand be-
ruft und demgemass handelt. In beiden Fa]ien geht eben Macht

sungsrecht und Verwaltungspraxis der Schweizerischen E1dgenossenschaft
(Autoritires Bundesstaatsrecht) in , Festgabe fiir Fritz Fleiner zum 70.
Geburtstag” (Ziirich 1937).

117



vor Recht”. Und Haab, vom gleichen Verantwortungsgefiihl
wie Giacometti beseelt, sagt: ,Letzten Endes geht es um die
Idee des Rechts selber. Auch das Vertrauen des Rechtsgenossen
ist die Sicherheit, die Kontinuitit und die innere Harmonie sei-
ner Rechtsordnung und das Bewusstsein, dass die Rechtsanwen-
dung mit den notigen Rechtsschutzgarantien umgeben ist, bil-
den ein Kapital, von dem man nicht ungestraft zehrt. Daher
mogen diejenigen, auf deren Schultern die schwere Last der
Verantwortung ruht, sich vorsehen, dass nicht das Recht der
Krise zu einer Krise des Rechts und des Rechtsempfindens des
Volkes fiihre”.

Es untersteht keinem Zweifel, dass der Riickgriff auf Si-
tuationsethik und Situationsrecht den bequemsten Ausweg aus
einer faktisch schwierigen und notvollen Lage bilden. Aber der
bequemste Ausweg braucht ja nicht auch der richtige zu sein.
Vor allem aber ist es nicht ungefihrlich, ein ethisches und recht-
liches Normensystem in seinen Grundlagen dadurch zu erschiit-
tern, dass man den Nachweis seiner Situationsgebundenheit
und damit seiner nur relativen Bedeutung erbringt. Situations-
gebunden im weitesten Sinne des Wortes ist freilich jede sitt-
liche und rechtliche Entscheidung und Regelung. Denn Leben
heisst nun einmal in Losung heischenden Situationen stehen.
Aber wer eine Ethik oder ein Recht auf seine Situationsgebun-
denheit oder Standortsbedingtheit hin prifft und auf die tatsich-
lich bestehende Relation von Ethik und Situation oder Recht
und Standort stosst, muss folgerichtigerweise sich auch gefal-
len lassen, dass sein eigenes kritisches Gerat und vor allem sein
Masstab der Kritik als standort- und situationsgebunden erwie-
sen wird®), Wenn wir dann aber anldsslich der Auseinander-
setzung standortlich gebundener Anschauungen darauf verzich-
ten, nach einem Ueberstandortlichen zu suchen, so bleibt nichts
anderes ubrig als die Entscheidung durch Macht und Gewalt.
Die geistige Auseinandersetzung wird sinnlos, weil Wahrheit
— um mit Nietzsche, dem beredten Wegbereiter dieser An-
schauungen zu argumentieren - nur zu einer Setzung, zu einem
,,Festgemachten” des Willens zur Macht wird. Wenn das Ge-
" Vergl. in diesm Zusammenhang die erheblich durch Carl Schmitt beein-

flusste Arbeit von Oskar Werner Kaegi ,,Zur Entstehung, Wandlung und

Problematik des Gewaltenteilungsprinzips* (Ziirich 1937), vor allem S. 208 ff.

118



setz, das Sittengesetz oder das Rechtsgesetz, nichts anderes sind
als die Festlegung und Abgrenzung eines Machtverhiltnisses,
(was sie gewiss auch sind), dann kann nicht mehr von Gerechtig-
keit im staatlichen Leben der Ethik im personlichen und zwischen
menschlichem Dasein die Rede sein. Denn Gerechtigkeit und
Ethik, sollen diese Vorstellungen nicht voéllig bedeutungslos
werden, miissen auf ein Ueberzeitliches, auf die Idee hin, aus-
gerichtet sein.

Kritik und Bewunderung

von Bernard v. Brentano

Das Recht ist die Herrschaft iiber die Herrschaft”, heisst
r es in den Upanishad. Ueber den Regierenden muss eine
Macht stehen, welche sich nahtlos iiber beide wdlbt, iiber die Re-
gierten wie iiber die Regenten. Andernfalls werden die einen zu
Untertanen, die andern zu Tyrannen, eine Entwicklung, welche
dem Gesetz der Anlage folgt. In der Kunst, und beson-
ders in der Literatur, sind die Kritiker Herrscher. Wenn auch
verkehrte Rezensionen machtiger Zeitungen ein Talent nicht
ersticken konnen, es aufzuhalten oder sogar vom Weg abzulen-
ken vermogen sie. Darum sollte, dhnlich dem Recht, iiber Kri-
tikern und Schriftstellern die offentliche Meinung stehen; wo
sie besteht und sich zu &dussern vermag, wird der Kritiker aus
einer Art von Zensor zum parlamentarischen Minister; er kann
gestiirzt werden, wenn er Fehler macht oder gar Unrecht tut.
Wie aber nun Kritik geschrieben werden soll, vermag im all-
gemeinen weder der Kritisierte noch die 6ffentliche Meinung
auszusagen; jener ist befangen, diese vermag nur zu reagieren,
nicht zu agieren, was auch nur in sehr seltenen Fillen ihre Auf-
gabe ist.

Mir ist von jeher eine Kritik als wahrer Kanon der grossar-
tigen und befruchtenden Kunst der richtenden Analyse erschie-
nen, ich meine den Essay iiber Paul Potter in Eugen Fromen-
tin’s Buch: Les maitres d’autrefois.

119



	Ueber die Auflösung des Gesetzesbegriffs

