
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 5 (1937-1938)

Heft: 2

Artikel: Ueber die Auflösung des Gesetzesbegriffs

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueber die Auflösung des Gesetzesbegriffs
von Hans Barth

I m Jahre 1862 hat Ferdinand Lassalle im fortschrittlich-libe-
-* ralen Bezirksverein Friedrichstadt in Berlin eine Rede

„Ueber Verfassungswesen" gehalten. Diese Rede ist in zweifachem

Sinne sehr bemerkenswert. Abgesehen davon, dass sie unter

dem Gesichtspunkt der politischen Agitation als hervorragend
bezeichnet werden muss, kommt ihr auch eine wissenschaftliche
Bedeutung zu. Friedrich Wieser hat in seiner bewundernswürdigen

soziologischen Untersuchung „Das Gesetz der Macht"
(1926) von dieser Rede Lassalles gesagt, sie hätte ebenso gut
den Titel „Ueber das Wesen der Macht" tragen können. In der
Tat: den Mittelpunkt von Lassalles Darlegungen, die unter dem
Einfluss von Marx' historischem Materialismus stehen, bildet
das Problem der Macht, dem Lassalle mit der Frage beizukommen

sucht, was denn eigentlich das Wesen einer Staatsverfassung

ausmache. Die Verfassung, das „Grundgesetz des Landes",
ist zunächst „jedes beliebige Blatt Papier", „welches von einer
Nation oder von einer Nation und ihrem König unterschrieben
und als Verfassung ausgerufen wird"1). Hinter diesem „Blatt
Papier" aber stehen wirksame gesellschaftliche Kräfte, deren
Niederschlag die geschriebene Verfassung bildet. „Die wirkliche
Verfassung existiert nur in den reellen tatsächlichen
Machtverhältnissen, die in einem Lande bestehen". Es war das
entscheidende Verdienst Friedrich Wiesers in seinem Buche „Das
Gesetz der Macht", das Phänomen der Macht von einer einseitigen

soziologischen Betrachtung zu befreien und es sowohl von
der Geschichte als auch von der Psychologie her zu begreifen.
„Macht", sagte Wieser in Anlehnung an Spinoza, „ist
Herrschaft über das menschliche Gemüt. Sie kann äussere oder
innere Macht sein, in ihrem Wesen bleibt sie sich gleich, wenn
auch die innere von der äusseren Macht sich durch die Mittel
unterscheidet, deren sie sich für die Ausübung der angestrebten
Herrschaft über den Menschen bedient." Von unschätzbarer
Wichtigkeit ist es ferner, dass Wieser unerbittlich jeden mysti-

') Vergl. Lassalle, Oesammelte Reden und Schriften, herausgegeben
von Eduard Bernstein, Bd. 11 S. 27.

109



fizierenden Sprachgebrauch, der mit dem Worte „Macht" in der

Zusammensetzung von „Macht des Staates", „Macht der
Parteien", „Macht des Volkes", „Macht des Geistes" etwa getrieben

wird, auflöst, indem er das Phänomen der Macht an jener
Stelle aufsucht, wo es einzig sichtbar wird, nämlich am
Menschen. „Alle anonymen Mächte haben noch immer ihre persönlichen

Träger". „Damit die Ideen Macht haben, müssen immer
Menschen in Bewegung sein, die sich ihnen begierig hingeben."

Wir werden nicht behaupten, dass diese Erkenntnis neu sei.
Aber die Tatsache, dass wir etwa Schiller zu ihrer Bekräftigung
heranziehen könnten, wird ihr ihren Wert nicht rauben, sondern
ihn vielmehr steigern. Auch Schiller führt uns zurück auf jenen
am Grunde des menschlichen Daseins liegenden Gegensatz
zwischen Idee und Macht. Auch er weiss, dass die Idee, dass
Gesetz, Ordnung und Gerechtigkeit nicht verwirklicht werden, es

sei denn durch eindeutigen menschlichen Einsatz. Schiller
schreibt am Anfang des 8. seiner Briefe über die ästhetische
Erziehung des Menschen:

„Die Vernunft hat geleistet, was sie leisten kann, wenn sie das
Gesetz findet und aufstellt; vollstrecken muss er der mutige
Wille und das lebendige Gefühl. Wenn die Wahrheit im Streit
mit Kräften den Sieg erhalten soll, so muss sie selbst erst zur
Kraft werden, und zu ihrem Sachführer im Reich der Erscheinungen

einen Trieb aufstellen; denn Triebe sind die einzigen
bewegenden Kräfte in der empfindenden Welt. Hat sie bis jetzt
ihre siegende Kraft noch so wenig bewiesen, so liegt dies nicht
an dem Verstände, der sie nicht zu entschleiern wusste,
sondern an dem Herzen, das sich ihr verschloss, und an dem Triebe,
der nicht für sie handelte."

*

Im 19. Jahrhundert gab es — wissenschaftsgeschichtlich
betrachtet — wohl kaum eine allgemeiner verbreitete Absicht als
die: Gesetze zu erkennen. Es ist freilich nicht so, dass frühere
Zeiten den Begriff des Gesetzes nicht gekannt hätten, denn
schliesslich ist mit der wissenschaftlichen Bewältigung der
Wirklichkeit der Begriff des Gesetzes, des gesetzmässigen Ablaufes
von Vorgängen, eng verbunden. Aber für frühere Zeiten war der
Begriff des Gesetzes noch unlösbar verknüpft mit der Vorstel-

11 ü



lung des Gesetzgebers. Die Erkenntnis der Gesetze, die den

Gang der Natur bestimmen, vermochte noch als Gotteserkenntnis
aufgefasst zu werden. Und was auf dem Gebiete der
Naturerkenntnis möglich war, musste in viel grösserem Masse für die
Erkenntnis des sittlichen Verhaltens der Menschen möglich sein.
Alle Normen, denen das Leben der Staaten, der Berufsgruppen,
der Familie und des Einzelnen selbst unterstand, wurden im
christlichen Abendlande als Schöpfungsordnungen begriffen. Die
Schöpfungsordnung aber wies zurück auf einen Schöpfer.
Selbst wenn atheistische Aufklärer in Frankreich wie Holbach
die „lois de la nature" preisen, tun sie das in einer so hymnischen

Sprache, die ihren religiösen christlichen Ursprung
keineswegs verleugnet und die jedem protestantischen oder
katholischen Theologen im Hinblick auf ihre Beschwingtheit zur Ehre
gereichen würde. Erst im 19. Jahrhundert setzt sich in umfassendem

Sinne der Wille durch, unabhängig von metaphysischen und
theologischen Weltdeutungen, ausschliesslich gestützt auf
erfassbare, nachweisbare Tatsachen, Gesetze zu erkennen. Die
Gesetze der Entwicklung der Lebewesen, der Geschichte der Völker

und der Menschheit, die Gesetze der Gesellschaft, der
Wirtschaft — das alles sollte eindeutig und klar auf dem Grunde der
Erfahrung greifbar gemacht werden. Mochten sich auch ernsthafte

Zweifel regen, ob wirklich auf den Gebieten des Lebens
diese Gesetzesvorstellungen zu Recht bestehe, sie bestätigten
doch nur die allgemeine Tendenz. Noch Spenglers
Geschichtsphilosophie ist ein Versuch, das Gesetz, nach welchem alle
Kulturen antreten und untergehen, herauszuarbeiten. Noch Pareto
will die Gesetze der Gesellschaft blosslegen gemäss den
Gesetzen der „méchanique céleste". Wer die Gesetze kennt, ist
der Herr der Natur und des Menschen. Alles was gesetzmässig
verläuft, ist berechenbar und das Berechenbare ist beherrschbar.
Der Wille zum Gesetz verschafft den höchsten Triumph, dessen
der Mensch teilhaftig werden kann: er scheint ihn zum Herrscher
über die Natur und sich selbst zu machen.

Dieser Glaube an das Gesetz wurde im 20. Jahrhundert
radikal erschüttert. Es ist nicht meine Aufgabe, nach den Gründen
dieser Auflösung zu suchen; es soll nur versucht werden, der
Krisis der Gesetzesvorstellung in der philosophischen Ethik und
im Recht nachzugehen. Das sittliche Gesetz und das Rechts-

111



gesetz tragen das gemeinsame Merkmal der Allgemeingültigkeit
und Ausnahmslosigkeit. Allgemein verbindlich kann ein Gesetz

nur insofern sein als es sich auf eine sich gleichbleibende, allen
Menschen gemeinsame „Natur des Menschen" gründet. Das
Gesetz setzt die Identität der Fälle voraus. Unvergleichbares kann
nicht zur Vorstellung des Gesetzes führen. Ob man sich das
Gesetz als Inhalt einer göttlichen Offenbarung und damit als eine

Schöpfung der Gottheit dachte oder ob man sich zu einem mit
der Natur des Menschen gegebenen ursprünglichen Norm-
bewusstsein bekannte, blieb in einer Hinsicht durchaus gleichgültig,

im Hinblick auf die Allgemein-Verbindlichkeit und
Ausnahmslosigkeit nämlich: dem Menschen als solchem war es

zugeordnet, für ihn galt es und war es verbindlich; von ihm war
es erkennbar, sofern er nur über eine natürliche Vernunft
verfügte. Jeder Mensch besitzt, wie Kant sagte, eine „dunkle
Ahnung" der Vernunftgesetze. Jeder Mensch sollte, nach Kant,
so handeln, dass die Maxime seines Handelns „jederzeit
zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten" könne.
Dies war aber nur möglich auf Grund der Voraussetzung, dass

es eine identische menschliche Natur gab.
Die Auflösung dieses Gesetzesbegriffes, der in der Vorstellung

einer identischen Vernunft verankert war, erfolgte im 19.

Jahrhundert durch die Wissenschaft der Geschichte. Die Kritik
der reinen Vernunft Kants wurde ersetzt durch die Kritik der
historischen Vernunft Diltheys und — wie man hinzufügen muss,
wenn man die analogische Sprachbildung gestattet — durch die
Kritik der soziologischen Vernunft, wie Karl Marx sie zu
begründen gedachte. Die Kritik der historischen Vernunft kreiste
um den Begriff der Individualität, welcher das zentrale Anliegen
der Geschichtswissenschaft ist. Die Geschichte hat es nicht mit
einer identischen Vernunft des Menschen und folglich mit einem
System von identischen Gesetzen dieser menschlichen Natur zu
tun. Es wäre eine Vergewaltigung der geschichtlichen Welt,
wollte man sie in der Art der Aufklärer begreifen als der
allmähliche durch Leidenschaften und Irrtümer zwar ständig
gestörte aber dennoch unaufhaltsame Durchbruch der einen
identischen Vernunft. Nein, die Geschichte hat es mit individuellen,
unvergleichlichen und einzigartigen Volksgeistern zu tun. Das
sittliche Gesetz und das Recht entstammten diesem Volksgeist.

112



Sie waren daher untereinander ebenso verschieden wie es die
Volksgeister sind.

Die Kritik der soziologischen Vernunft aber führte zu dem

Ergebnis, dass Sittengesetze und Recht nach Inhalt und Geltung
gebunden sind an die gesellschaftlichen Schichten und Kreise,
die sie geschaffen haben. Im Sittengesetz und im Recht finden
die Interessen der Klassen ihren Ausdruck und die Lehre von
einem natürlichen, mit dem Menschen als solchem gegebenen
Recht, einem ewigen Naturrecht, kann nur bedeuten, dass eine
herrschende Schicht ein vitales Interesse daran hat, dass die von
ihr geschaffenen und daher zu ihrer Erhaltung dienenden Normen

als unwandelbar und unabänderlich gelten. Diese
„Naturgesetze" sind aber — so folgert die Kritik der soziologischen
Vernunft weiter — nichts weniger als unwandelbar, sie stehen
und fallen vielmehr mit dem Bestand der Klasse, die sie schuf.

Diese Zusammenhänge sind indessen zu bekannt als dass sie
hier einer eingehenden Erörterung bedürften. Es soll nunmehr
die Aufmerksamkeit auf bestimmte existenzphilosophische
Gedanken gelenkt werden, die — unabsichtlich zum Teil — die
Krisis des Gesetzesbegriffs mit bewirkt haben2). Entscheidend
ist in diesem Zusammenhang der Begriff der Situation.

Das menschliche Leben erweist sich als eine unabbrechbare
Kette von Entscheidungen. Der Mensch muss, ob er will oder
nicht, fortgesetzt auf veränderte Situationen in seiner näheren
und weiteren Umgebung reagieren. Die Umwelt fordert von ihm
ständig Reaktionen, Antworten, Entscheidungen. Dabei treffen
stets zwei veränderliche Grössen aufeinander: die Umwelt des
Menschen ist einem ewigen Wechsel der Situationen unterworfen

und der Mensch selbst ändert sich, indem er ständig die
Erfahrungen gemachter Entscheidungen bei neuen Entscheidungen
wirksam werden lässt. Diese Wandelbarkeit der Situation und
des Menschen in den Situationen macht nun die Anwendung
2) Vergl. z. B. Karl Jaspers „Die geistige Situation der Zeit" (1932)

und des gleichen Verfassers dreibändige „Philosophie" (1932).
Ferner Eberhard Orisebach „Gegenwart" und „Freiheit und Zucht"
(1937). Dass die Existenzphilosophie letztlich im Zusammenhang mit
Kierkegaard betrachtet werden müsste, ist bekannt. Es muss allerdings
nachdrücklich daran erinnert werden, dass in der Regel (z. B. auch bei
Heidegger) Kierkegaard nur verstümmelt, ja zum Teil missverstanden zu
seiner späten Auswirkung kommt.

s 113



eines allgemeinen Sittengesetzes unmöglich. Denn das Gesetz
beruht ja auf der Wiederholung wenn nicht identischer, so
doch ähnlicher Fälle. Wird nun die Aehnlichkeit der Fälle, der
Situationen und der Entscheidungen, die in ihnen gefällt werden
müssen, verneint und behauptet, dass jeder Fall, jede Entscheidung

und jede Situation absolut unvergleichlich sei, so muss
notwendigerweise das Recht eines allgemeingültigen Sittengesetzes
dahinfallen. Es gibt dann nur noch konkrete Entscheidung für
konkrete Fälle. Dass diese Folgerung nicht in der Luft hängt,
beweist z. B. Georg Wünsch nachdrücklich in seiner „Evangelischen

Ethik des Politischen" (1936), wenn er sagt: „Konkrete
einmalige Situationen können nicht durch allgemeine Grundsätze
des Denkens bewältigt werden; das Individuelle findet im
Notwendig-Allgemeinen keinen adäquaten Masstab." Die Einwände

gegen diese ungeheuerliche Konstruktion liegen auf der Hand.
Schon rein sprachlich kommt die Unstimmigkeit dieser Verabsolutierung

von Situation und Entscheidung zum Ausdruck. Was soll
denn das Notwendig-Allgemeine in dem angeführten Satze
überhaupt noch bedeuten, da es ja nach Wünsch ein solches

Notwendig-Allgemeines gar nicht geben kann, weil jede Situation
und die in ihr getroffene sittliche Entscheidung radikal verschieden

ist von jeder anderen Situation und ihrer Entscheidung. Wo
die Aehnlichkeit aber und somit jede Vergleichsmöglichkeit fehlt,
gelangen wir gar nicht zum Begriff des Notwendig-Allgemeinen.
Wenn ihn also Wünsch dennoch verwendet, so tut er dies in
unbegreiflichem Widerspruch zu seinen Voraussetzungen oder weil
er doch nicht darum herumkommt, ein Notwendig-Allgemeines
anzuerkennen. Und das dürfte ja in der Tat der Fall sein. Würden

wir nämlich allen Ernstes von der gänzlichen Unvergleichbarkeit

von Situationen und Entscheidungen ausgehen, so würde
jegliche Verständnismöglichkeit und jede Regelung und damit
jedes Tun von Mensch zu Mensch dahinfallen.

In diesem Zusammenhang ist übrigens auch auf Friedrich
Nietzsche hinzuweisen. Der Umwerter aller Werte, dessen per-
spektivistische Erkenntnislehre von der Ansicht ausging, dass
die Annahme identischer Fälle eine lebensnotwendige Fiktion,
ein Irrtum sei, hatte den Satz ausgesprochen: „Die Moral mit
allgemeinen Vorschriften tut jedem Individuum Unrecht" (Mu-
sarion-Ausgabe Bd. 11, S. 238). Dieses Unrecht besteht einzig

114



und allein darin, dass durch diese generellen moralischen Normen

— die ihrerseits nach Nietzsche nichts anderes als
Manifestationen eines Machtwillens sind —, das ursprüngliche Streben

nach Macht desjenigen, der dem Gesetz Folge geben soll,
begrenzen und an dieser Auswirkung hindern. Es würde
indessen zu weit führen, wollten wir in unserm knappen Abriss
Nietzsches zweifelslos ungewöhnlichen Einfluss auf die Exi-
stenzialphilosophie nach Gebühr berücksichtigen.

Georg Wünsch stützt sich ausdrücklich auf die Staatslehre von
Carl Schmitt. Und hier wird nun auch die Brücke sichtbar,
welche gewisse Formen der Existenzphilosophie mit gewissen
Gestalten des Staatsdenkens der Gegenwart verbinden. Schmitt
ist zwar bereits dem enormen Führerverschleiss, der die Diktaturen

kennzeichnet, zum Opfer gefallen, was indessen nichts
daran ändert, dass er die geistigen Waffen, mit denen man den
Begriff des Gesetzes bekämpfte, lieferte3). Schmitts Staatslehre ist
beherrscht vom Begriff des Ausnahmezustandes. Wie das
einzelmenschliche Dasein eine Kette unvergleichlicher Situationen ist,
die nicht durch ein allgemeines Gesetz geordnet werden können,
so ist das staatliche Leben eine Folge nicht von „Normalfällen",
sondern von Ausnahmefällen. Wünsch charakterisiert die
Schmittsche Staatslehre durchaus richtig wenn er sagt, es sei
die von Schmitt „wirksam gemachte Erkenntnis, dass das Schicksal

von Staaten in unberechenbaren und juristisch nicht
vorauszusehenden Situationen verläuft, dass also die notwendigen
Entscheidungen nur für die normale, d. h. vorausgesehene Situation
rechtlich fixiert werden können, wobei aber auch diese normale
Ordnung nicht abstrakt-allgemein-vernünftiger Natur, sondern
ihrerseits, was Inhalt und Gestalt betrifft, auf Grund von
souveräner Entscheidung entstanden und immer noch wirksam ist.
Die Souveränität tritt in ihrer ganzen Bedeutung im Ausnahmezustand

auf, wenn die Situation vor Entscheidungen stellt, die
nicht mehr durch die Norm von Gesetz und Verfassung getroffen
werden können".

Wünsch sprach vom „Gesetz der Situation", Schmitt behauptet:

„Alles Recht ist Situationsrecht". Wenn somit eine Aende-
rung der Situation eintritt — und die Aenderung muss eintreten,
"') Die neueste Schrift, die sich mit Schmitt beschäftigt, stammt von Hans

Krupa, „Carl Schmitts Theorie des Politischen" (Leipzig 1937)

115



weil, existenzphilosophisch gesehen, Situationen überhaupt nicht
gleich bleiben —, so entsteht ein neuer Zustand, der durch die

Anwendung der überlieferten Normen nicht mehr bewältigt werden

kann4). Es muss somit eine neue, der Situation angepasste
Norm, ein neues „Gesetz" geschaffen werden. Für konkrete
einmalige Situationen gibt es auch nur konkrete einmalige
Entscheidungen. Das war die existenzphilosophische Behauptung
Wünschs. Sie lässt sich tale quale auf die staatlichen Probleme
übertragen: generell-rechtliche Regelung ist für Normalfälle
möglich. Sobald aber normwidrige, d. h. unvorhergesehene Fälle
eintreten, muss eine neue Ordnung geschaffen werden; der Rückgriff

auf das „geltende Recht" wird hinfällig, weil es die neue
Situation nicht vorausgesehen hatte, nicht voraussehen konnte.
Leben ist eben nach dieser Auffassung chaotische Unordnung,
die von Fall zu Fall zur Ordnung verwandelt werden muss.

Nun drängt sich aber unabweisbar eine Frage auf. Jede
Entscheidung — und der Mensch muss sich ständig entscheiden, die
Umwelt fordert dies von ihm, sein Leben ist ein unaufhörliches
Agieren und Reagieren — erfolgt nach bestimmten Grundsätzen.
Selbst wenn eine Entscheidung heischende Situation noch so

unvergleichlich mit allen früheren Situationen wäre, so würde
der Mensch auf überlieferte Normen zurückgreifen, um das

Ungewöhnliche zu bewältigen. Ob wir nun der Meinung sind, dass

die Gesetze, nach denen wir uns verhalten, in einen göttlichen
Schöpfer gründen oder in der Natur des Menschen verwurzelt
sind, ob sie durch Gewöhnung und Anpassung nach dem Prinzip

der Unlustvermeidung konstruiert werden, bleibt gänzlich
belanglos im Hinblick auf die Tatsache, dass wir uns nach
Gesetzen entscheiden. Wenn man aber, wie das Wünsch und
Schmitt tun, die Situation verabsolutiert, sie als unvergleichbar,
einmalig und einzigartig erklärt, so nämlich, dass keine wie
immer gefundene Norm mehr angewendet werden kann, wie — so
lautet die entscheidende Frage — wird dann eine Entscheidung
überhaupt gefunden und gefällt? Die letzte Instanz ist, wenn alle
Normen fehlen, die Macht. Schmitts Staatslehre ist eine deutsche
Notstandsideologie, mit der man alles, aber alles rechtfertigen
kann. In der Tat: wenn einerseits sämtliche sittlichen Normen,

4) vergl. darüber Krupa S. 19

IIb



seien sie aufklärerisch-naturrechtlich oder christlich-naturrecht-
lich begründet, angesichts konkreter Situation illusorisch werden,
wenn sämtliche positiven Gesetze am Ausnahmefall zu Schanden

werden, anderseits aber doch immer in jeder Situation eine

Entscheidung getroffen werden muss, so bleibt nichts anderes

übrig als der Rückgriff auf die Gewalt, die selbstherrlich auf
Grund ihres Machtbesitzes entscheidet, was nun im konkreten
Falle als „Recht" zu gelten habe.

Die vorgeführte pseudo-wissenschaftliche Argumentation, die
nichts anderes ist als der ideologische Versuch, die Entscheidung
jeweiliger Machthaber mit einem Schein von Recht zu versehen,
könnte hier als typisch angesprochen werden für die Staatslehren

von Diktaturen.
*

Es ist vielleicht nicht zwecklos, einen Blick auf die schweizerischen

Verhältnisse zu werfen. Wir befinden uns seit geraumer
Zeit im Zusammenhang mit der Wirtschaftskrise auf dem Wege
zu einem ausgedehnten autoritären Bundesstaatsrecht. Das

Krisenrecht des Bundes, das sich intra und extra constitutionem
bewegt, regelt Ausnahmefälle, die im Verlaufe der politischen
und wirtschaftlichen Krise zu Tage treten. Dabei berufen sich
die Bundesbehörden auf ein Notrecht. Es haben innerhalb kurzer
Frist Robert Haab und Zaccaria Giacometti die Rechtspraxis
der Bundesbehörden eingehend geschildert und mit vollem Recht
ihre warnende Stimme erhoben5). Das Ergebnis, zu dem Giacometti

nach seinen sorgfältigen gründlichen Ueberlegungen
kommt, hat eine fatale Aehnlichkeit mit jenem „Situations"-
Recht, von dem Schmitt spricht. „Situations"-Recht rekurriert,
weil es weder auf naturrechtliche sittliche Normen abstellt noch
sich an das positiv-geltende Recht halten zu können glaubt, auf
die Macht. Das nämlich stellt Giacometti fest, wenn er sagt:
„Qualitativ kommt es ja auf dasselbe heraus, ob man sich
gegenüber klarem völkerrechtlichem Vertragsrecht oder gegenüber
eindeutigen Staatsverfassungsvorschriften auf einen Notstand
beruft und demgemäss handelt. In beiden Fällen geht eben Macht

6) Robert Haab „Krisenrecht" (Basel 1936) und Zaccaria Giacometti,
Verfassungsrecht und Verwaltungspraxis der Schweizerischen Eidgenossenschaft
(Autoritäres Bundesstaatsrecht) in „Festgabe für Fritz Fleiner zum 70.

Geburtstag" (Zürich 1937).

117



vor Recht". Und Haab, vom gleichen Verantwortungsgefühl
wie Giacometti beseelt, sagt: „Letzten Endes geht es um die
Idee des Rechts selber. Auch das Vertrauen des Rechtsgenossen
ist die Sicherheit, die Kontinuität und die innere Harmonie seiner

Rechtsordnung und das Bewusstsein, dass die Rechtsanwendung

mit den nötigen Rechtsschutzgarantien umgeben ist,
bilden ein Kapital, von dem man nicht ungestraft zehrt. Daher
mögen diejenigen, auf deren Schultern die schwere Last der

Verantwortung ruht, sich vorsehen, dass nicht das Recht der
Krise zu einer Krise des Rechts und des Rechtsempfindens des

Volkes führe".
Es untersteht keinem Zweifel, dass der Rückgriff auf

Situationsethik und Situationsrecht den bequemsten Ausweg aus
einer faktisch schwierigen und notvollen Lage bilden. Aber der
bequemste Ausweg braucht ja nicht auch der richtige zu sein.
Vor allem aber ist es nicht ungefährlich, ein ethisches und rechtliches

Normensystem in seinen Grundlagen dadurch zu erschüttern,

dass man den Nachweis seiner Situationsgebundenheit
und damit seiner nur relativen Bedeutung erbringt. Situationsgebunden

im weitesten Sinne des Wortes ist freilich jede
sittliche und rechtliche Entscheidung und Regelung. Denn Leben
heisst nun einmal in Lösung heischenden Situationen stehen.
Aber wer eine Ethik oder ein Recht auf seine Situationsgebundenheit

oder Standortsbedingtheit hin prüft und auf die tatsächlich

bestehende Relation von Ethik und Situation oder Recht
und Standort stösst, muss folgerichtigerweise sich auch gefallen

lassen, dass sein eigenes kritisches Gerät und vor allem sein
Masstab der Kritik als Standort- und situationsgebunden erwiesen

wird6). Wenn wir dann aber anlässlich der Auseinandersetzung

standortlich gebundener Anschauungen darauf verzichten,

nach einem Ueberstandortlichen zu suchen, so bleibt nichts
anderes übrig als die Entscheidung durch Macht und Gewalt.
Die geistige Auseinandersetzung wird sinnlos, weil Wahrheit
— um mit Nietzsche, dem beredten Wegbereiter dieser
Anschauungen zu argumentieren — nur zu einer Setzung, zu einem

„Festgemachten" des Willens zur Macht wird. Wenn das Ge-

") Vergl. in diesm Zusammenhang die erheblich durch Carl Schmitt beein-
flusste Arbeit von Oskar Werner Kaegi „Zur Entstehung, Wandlung und
Problematik des Gewaltenteilungsprinzips" (Zürich 1937), vor allem S. 208 ff.

118



setz, das Sittengesetz oder das Rechtsgesetz, nichts anderes sind
als die Festlegung und Abgrenzung eines Machtverhältnisses,
(was sie gewiss auch sind), dann kann nicht mehr von Gerechtigkeit

im staatlichen Leben der Ethik im persönlichen und zwischen
menschlichem Dasein die Rede sein. Denn Gerechtigkeit und

Ethik, sollen diese Vorstellungen nicht völlig bedeutungslos
werden, müssen auf ein Ueberzeitliches, auf die Idee hin,
ausgerichtet sein.

Kritik und Bewunderung
von Bernard v. Brentano

jas Recht ist die Herrschaft über die Herrschaft", heisst
Tf*—* es in den Upanishad. Ueber den Regierenden muss eine

Macht stehen, welche sich nahtlos über beide wölbt, über die
Regierten wie über die Regenten. Andernfalls werden die einen zu

Untertanen, die andern zu Tyrannen, eine Entwicklung, welche
dem Gesetz der Anlage folgt. Iii der Kunst, und besonders

in der Literatur, sind die Kritiker Herrscher. Wenn auch
verkehrte Rezensionen mächtiger Zeitungen ein Talent nicht
ersticken können, es aufzuhalten oder sogar vom Weg abzulenken

vermögen sie. Darum sollte, ähnlich dem Recht, über
Kritikern und Schriftstellern die öffentliche Meinung stehen; wo
sie besteht und sich zu äussern vermag, wird der Kritiker aus
einer Art von Zensor zum parlamentarischen Minister; er kann

gestürzt werden, wenn er Fehler macht oder gar Unrecht tut.
Wie aber nun Kritik geschrieben werden soll, vermag im
allgemeinen weder der Kritisierte noch die öffentliche Meinung
auszusagen; jener ist befangen, diese vermag nur zu reagieren,
nicht zu agieren, was auch nur in sehr seltenen Fällen ihre
Aufgabe ist.

Mir ist von jeher eine Kritik als wahrer Kanon der grossartigen

und befruchtenden Kunst der richtenden Analyse erschienen,

ich meine den Essay über Paul Potter in Eugen Fromen-
tin's Buch: Les maitres d'autrefois.

Ud


	Ueber die Auflösung des Gesetzesbegriffs

