
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 12

Artikel: Gallus und die heidnischen Alemannen

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Er wird zur Stelle sein, wenn die Runse das Wuhr einzureissen
droht. Dass wir noch solche Leute haben und sie sich von Stunde
zu Stunde mehren, ist unser Trost und unser Trutz. Darum
freuen wir uns, dass die Demokratie wiederum ein Prüfstein
geworden ist. Die Geschichte bietet uns eine verpflichtende
Gelegenheit, andern und uns zu zeigen, dass unser Freistaat alle
Tragik letzten Endes durch den unerschütterlichen Trost
überwindet, der darin besteht: die Demokratie allein gewährleistet
dem Menschen, inmitten seiner Mitmenschen im würdigsten Sinne
Mensch zu sein.

Gallus und die heidnischen Alemannen
Von Fritz Blanke

I I eber den heidnischen Glauben der Alemannen findet sich
die älteste Kunde bei dem gut unterrichteten Byzantiner

Agathias, der um 570 in seiner Geschichte des Gotenkrieges
kurz von den Pferde-, Stier- und anderen Tieropfern der
Alemannen und von der bei ihnen herrschenden Verehrung gewisser
Eäume, Flussläufe, Hügel und Schluchten berichtet. Einen zweiten

Baustein zur Kenntnis der alemannischen Religion liefert
Jonas (in der um 640 abgefassten Vita Columbani) mit seiner
Schilderung des Trinkens der Wotansminne (vergl. Nr. VII, S. 420).
Einen dritten Zeugen für den vorchristlichen Alemannenglauben
sah man bis vor kurzem in dem Gründer des Klosters Reichenau,
dem heiligen Pirmin. Den heidnischen Aberglauben, den Pirmin
ln seiner Schrift „Scarapsus" ausführlich darstellt, glaubte man
auf die Alemannen, unter denen Pirmin lange als Missionar
geleitet hatte, beziehen zu dürfen. Aber neuere Forschung hat
gezeigt, dass der Scarapsus vor 724, d. h. bevor Pirmin auf die
Reichenau und damit nach Alemannien kam, abgefasst wurde
und dass er folglich nicht als Quelle für alemannisches Heidentum

gelten kann. Vielmehr spiegelt sich in ihm die Lage
romanischer Länder wieder, eine schmerzliche Erkenntnis für je-
^en, der bisher dankbar im Scarapsus das reichste Zeugnis für
den altalemannischen Glauben schätzte. Aber diese Einbusse wird

743



zum Teil wieder wettgemacht durch andere Urkunden, die uns

ein lebensvolles und getreues Bild des alemannischen Heidentums

bieten, die aber in ihrer Eigenschaft als Quellen der
vorchristlichen Alemannenreligion noch nicht genügend bekannt

geworden sind. Ich meine die Lebensbeschreibungen des heiligen
Gallus.

Von den uns aufbewahrt gebliebenen Viten des heiligen Gallus
stammt die älteste, entdeckt von Emil Egli, aus dem Ende des

8. Jahrhunderts; sie ist nur in Bruchstücken, die übrigens für
unsere religionsgeschichtliche Fragestellung keinen Ertrag
bergen, erhalten. Diese früheste Lebensgeschichte wurde von einem

Alemannen, dem im Jahre 824 in St. Gallen gestorbenen Mönche

Wetti überarbeitet; diese Vita ist vollständig auf uns gekommen.

Wettis Darstellung wieder wurde überarbeitet von Wala-
frid Strabo (gestorben 849 als Abt der Reichenau) ; auch Stra-
bos Vita ist vollständig erhalten. Auf die Gallusviten von Wetti
und Strabo stütze ich mich im Folgenden.

Wenn wir die zahlreichen Heiligenleben der Karolingerzeit
auf ihre Nachrichten über die altgermanische Religion
durchforschen, so stellt sich bald die besondere Ergiebigkeit der

Galluslebensgeschichten heraus; sie bieten tatsächlich über
heidnische Vorstellungen die meisten Angaben. Aber sind es

zuverlässige Angaben? Schon Jakob Grimm in seiner unerschöpflichen

und unerschöpften Deutschen Mythologie (erstmals
erschienen 1835) und nach ihm der Holländer L. Knappert (in der
Revue de l'histoire des religions 1894) haben durch Vergleich
mit dem gemeingermanischen Religionsgut die Glaubwürdigkeit

der Mitteilungen, die die Gallusviten über das alemannische
Heidentum bringen, aufgezeigt; für jede von Wetti und Strabo
erwähnte alemannisch-heidnische Vorstellung konnten Grimm
und Knappert bei den andern deutschen Stämmen Parallelen
nachweisen, gewiss ein Zeichen, dass den Gallusviten die
Anschauung des echten Heidentums zugrundeliegt. Dass dieses

Heidentum in allen Einzelheiten demjenigen entspreche, das

Gallus noch selber antraf, soll damit nicht behauptet sein.
Zwischen dem Tode des Gallus (Mitte des 7. Jahrhunderts) und

der Abfassung seiner auf uns gekommenen Lebensgeschichten
liegen 130—200 Jahre, ein Zeitabschnitt, in welchem der
ursprüngliche geschichtliche Kern des Galluslebens manche spä-

744



teren Erweiterungen erfahren hat, indem die Nachfahren ihre
eigenen Vorstellungen und Meinungen in das Bild des Heiligen
zurücktrugen. So mögen auch die Nachrichten, die aus dem 7.

Jahrhundert über Begegnungen, die Gallus mit heidnischem
Brauchtum hatte, überliefert wurden, im Laufe des 8. und
beginnenden 9. Jahrhunderts aus der eigenen Kenntnis des immer
noch nachlebenden Heidenglaubens nachträglich noch bereichert
worden sein. Aber ob nun Wetti und Strabo das Heidentum ihrer
eigenen Zeit oder das eines früheren Zeitraums schildern, die
Hauptsache ist für uns, dass es sich dabei, und das dürfte nach
Grimms und Knapperts Untersuchungen feststehen, um wirkliches

geschichtliches alemannisches Heidentum handelt.
Selbstverständlich ist die Beschreibung dieses Heidentums in

unseren Viten nicht unparteiisch, sie ist sogar höchst feindselig.
Die germanischen göttlichen Wesen, ob sie nun der niederen
oder der höheren Mythologie angehören, werden von Wetti und
Strabo zumeist kurzweg als „Dämonen", also als teuflische Geister

bezeichnet, d. h. die Existenz dieser mythischen heidnischen
Wesen wird nicht geleugnet, aber sie wird vom christlichen
Standort aus gedeutet: Die germanischen Götter leben, aber
sie leben als Glieder des Teufelsreiches, sie sind in Wirklichkeit

nicht Götter, sondern Ausgeburten der Hölle, und die
Religion der Alemannen ist darum überhaupt keine eigentliche
Religion, sondern Anbetung des Satans; das ist dieselbe „Ver-
teufelung" der heidnischen Religionswelt, die wir auch in den
Geschichten der übrigen Germanenbekehrer finden. (Näheres
darüber bei Herbert Achterberg: Interpretatio Christiana.
Verkleidete Glaubensgestalten der Germanen auf deutschem Boden.
1930). Die Galluslegenden zollen, wie gesagt, dieser Methode,
die über die verschiedenartigen Gestalten des germanischen
Glaubens den einen Begriff „Dämon" stülpt, reichen Tribut,
aber wir dürfen uns durch diese Vereinerleiung nicht beirren
lassen. Vielmehr müssen wir in jedem Falle prüfen, welches von
den Wesen der altgermanischen Mythologie hinter dem einzelnen

Dämonnamen steckt; bei solcher Prüfung zeigt sich, dass

diejenigen, die die Gallusviten geschaffen haben, über den
germanischen Götterhimmel sehr gut Bescheid wussten.

Welches ist nun das Bild des vorchristlichen Alemannen-
Glaubens, das wir aus den Gallusgeschichten entnehmen kön-

745



nen? Es handelt sich um Heidentum auf dem Boden einer
ehemals römischen Provinz. Daran gemahnt ein in Bregenz
erhaltenes, aus der christlichen Römerzeit stammendes Gotteshaus,
das einstmals der heiligen Aurelia geweiht war. jetzt dient
es den Heiden als Göttertempel. Aber wenn auch ihrem
ursprünglichen Zweck entfremdet, erhebt sich doch mitten unter
dem heidnischen Alemannenvolke eine Kirche, das Symbol einer
fremden Religion, die bereits einmal am Bodensee ihre Banner

aufgepflanzt hatte. Zwar haben die Alemannen das Christentum
wieder zurückgedrängt, aber von seinem Vorhandensein haben
sie doch Kenntnis genommen und werden durch die Aureliakirche

ständig daran erinnert. In der Lebensgeschichte Colum-
bans heisst es sogar (vergl. Nr. VII, S. 423), es hätten sich am

Anfang des 7. Jahrhunderts in Bregenz noch halbheidnische
Christen, wohl die Nachkommen der früheren Bregenzer
Christengemeinde, befunden, was durchaus denkbar ist. Diese

Dinge bedeuten aber, dass wir in der Spätzeit der alemannischen

Religion stehen, wo die alte Abgeschlossenheit gegen Fremdes
durchbrochen ist und wo neue religiöse Möglichkeiten und
Einflüsse am Horizont aufsteigen.

Der Spätzeitcharakter ist der alemannischen Frömmigkeit, wie
die Gallusviten sie zeichnen, auch noch in anderer Hinsicht
aufgeprägt. In Tuggen am Zürichsee stösst Gallus auf heidnische
Tempel und in Bregenz findet er, eingemauert in die ehemalige

Aureliakirche, drei vergoldete eherne Götterbilder. Diese
Angaben widersprechen fraglos der Behauptung des Tacitus, der
in Bezug auf die germanischen Kultstätten in seiner „Germania"

(Kap. 9) schreibt, es entspreche nicht der germanischen
„Anschauung von der Grösse der Himmlischen, die Götter in
Wände einzuschliessen oder sie irgendwie menschenähnlich
nachzubilden; sie weihen Haine und Wälder und Brunnen mit
den Götternamen jenes Geheimnisvollen, das sie nur in frommer

Andacht schauen". Jedoch diese bekannte Nachricht gilt
zwar für die Epoche bis auf Tacitus, aber nicht auch für die
nachtacitëische Zeit. In der Zeit nach Tacitus haben die
Germanen von den Römern den Bau richtiger überdachter Tempelhäuser

und die Sitte der Götterbilder in Menschengestalt
entlehnt. Im Unterschied zu den römischen Tempeln waren die

germanischen aus Holz und konnten darum, was ihr häufiges

746



Schicksal war, von den Missionaren jeweils verbrannt werden.
Auch die Tuggener Tempel sind der Verbrennung zum Opfer
gefallen. Leider schweigen die Texte völlig über Form und
Einrichtung der südgermanischen Tempel, auch Ueberreste von
solchen sind bis jetzt nicht gefunden worden, während wir über
das Aussehen der nordgermanischen, insbesondere der isländischen

Tempel durch Ausgrabungen und literarische Quellen gut
unterrichtet sind.

Von den germanischen Götterbildern ist bisher nur ein
einziges (bei Viborg in Dänemark) entdeckt worden, eine 88 cm
hohe, stark phallische Holzfigur mit einem sorgfältig geschnitzten

Kopf, aber ohne Arme, wohl ein Bild des Frey. Es handelt
sich hier um eine Bildsäule, die in erster Linie ein Porträt des
Gottes geben will. Das trifft sich mit dem Bericht des Arabers
Ibn Fadhlan, der noch am Anfang des 10. Jahrhunderts bei den
Nordgermanen beobachtet hat, wie sie sich „vor einem
aufgerichteten hohen Holze, das wie ein menschliches Gesicht hatte",
niederwarfen. Vermutlich handelt es sich auch bei den Bregen-
zer Götterbildern um Götterstatuen, die wir uns vielleicht ähnlich

wie die nordischen denken dürfen, nur mit dem Unterschied,
dass als Herstellungsstoff der Bregenzer Götterplastik „aes"
(d. h. Erz oder Bronze, Kupfer), das dann vergoldet wurde,
genannt wird, während wir sonst nur hölzerne germanische
Götterfiguren kennen. Leider erwähnen die Gallusgeschichten
die Namen der drei Bregenzer Götter nicht. Götterdreiheiten
bei den Germanen sind zwar auch sonst belegt, so leisteten z.
B- die Isländer ihren Eidschwur den drei Göttern Frey, Njörd
und Thor, und die zum Christentum übergetretenen Sachsen

uiussten bei der Taufe den Göttern Donar, Wodan und Saxnot
absagen, ja sogar eine zweite Dreigötterskulptur ist bezeugt,
uämlich durch den Hamburgischen Chronisten Adam von Bremen

(J- 1085), der erzählt, von den heidnischen Schweden seien
ln einem vergoldeten Tempel zu Upsala drei Statuen (je Odins,
Thors und Friccos) verehrt worden. Der Bregenzer Dreigötterkult

hat also bei den anderen Germanen sein deutliches Gegenstück.

Aber allerdings im Hinblick auf die Frage, wie die
Gottheiten hiessen, denen in Bregenz drei Statuen geweiht waren,
helfen uns diese Parallelen nicht weiter; vielmehr zeigen sie

gerade, dass die Göttertrias in jedem der drei aufgezählten

747



Stämme wieder eine andere war. So müssen wir auch für die
Alemannen wieder eine eigene Götterdreiheit annehmen. Einer
ihrer drei Götter dürfte sicher Wotan gewesen sein, hat doch
auch Columban die Wotanverehrung bei den Alemannen

vorgefunden. Auch Donar mag zu den Dreien gehört haben,
denn sein Kult ist gemeingermanisch bezeugt. Dagegen ist völlig

unklar, wer wohl die dritte Gottheit gewesen ist. Den
Zusammenhang zwischen diesen Göttern und ihren Bildsäulen müssen

wir uns möglichst eng denken, etwa in dem Sinne, dass der
Gott in seinem Bilde wohnend gedacht wurde, denn nur so
erhält das Verhalten des Gallus gegenüber den Bregenzer Kulf-
bildern seine eigentliche Spitze: er zerschmettert sie vor aller
Augen an den Felsen und versenkt sie dann in der Tiefe des

Sees, in dem Bewusstsein, dadurch die Heiden von der
Ohnmacht ihrer Götter zu überzeugen.

Neben dem Glauben an die drei in Bregenz verehrten Hauptgötter

steht bei den Alemannen wie bei allen heidnischen
Germanen das grosse Gebiet der sogenannten niederen Religiosität,

die sich auf den Natur- und Dämonenglauben und auf die
Zauberei erstreckt. Die Alemannen glauben an Geister, die an
einem einzelnen Stück Natur haften, an Naturgeister also, deren
einer in einem bestimmten Baum oder Wald, der andere auf
einem bestimmten Berg oder in einem bestimmten Wasser
wohnt. Daran denkt schon Agathias, wenn er von dem alemannischen

Baum-, Fluss-, Hügel- und Schluchtenkult spricht. Für diesen

Naturgeisterglauben bieten die Gallusviten mehrere Beispiele.
Auf einem Berge bei Bregenz (dem Pfänder?) haust ein Berggeist,
der sicher als Riese vorzustellen ist, während zu den Füssen
des Berges im Bodensee ein Wassergeist, der männlichen
Geschlechtes, als Wassermann, zu denken sein wird, seine Wohnung

hat. Wenn die Galluslegenden zu erzählen wissen, dass

der Berg- und der Wassergeist gemeinsam ratschlagen, wie sie

den heiligen Gallus in seiner Arbeit stören können, so ist von
solch gegenseitiger Hilfe der Naturgeister auch sonst in der
germanischen Mythologie berichtet. Auch die weiblichen
Flussgeister, die Nixen, treten in den Gallusgeschichten auf; zweien

von ihnen begegnet der Heilige an einer Bucht der Steinach, sie

klagen über den Tod der von Hiltibold, dem Diener des Gallus,
in der Steinach gefangenen Fische; es besteht also eine enge

748



Beziehung zwischen den Nixen und den Tieren, die diesen Fluss,
das Element der Nixen, bevölkern. Offenbar waren die Nixen
zugleich die Schützerinnen der Fische. Die Alemannen kennen
auch wie alle Germanen Geister, die nicht mit einem bestimmten

Stück Landschaft verwachsen, sondern gleichsam freischwebend

sind und für die die Unsichtbarkeit und Verwandlungs-
fähigkeit bezeichnend ist (sog. Dämonen unter dem Namen :

Alp, Schrat, Nachtmahr). In Fridiburga, die Tochter des Herzogs
Cunzo in Ueberlingen am Bodensee, ist ein solcher Geist
eingezogen, um das Mädchen teuflisch zu quälen, bis er endlich unter

des Gallus Beschwörung in Gestalt eines hässlichen Vogels
die von ihm Besessene wieder verlässt. Schliesslich spielt in der
niederen Frömmigkeit der Germanen die menschliche Zauberei,

insbesondere die Ueberzeugung, dass man einem anderen
einen Schadenzauber beifügen oder selber einen solchen erleiden

kann, eine grosse Rolle. Von hier aus ist es zu verstehen,
wenn die heidnischen Alemannen Gallus beschuldigen, dass er
die öffentliche Jagd am Bodensee zugrundegerichtet habe. Er
hat das in ihren Augen vermittelst des Schadenzaubers
fertiggebracht.

Es liegt auf der Hand, dass gegenüber einem Heidentum, das
so wie das alemannische alle Bezirke des Lebens durchwob, das
Christentum nur langsam durchdrang. Es bedurfte der zähen
Arbeit vieler Geschlechter von Priestern und Mönchen, bis die
Alemannen ihren heidnischen Bräuchen absagten. An dieser sich
durch lange Zeit hindurchziehenden Bekehrungsarbeit hatte die
Stiftung des heiligen Gallus, das Kloster St. Gallen, einen
entscheidenden Anteil. Anders stellen die Galluslegenden den
Vorgang der Alemannenbekehrung dar. Sie schreiben dem Stifter
von St. Gallen die Wirkung zu, die in Wirklichkeit erst seine
Stiftung nach und nach unter den Alemannen ausgeübt hat. Nach
den Viten ist es Gallus selber, der den Heidenglauben im Lande
der Alemannen endgültig vernichtete; das ist eine legendäre
Cebersteigerung des Heiligen, die aus dem Bestreben verständlich

ist, auf Gallus den ganzen Ruhm zu häufen, der dem christlichen

Nationalheros des Alemannenvolkes zukam.
Der Weise, wie die Gallusgeschichten den Sieg ihres Helden

über die heidnischen Götter darstellen, kann man Grossartigkeit

nicht absprechen. Wir denken heute bei einem christlichen

749



Missionar an einen Mann, der den Glaubensirrtümern fremder
Völker zu Leibe geht. In ganz andern Zusammenhängen schauen

unsere Viten die Arbeit eines Heidenapostels. Er hat nicht zu

kämpfen bloss gegen die Produkte menschlicher Einbildungskraft,

denn das Heidentum ist nicht nur ein menschliches
Gedankengemächte, sondern es ist der Ausdruck der satanischen
Welt. Das Missionswerk des Gallus ist für diejenigen, die seine
Legenden geschaffen haben, ein Krieg gegen den Teufel und
gegen die verschiedenen Verkörperungen, die der Teufel in den
heidnischen Göttern, in den Naturgeistern und den dämonischen
Geistern angenommen hat.

Dieser Kampf beginnt in Tuggen am Zürichsee, wo Gallus
Feuer in die Göttertempel legt und ihre verkohlten Reste im
See versenkt, eine Schroffheit des Vorgehens, die in der
Germanenmission auch sonst häufig ist und die sofort begreiflich
wird, wenn man bedenkt, dass es sich bei diesen Tempeln ja
für die Germanenbekehrer um Behausungen des Satans handelt.
Die Viten sind so ehrlich, zuzugeben, dass die Verbrennung ihren
Zweck nicht erreicht, der aufsteigende Rauch ihrer verbrannten
Kultstätten beweist den Tuggenern die Unkraft ihrer Götter
nicht, sondern bringt nur das Volk gegen die Missionare auf,
sodass diese fliehen müssen. Sie kommen über Arbon nach Bre-

genz, wo Gallus, auch hier stürmisch in seinem Angriffsgeist, als

furchtloser Bilderstürmer die Statuen der alemannischen Hauptgötter

zertrümmert und in den Bodensee wirft, so dem Teufel
eine weitere schwere Schlappe zufügend. Diesmal sieht wenigstens

ein Teil des Volkes die Ohnmacht der alten Götter ein und
bekehrt sich zum Christengott: „Der andere Teil ging zornig
und aufgebracht in voller Wut von dannen". Die Aureliakapelle,
in der die Heiden die Götterbilder angebracht hatten, kann der
Heilige nun durch Umweihung der ursprünglichen Patronin
zurückgeben.

Aus den Tempeln ist der Satan nunmehr verjagt, aber er ist
noch nicht ganz geschlagen. Noch hat er seinen Sitz in den beiden

Naturgeistern auf dem Berge und im See, und es gilt für
Gallus, ihn auch aus diesem Zufluchtsort aufzuscheuchen. Die
Stelle, die uns diese Begegnung schildert, lautet bei Wetti so:
„Im rollenden Laufe der Zeit pflegte der Erwählte Gottes Gallus

die Netze in die klare Flut während der Stille der Nacht zu

750



senken, als er einmal den Geist vom Gipfel des Berges nach,

seinem Genossen rufen hörte, der sich in den Abgründen des,

Sees befand. Auf die Antwort desselben: ,Hier bin ich' entgegnete

der Berggeist: ,Mache dich auf zu meiner Hilfe! Siehe

Fremdlinge sind gekommen, welche mich aus meinem Tempel
geworfen haben; komm, komm, hilf uns dieselben aus dem Lande
vertreiben'. Der Seegeist erwiderte: ,Siehe, einer von jenen
ist auf dem See, dem werde ich aber niemals schaden können.
Denn ich wollte seine Netze zerreissen, aber besiegt trauere ich.
Mit dem Zeichen des Gebets ist er stets umgeben und niemals
vom Schlafe überwältigt'."

Es ist die Stimmung der Götterdämmerung, die uns aus diesem
klagenden Zwiegespräch entgegenklingt. Die beiden Geister wissen,

dass ihre Lage hoffnungslos ist, dass sie zum Tode verurteilt

sind. Damit, dass Gallus sie gehört und entdeckt hat, ist
auch ihr Untergang besiegelt. Er begibt sich mit seinem Fischerboot

ans Gestade zurück und meldet Columban, was vorgefallen.
Dieser will die Brüder zu dämonenabwehrendem Gebet in der
Kirche versammeln, aber in dem Augenblick, wo er das Glockenzeichen,

das die Brüder rufen soll, ertönen lässt, hört man die
Geister unter schrecklichem Geheul verschwinden. Nur der
Glocke, die hier noch ihren ursprünglichen apotropäischen, die
Dämonen vertreibenden Sinn besitzt, hatte es bedurft, um der
Herrschaft der autochthonen Geister ein Ende zu bereiten.

Aber immer noch hat der Satan seine Schlupfwinkel. An der
Steinach zwischen Arbon und St. Gallen tritt er Hiltibold, dem
Diakon des Gallus, leibhaftig in Gestalt zweier Nixen, die
zum Bade sich anschicken, entgegen. Sie werfen gegen Hiltibold

Steine und beschuldigen ihn: „Du hast jenen Mann in diese
Wildnis geführt, einen ungerechten und neidischen Menschen,
der uns immer bei unseren bösen Taten übermächtig ist". Hiltibold

ist über die „zwei Teufel in Weibergestalt, die nackt am
Ufer standen" erschrocken. Er eilt zu Gallus, um ihn zu holen,
und vor Gallus entfliehen die beiden Nixen durch den Lauf des
Flusses bis zum Scheitel des Berges. Gallus ruft ihnen im Na-
nien des dreieinigen Gottes nach, dass sie niemals mehr an diesen
Ort zurückkommen dürfen. Damit sind auch die Geister des Flusses

gebannt.

751



Jedoch die Verfolgung des Teufels ist noch immer nicht zu
Ende. Er zieht sich noch einmal in eine Deckung zurück, aber
auch dort wird er von dem Heiligen ans Licht gezogen. Der
Satan nimmt als Schrat von der Herzogstochter Fridiburga
Besitz, um von da aus noch einen letzten verzweifelten Kampf zu
kämpfen. Bischöfe werden zu Hilfe gerufen, aber sie können
den bösen Geist nicht austreiben, und die Krankheit des
Mädchens scheint unheilbar, bis der Geist selber, der aus der Kranken

redet, im Gespräch mit den Bischöfen den Namen des Mannes

verrät, dem allein er nicht gewachsen ist. Der teuflische
Geist erklärt: „Auf euer Geheiss (ihr Bischöfe) werde ich
niemals weichen, aber es ist ein Mann namens Gallus, der mich aus

Tuggen vertrieb, wo ich lange gewohnt habe, und dort alle meine

Wohnungen zerstörte, und wieder traf er mich in Bregenz und
von dort vertrieb er mich auf ähnliche Weise... zur Strafe
dafür bin ich in dieses Mädchen gefahren. Wenn nicht gerade er
kommt, werde ich von hier nicht weichen". Nun wird Gallus
herbeigeholt und seinem Gebet gelingt es, den Geist
auszutreiben und damit das letzte Teufelsbollwerk zu zerstören und
unter das Werk einer Befreiung der Alemannen aus diabolischer
Gefangenschaft den Schlusstein zu setzen.

752


	Gallus und die heidnischen Alemannen

