Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 12

Artikel: Gallus und die heidnischen Alemannen
Autor: Blanke, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Er wird zur Stelle sein, wenn die Runse das Wuhr einzureissen
droht. Dass wir noch solche Leute haben und sie sich von Stunde
Zu Stunde mehren, ist unser Trost und unser Trutz. Darum
freuen wir uns, dass die Demokratie wiederum ein Priifstein
geworden ist. Die Geschichte bietet uns eine verpflichtende Ge-
legenheit, andern und uns zu zeigen, dass unser Freistaat alle
Tl‘agik letzten Endes durch den unerschiitterlichen Trost iiber-
Windet, der darin besteht: die Demokratie allein gewihrleistet
dem Menschen, inmitten seiner Mitmenschen im wiirdigsten Sinne
Mensch zu sein.

Gallus und die heidnischen Alemannen
Von Fritz Blanke

Ueber den heidnischen Glauben der Alemannen findet sich

die ilteste Kunde bei dem gut unterrichteten Byzantiner
Agathias, der um 570 in seiner Geschichte des Gotenkrieges
kurz von den Pferde-, Stier- und anderen Tieropfern der Ale-
Mannen und von der bei ihnen herrschenden Verehrung gewisser
Biume, Flussliufe, Hiigel und Schluchten berichtet. Einen zwei-
ten Baustein zur Kenntnis der alemannischen Religion liefert
Jonas (in der um 640 abgefassten Vita Columbani) mit seiner Schil-
derung des Trinkens der Wotansminne (vergl. Nr. VII, S. 420).
Einen dritten Zeugen fiir den vorchristlichen Alemannenglauben
Sah man bis vor kurzem in dem Griinder des Klosters Reichenau,
_dem heiligen Pirmin. Den heidnischen Aberglauben, den Pirmin
' seiner Schrift ,,Scarapsus” ausfiihrlich darstellt, glaubte man
auf die Alemannen, unter denen Pirmin lange als Missionar ge-
arbeitet hatte, beziehen zu diirfen. Aber neuere Forschung hat
g€zeigt, dass der Scarapsus vor 724, d. h. bevor Pirmin auf die
Reichenau und damit nach Alemannien kam, abgefasst wurde
und dass er folglich nicht als Quelle fiir alemannisches Heiden-
tum gelten kann. Vielmehr spiegelt sich in ihm die Lage ro-
Manischer Linder wieder, eine schmerzliche Erkenntnis fiir je-
den, der bisher dankbar im Scarapsus das reichste Zeugnis fiir
den altalemannischen Glauben schitzte. Aber diese Einbusse wird

743



zum Teil wieder wettgemacht durch andere Urkunden, die uns
ein lebensvolles und getreues Bild des alemannischen Heiden-
tums bieten, die aber in ihrer Eigenschaft als Quellen der vor-
christlichen Alemannenreligion noch nicht geniigend bekannt
geworden sind. Ich meine die Lebensbeschreibungen des heiligen
Gallus.

Von den uns aufbewahrt gebliebenen Viten des heiligen Gallus
stammt die ilteste, entdeckt von Emil Egli, aus dem Ende des
8. Jahrhunderts; sie ist nur in Bruchstiicken, die iibrigens fiir un-
sere religionsgeschichtliche Fragestellung keinen Ertrag ber-
gen, erhalten. Diese friitheste Lebensgeschichte wurde von einem
Alemannen, dem im Jahre 824 in St. Gallen gestorbenen Mdnche
Wetti iiberarbeitet; diese Vita ist vollstindig auf uns gekom-
men, Wettis Darstellung wieder wurde iiberarbeitet von Wala-
frid Strabo (gestorben 849 als Abt der Reichenau); auch Stra-
bos Vita ist vollstindig erhalten. Auf die Gallusviten von Wetti
und Strabo stiitze ich mich im Folgenden.

Wenn wir die zahlreichen Heiligenleben der Karolingerzeit
auf ihre Nachrichten iiber die altgermanische Religion durch-
forschen, so stellt sich bald die besondere Ergiebigkeit der
Galluslebensgeschichten heraus; sie bieten tatsichlich iiber heid-
nische Vorstellungen die meisten Angaben. Aber sind es zu-
verliassige Angaben? Schon Jakob Grimm in seiner unerschépf-
lichen und unerschopften Deutschen Mythologie (erstmals er-
schienen 1835) und nach ihm der Hollinder L. Knappert (in der
Revue de I’histoire des religions 1894) haben durch Vergleich
mit dem gemeingermanischen Religionsgut die Glaubwiirdig-
keit der Mitteilungen, die die Gallusviten iiber das alemannische
Heidentum bringen, aufgezeigt; fiir jede von Wetti und Strabo
erwahnte alemannisch-heidnische Vorstellung konnten Grimm
und Knappert bei den andern deutschen Stimmen Parallelen
nachweisen, gewiss ein Zeichen, dass den Gallusviten die An-
schauung des echten Heidentums zugrundeliegt. Dass dieses
Heidentum in allen Einzelheiten demjenigen entspreche, das
Gallus noch selber antraf, soll damit nicht behauptet sein. Zwi-
schen dem Tode des Gallus (Mitte des 7. Jahrhunderts) und
der Abfassung seiner auf uns gekommenen Lebensgeschichten
liegen 130—200 Jahre, ein Zeitabschnitt, in welchem der uf~
spriingliche geschichtliche Kern des Galluslebens manche spa-

744



teren Erweiterungen erfahren hat, indem die Nachfahren ihre
eigenen Vorstellungen und Meinungen in das Bild des Heiligen
zuriicktrugen. So mogen auch die Nachrichten, die aus dem 7.
Jahrhundert iiber Begegnungen, die Gallus mit heidnischem
Brauchtum hatte, iiberliefert wurden, im Laufe des 8. und be-
ginnenden 9. Jahrhunderts aus der eigenen Kenntnis des immer
noch nachlebenden Heidenglaubens nachtraglich noch bereichert
worden sein. Aber ob nun Wetti und Strabo das Heidentum ihrer
eigenen Zeit oder das eines fritheren Zeitraums schildern, die
Hauptsache ist fiir uns, dass es sich dabei, und das diirfte nach
Grimms und Knapperts Untersuchungen feststehen, um wirkli-
ches geschichtliches alemannisches Heidentum handelt.

Selbstverstidndlich ist die Beschreibung dieses Heidentums in
unseren Viten nicht unparteiisch, sie ist sogar hochst feindselig.
Die germanischen géttlichen Wesen, ob sie nun der niederen
oder der hoheren Mythologie angehoren, werden von Wetti und
Strabo zumeist kurzweg als ,,Dimonen”’, also als teuflische Gei-
ster bezeichnet, d. h. die Existenz dieser mythischen heidnischen
Wesen wird nicht geleugnet, aber sie wird vom christlichen
Standort aus gedeutet: Die germanischen Gotter leben, aber
sie leben als Glieder des Teufelsreiches, sie sind in Wirklich-
keit nicht Gotter, sondern Ausgeburten der Hélle, und die Re-
ligion der Alemannen ist darum iiberhaupt keine eigentliche
Religion, sondern Anbetung des Satans; das ist dieselbe ,Ver-
teufelung”” der heidnischen Religionswelt, die wir auch in den
Geschichten der iibrigen Germanenbekehrer finden. (Niheres
dariiber bei Herbert Achterberg: Interpretatio christiana. Ver-
kleidete Glaubensgestalten der Germanen auf deutschem Boden.
1930). Die Galluslegenden zollen, wie gesagt, dieser Methode,
die iiber die verschiedenartigen Gestalten des germanischen
Glaubens den einen Begriff ,,Didmon” stiilpt, reichen Tribut,
aber wir diirfen uns durch diese Vereinerleiung nicht beirren
lassen. Vielmehr miissen wir in jedem Falle priifen, welches von
den Wesen der altgermanischen Mythologie hinter dem einzel-
Nen Diamonnamen steckt; bei solcher Priifung zeigt sich, dass
diejenigen, die die Gallusviten geschaffen haben, iiber den ger-
Manischen Gotterhimmel sehr gut Bescheid wussten.

Welches ist nun das Bild des vorchristlichen Alemannen-
glaubens, das wir aus den Gallusgeschichten entnehmen kén-

“ 745



nen? Es handelt sich um Heidentum auf dem Boden einer ehe-
mals romischen Provinz. Daran gemahnt ein in Bregenz erhal-
tenes, aus der christlichen Romerzeit stammendes Gotteshaus,
das einstmals der heiligen Aurelia geweiht war. Jetzt dient
es den Heiden als Gottertempel. Aber wenn auch ihrem ur-
spriinglichen Zweck entfremdet, erhebt sich doch mitten unter
dem heidnischen Alemannenvolke eine Kirche, das Symbol einer
fremden Religion, die bereits einmal am Bodensee ihre Banner
aufgepflanzt hatte. Zwar haben die Alemannen das Christentum
wieder zuriickgedringt, aber von seinem Vorhandensein haben
sie doch Kenntnis genommen und werden durch die Aurelia-
kirche stindig daran erinnert. In der Lebensgeschichte Colum-
bans heisst es sogar (vergl. Nr. VII, S. 423), es hitten sich am
Anfang des 7. Jahrhunderts in Bregenz noch halbheidnische
Christen, wohl die Nachkommen der fritheren Bregenzer
Christengemeinde, befunden, was durchaus denkbar ist. Diese
Dinge bedeuten aber, dass wir in der Spitzeit der alemannischen
Religion stehen, wo die alte Abgeschlossenheit gegen Fremdes
durchbrochen ist und wo neue religiose Moglichkeiten und Ein-
flilsse am Horizont aufsteigen.

Der Spatzeitcharakter ist der alemannischen Frommigkeit, wie
die Gallusviten sie zeichnen, auch noch in anderer Hinsicht auf-
gepriagt. In Tuggen am Ziirichsee stosst Gallus auf heidnische
Tempel und in Bregenz findet er, eingemauert in die ehema-
lige Aureliakirche, drei vergoldete eherne Gotterbilder. Diese
Angaben widersprechen fraglos der Behauptung des Tacitus, der
in Bezug auf die germanischen Kultstitten in seiner ,,Germa-
nia” (Kap. 9) schreibt, es entspreche nicht der germanischen
,Anschauung von der Grésse der Himmlischen, die Gétter in
Wainde einzuschliessen oder sie irgendwie menschendhnlich
nachzubilden; sie weihen Haine und Wailder und Brunnen mit
den Gotternamen jenes Geheimnisvollen, das sie nur in from-
mer Andacht schauen’”. Jedoch diese bekannte Nachricht gilt
zwar fiir die Epoche bis auf Tacitus, aber nicht auch fiir die
nachtacitéische Zeit. In der Zeit nach Tacitus haben die Ger-
manen von den Romern den Bau richtiger iiberdachter Tempel-
hauser und die Sitte der Gotterbilder in Menschengestalt ent-
lehnt. Im Unterschied zu den romischen Tempeln waren di€
germanischen aus Holz und konnten darum, was ihr hiufiges

746



Schicksal war, von den Misstonaren jeweils verbrannt werden.
Auch die Tuggener Tempel sind der Verbrennung zum Opfer
gefallen. Leider schweigen die Texte vollig iiber Form und
Einrichtung der siidgermanischen Tempel, auch Ueberreste von
solchen sind bis jetzt nicht gefunden worden, wihrend wir {iber
das Aussehen der nordgermanischen, insbesondere der islindi-
schen Tempel durch Ausgrabungen und literarische Quellen gut
unterrichtet sind.

Von den germanischen Goétterbildern ist bisher nur ein ein-
ziges (bei Viborg in Dinemark) entdeckt worden, eine 88 cm
hohe, stark phallische Holzfigur mit einem sorgfiltig geschnitz-
ten Kopf, aber ohne Arme, wohl ein Bild des Frey. Es handelt
sich hier um eine Bildsiule, die in erster Linie ein Portrit des
Gottes geben will. Das trifft sich mit dem Bericht des Arabers
Ibn Fadhlan, der noch am Anfang des 10. Jahrhunderts bei den
Nordgermanen beobachtet hat, wie sie sich ,vor einem aufge-
richteten hohen Holze, das wie ein menschliches Gesicht hatte”,
niederwarfen. Vermutlich handelt es sich auch bei den Bregen-
Zer Gotterbildern um Gotterstatuen, die wir uns vielleicht dhn-
lich wie die nordischen denken diirfen, nur mit dem Unterschied,
dass als Herstellungsstoff der Bregenzer Gotterplastik ,aes”
(d. h. Erz oder Bronze, Kupfer), das dann vergoldet wurde,
genannt wird, wahrend wir sonst nur hdélzerne germanische
Gotterfiguren kennen. Leider erwdhnen die Gallusgeschichten
die Namen der drei Bregenzer Gotter nicht. Goétterdreiheiten
bei den Germanen sind zwar auch sonst belegt, so leisteten z.
B. die Islinder ihren Eidschwur den drei Géttern Frey, Njérd
und Thor, und die zum Christentum iibergetretenen Sachsen
Mmussten bei der Taufe den Goéttern Donar, Wodan und Saxnot
absagen, ja sogar eine zweite Dreigbtterskulptur ist bezeugt,
Ndmlich durch den Hamburgischen Chronisten Adam von Bre-
Mmen (f 1085), der erzéihlt, von den heidnischen Schweden seien
1 einem vergoldeten Tempel zu Upsala drei Statuen (je Odins,
Thors und Friccos) verehrt worden. Der Bregenzer Dreigotter-
kult hat also bei den anderen Germanen sein deutliches Gegen-
Stiick. Aber allerdings im Hinblick auf die Frage, wie die Gott-
heiten hiessen, denen in Bregenz drei Statuen geweiht waren,
helfen uns diese Parallelen nicht weiter; vielmehr zeigen sie
gerade, dass die Géttertrias in jedem der drei aufgezihlten

747



Stamme wieder eine andere war. So milssen wir auch fiir die
Alemannen wieder eine eigene Gotterdreiheit annehmen. Einer
ihrer drei Gotter diirfte sicher Wotan gewesen sein, hat doch
auch Columban die Wotanverehrung bei den Alemannen
vorgefunden. Auch Donar mag zu den Dreien gehort haben,
denn sein Kult ist gemeingermanisch bezeugt. Dagegen ist vol-
lig unklar, wer wohl die dritte Gottheit gewesen ist. Den Zu-
sammenhang zwischen diesen Gottern und ihren Bildsaulen miis-
sen wir uns moglichst eng denken, etwa in dem Sinne, dass der
Gott in seinem Bilde wohnend gedacht wurde, denn nur so
erhilt das Verhalten des Gallus gegeniiber den Bregenzer Kult-
bildern seine eigentliche Spitze: er zerschmettert sie vor aller
Augen an den Felsen und versenkt sie dann in der Tiefe des
Sees, in dem Bewusstsein, dadurch die Heiden von der Ohn-
macht ihrer Gotter zu iiberzeugen.

Neben dem Glauben an die drei in Bregenz verehrten Haupt-
gotter steht bei den Alemannen wie bei allen heidnischen Ger-
manen das grosse Gebiet der sogenannten niederen Religiosi-
tit, die sich auf den Natur- und Dimonenglauben und auf die
Zauberei erstreckt. Die Alemannen glauben an Geister, die an
einem einzelnen Stiick Natur haften, an Naturgeister also, deren
einer in einem bestimmten Baum oder Wald, der andere auf
einem bestimmten Berg oder in einem bestimmten Wasser
wohnt. Daran denkt schon Agathias, wenn er von dem alemanni-
schen Baum-, Fluss-, Hiigel- und Schluchtenkult spricht. Fiir die-
sen Naturgeisterglauben bieten die Gallusviten mehrere Beispiele.
Auf einem Berge bei Bregenz (dem Pfinder?) haust ein Berggeist,
der sicher als Riese vorzustellen ist, wahrend zu den Fiissen
des Berges im Bodensee ein Wassergeist, der mannlichen Ge-
schlechtes, als Wassermann, zu denken sein wird, seine Woh-
nung hat. Wenn die Galluslegenden zu erzdhlen wissen, dass
der Berg- und der Wassergeist gemeinsam ratschlagen, wie sié
den heiligen Gallus in seiner Arbeit stéren konnen, so ist von
solch gegenseitiger Hilfe der Naturgeister auch sonst in der ger-
manischen Mythologie berichtet. Auch die weiblichen Fluss-
geister, die Nixen, treten in den Gallusgeschichten auf; zweien
von ihnen begegnet der Heilige an einer Bucht der Steinach, si€
klagen iiber den Tod der von Hiltibold, dem Diener des Gallus,
in der Steinach gefangenen Fische; es besteht also eine enge¢

748



Beziehung zwischen den Nixen und den Tieren, die diesen Fluss,
das Element der Nixen, bevolkern. Offenbar waren die Nixen
zugleich die Schiitzerinnen der Fische. Die Alemannen kennen
auch wie alle Germanen Geister, die nicht mit einem bestimm-
ten Stiick Landschaft verwachsen, sondern gleichsam freischwe-
bend sind und fiir die die Unsichtbarkeit und Verwandlungs-
fihigkeit bezeichnend ist (sog. Dimonen unter dem Namen:
Alp, Schrat, Nachtmahr). In Fridiburga, die Tochter des Herzogs
Cunzo in Ueberlingen am Bodensee, ist ein solcher Geist ein-
gezogen, um das Miadchen teuflisch zu quilen, bis er endlich un-
ter des Gallus Beschwoérung in Gestalt eines hidsslichen Vogels
die von ihm Besessene wieder verlasst. Schliesslich spielt in der
niederen Frommigkeit der Germanen die menschliche Zaube-
rei, insbesondere die Ueberzeugung, dass man einem anderen
einen Schadenzauber beifiigen oder selber einen solchen erlei-
den kann, eine grosse Rolle. Von hier aus ist es zu verstehen,
wenn die heidnischen Alemannen Gallus beschuldigen, dass er
die offentliche Jagd am Bodensee zugrundegerichtet habe. Er
hat das in ihren Augen vermittelst des Schadenzaubers fertig-
gebracht.

Es liegt auf der Hand, dass gegeniiber einem Heidentum, das
so wie das alemannische alle Bezirke des Lebens durchwob, das
Christentum nur langsam durchdrang. Es bedurfte der zihen
Arbeit vieler Geschlechter von Priestern und Monchen, bis die
Alemannen ihren heidnischen Briauchen absagten. An dieser sich
durch lange Zeit hindurchziehenden Bekehrungsarbeit hatte die
Stiftung des heiligen Gallus, das Kloster St. Gallen, einen ent-
scheidenden Anteil. Anders stellen die Galluslegenden den Vor-
gang der Alemannenbekehrung dar. Sie schreiben dem Stifter
von St. Gallen die Wirkung zu, die in Wirklichkeit erst seine
Stiftung nach und nach unter den Alemannen ausgeiibt hat. Nach
den Viten ist es Gallus selber, der den Heidenglauben im Lande
der Alemannen endgiiltig vernichtete; das ist eine legendire
Uebersteigerung des Heiligen, die aus dem Bestreben verstind-
lich ist, auf Gallus den ganzen Ruhm zu hiufen, der dem christ-
lichen Nationalheros des Alemannenvolkes zukam.

Der Weise, wie die Gallusgeschichten den Sieg ihres Helden
iber die heidnischen Gotter darstellen, kann man Grossartig-
keit nicht absprechen. Wir denken heute bei einem christlichen

749



Missionar an einen Mann, der den Glaubensirrtiimern fremder
Volker zu Leibe geht. In ganz andern Zusammenhiangen schauen
unsere Viten die Arbeit eines Heidenapostels. Er hat nicht zu
kimpfen bloss gegen die Produkte menschlicher Einbildungs-
kraft, denn das Heidentum ist nicht nur ein menschliches Ge-
dankengemaichte, sondern es ist der Ausdruck der satanischen
Welt. Das Missionswerk des Gallus ist fiir diejenigen, die seine
Legenden geschaffen haben, ein Krieg gegen den Teufel und ge-
gen die verschiedenen Verkorperungen, die der Teufel in den
heidnischen Gottern, in den Naturgeistern und den dimonischen
Geistern angenommen hat.

Dieser Kampf beginnt in Tuggen am Ziirichsee, wo Gallus
Feuer in die Gottertempel legt und ihre verkohlten Reste im
See versenkt, eine Schroffheit des Vorgehens, die in der Ger-
manenmission auch sonst haufig ist und die sofort begreiflich
wird, wenn man bedenkt, dass es sich bei diesen Tempeln ja
fiir die Germanenbekehrer um Behausungen des Satans handelt.
Die Viten sind so ehrlich, zuzugeben, dass die Verbrennung ihren
Zweck nicht erreicht, der aufsteigende Rauch ihrer verbrannten
Kultstitten beweist den Tuggenern die Unkraft ihrer Géotter
nicht, sondern bringt nur das Volk gegen die Missionare auf,
sodass diese fliehen miissen. Sie kommen iiber Arbon nach Bre-
genz, wo Gallus, auch hier stiirmisch in seinem Angriffsgeist, als
furchtloser Bilderstiirmer die Statuen der alemannischen Haupt-
gotter zertrimmert und in den Bodensee wirft, so dem Teufel
eine weitere schwere Schlappe zufiigend. Diesmal sieht wenig-
stens ein Teil des Volkes die Ohnmacht der alten Gotter ein und
bekehrt sich zum Christengott: ,,Der andere Teil ging zornig
und aufgebracht in voller Wut von dannen”. Die Aureliakapelle,
in der die Heiden die Goétterbilder angebracht hatten, kann der
Heilige nun durch Umweihung der urspriinglichen Patronin zu-
riickgeben.

Aus den Tempeln ist der Satan nunmehr verjagt, aber er ist
noch nicht ganz geschlagen. Noch hat er seinen Sitz in den bei-
den Naturgeistern auf dem Berge und im See, und es gilt fiir
Gallus, ihn auch aus diesem Zufluchtsort aufzuscheuchen. Die
Stelle, die uns diese Begegnung schildert, lautet bei Wetti so:
,Im rollenden Laufe der Zeit pflegte der Erwihlte Gottes Gal-
lus die Netze in die klare Flut wéahrend der Stille der Nacht zu

750



senken, als er einmal den Geist vom Gipfel des Berges nach
seinem Genossen rufen hoérte, der sich in den Abgriinden des.
Sees befand. Auf die Antwort desselben: ,Hier bin ich’ entgeg-
nete der Berggeist: ,Mache dich auf zu meiner Hilfe! Siehe
Fremdlinge sind gekommen, welche mich aus meinem Tempel ge-
worfen haben; komm, komm, hilf uns dieselben aus dem Lande
vertreiben’. Der Seegeist erwiderte: ,Siehe, einer von jenen
ist auf dem See, dem werde ich aber niemals schaden kénnen.
Denn ich wollte seine Netze zerreissen, aber besiegt trauere ich.
Mit dem Zeichen des Gebets ist er stets umgeben und niemals
vom Schlafe iiberwiltigt’.”

Es ist die Stimmung der Gotterdimmerung, die uns aus diesem
klagenden Zwiegespriach entgegenklingt. Die beiden Geister wis-
sen, dass ihre Lage hoffnungslos ist, dass sie zum Tode verur-
teilt sind. Damit, dass Gallus sie gehort und entdeckt hat, ist
auch ihr Untergang besiegelt. Er begibt sich mit seinem Fischer-
boot ans Gestade zuriick und meldet Columban, was vorgefallen.
Dieser will die Briider zu dimonenabwehrendem Gebet in der
Kirche versammeln, aber in dem Augenblick, wo er das Glocken-
zeichen, das die Briider rufen soll, erténen ldsst, hért man die
Geister unter schrecklichem Geheul verschwinden. Nur der
Glocke, die hier noch ihren urspriinglichen apotropiischen, die
Dimonen vertreibenden Sinn besitzt, hatte es bedurft, um der
Herrschaft der autochthonen Geister ein Ende zu bereiten.

Aber immer noch hat der Satan seine Schlupfwinkel. An der
Steinach zwischen Arbon und St. Gallen tritt er Hiltibold, dem
Diakon des Gallus, leibhaftig in Gestalt zweier Nixen, die
zum Bade sich anschicken, entgegen. Sie werfen gegen Hilti-
bold Steine und beschuldigen ihn: ,,Du hast jenen Mann in diese
Wildnis gefiihrt, einen ungerechten und neidischen Menschen,
der uns immer bei unseren bosen Taten iibermichtig ist”. Hilti-
bold ist iiber die ,zwei Teufel in Weibergestalt, die nackt am
Ufer standen’” erschrocken. Er eilt zu Gallus, um ihn zu holen,
und vor Gallus entfliehen die beiden Nixen durch den Lauf des
Flusses bis zum Scheitel des Berges. Gallus ruft ihnen im Na-
men des dreieinigen Gottes nach, dass sie niemals mehr an diesen
Ort zuriickkommen diirfen. Damit sind auch die Geister des Flus-
Ses gebannt.

751



Jedoch die Verfolgung des Teufels ist noch immer nicht zu
Ende. Er zieht sich noch einmal in eine Deckung zuriick, aber
auch dort wird er von dem Heiligen ans Licht gezogen. Der
Satan nimmt als Schrat von der Herzogstochter Fridiburga Be-
sitz, um von da aus noch einen letzten verzweifelten Kampf zu
kimpfen. Bischofe werden zu Hilfe gerufen, aber sie konnen
den bosen Geist nicht austreiben, und die Krankheit des Maid-
chens scheint unheilbar, bis der Geist selber, der aus der Kran-
ken redet, im Gespriach mit den Bischéfen den Namen des Man-
nes verrit, dem allein er nicht gewachsen ist. Der teuflische
Geist erklart: ,,Auf euer Geheiss (ihr Bischéfe) werde ich nie-
mals weichen, aber es ist ein Mann namens Gallus, der mich aus
Tuggen vertrieb, wo ich lange gewohnt habe, und dort alle meine
Wohnungen zerstorte, und wieder traf er mich in Bregenz und
von dort vertrieb er mich auf dhnliche Weise... zur Strafe da-
fiir bin ich in dieses Midchen gefahren. Wenn nicht gerade er
kommt, werde ich von hier nicht weichen’”’. Nun wird Gallus
herbeigeholt und seinem Gebet gelingt es, den Geist auszu-
treiben und damit das letzte Teufelsbollwerk zu zerstéren und
unter das Werk einer Befreiung der Alemannen aus diabolischer
Gefangenschaft den Schlusstein zu setzen.

752



	Gallus und die heidnischen Alemannen

