
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 12

Artikel: Tragik und Trost der Demokratie

Autor: Thürer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tragik und Trost der Demokratie
Von Georg Thürer

I

Tns allen ist die Beschäftigung mit dem Staate bald zur an-
dern Natur geworden; fast jeden Tag und beinahe allerorten

begegnen wir dem „gemeinen Wesen". Wir schützen und
bestellen, wir wahren und ändern diesen unsern Staat.

Geben wir uns zu zweien, zu dreien oder auf einer Tagung
Rechenschaft über unser Staatswesen, so nimmt unser Gespräch
alsobald die Form der Kritik seiner gegenwärtigen Einrichtung
und Erscheinung an. Dann und wann schenken wir auch einem

Mitbürger williges Gehör, um über den Geist dieses Staates
in Form einer leidenschaftslosen Schilderung belehrt zu werden.

Selten aber wird gerade dieser Geist, der Staatsgedanke,
in die Mitte unseres Denkens gerückt, um sein Wesen und sein
Unwesen zu ergründen. Ein solches Vorgehen ist weder Politik
noch Wissenschaft; wohl wertet es wie jene, doch forscht es um
der Wahrheit willen wie diese. Es handelt sich um eine Art
Staatskunde, welche zu grossen Teilen auf der Ebene von Gut
und Böse entwickelt wird, was uns ja auch nicht weiter zu
verwundern braucht, wenn wir uns daran erinnern, dass ein
Staatsphilosoph der Aufklärung, der Vorhalle des demokratischen
Zeitalters, geradezu die virtus, die Bürgertugend, den mannhaften

Einsatz im öffentlichen Leben die notwendigste und
vornehmste Grundlage einer Republik nannte.

Wir wollen uns also darauf besinnen, ob unser Freistaat,
unsere Volksherrschaft in sich tragische und tröstliche Züge
aufweise. Manchem mag diese Fragestellung gesucht erscheinen.
Das kommt, wenigstens teilweise, davon, weil die meisten
Zeitgenossen den Begriff der Tragik zu seicht verstehen. Wenn die
Zeitung meldet, dass ein Fussgänger durch einen herabstürzenden

Ziegelstein erschlagen worden sei, so finde ich dies traurig
und bedauerlich, nicht aber tragisch. Zur Tragik gehört doch
ein inneres Verhältnis zwischen Opfer und Vernichtungsgewalt,
nicht nur ein äusserer Zusammenprall, ein Zufall. Der alte
Grieche Aristoteles sah z. B. Geschlossenheit, Ernst und eine
gewisse Grösse als die Kennzeichen der Tragödie an, welche als

47 729



Folge eine Mischung von Furcht und Mitleid auslöse, die beim
Zuschauer zur Katharsis, einer läuternden Gemütsbewegung führen

solle.
Wir wollen auf diesem Begriffe fussen und unter Tragik fortan

ein Geschick verstehen, das in sich verhängnisvoll ist. Birgt
nun die Demokratie, durch ihre Eigengesetzlichkeit notwendig
vorbedingt, solche echte Tragik? Wenn es der Fall ist, so wird
uns ihre Entdeckung, ihr Bewusstwerden, im Innersten erschüttern,

Recht und Pflicht, die beiden Pole des demokratischen

Kraftfeldes, unversöhnlich erscheinen lassen und die Gebrechlichkeit

alles Menschentums schlechthin vor Augen führen. Ja,
da wir im Welttheater der Demokratie nicht nur Zuschauer sind,
sondern mit dem Einsatz unseres Lebens mitspielen, müssten
wir als echt tragische Gestalten untergehen, wenn es mit dieser

Tragik sein Bewenden hätte. Gesunde Einsichtige aber spüren
in sich als Gegengewicht einen unausrottbaren Trost, der die
Tragik nicht nur erträglich gestaltet, sondern uns überdies
geradezu in hohes Glück versetzen kann, das seine Höhe nicht
zuletzt der Tiefe der mitgegebenen Tragik verdankt, und himmelweit

vom platt-behäbigen Wohlbehagen des satten Spiessbürgers
entfernt ist.

II
Es gibt vielerlei Formen der Demokratie. Wollte man eine

Karte der Staatsformen erstellen, so müssten z. B. die Vereinigten

Staaten, Frankreich und die Schweizerische Eidgenossenschaft

bei gleicher Grundfarbe verschieden getönt werden. Ja,
selbst innerhalb unserer rot-weissen Grenzpfähle könnten wir
eine Fülle von Spielarten unterscheiden. Allein über alle Mannig-
falt hinweg leuchtet das einigende Sternbild von der Souveränität

des Volkes. Bei der Gemeinschaft aller Bürger steht die
letztgültige Entscheidung, bei ihr die Bestellung der Behörden, die

Verantwortung.
Daraus ergibt sich eine seltsame Doppelstellung, und aus

dieser wiederum eine mitunter unerhörte Spannung. Gewiss, wir
sind unsere eigenen Herren! Zugleich aber sind wir auch
unsere eigenen Knechte, indem wir von dem Augenblicke an, in
welchem die von uns aufgestellten Gesetze Rechtskraft erhalten
haben, ihnen dienen müssen, als ob sie irgend ein Herr aufgestellt

hätte, selbst wenn wir inzwischen durch besseres Wissen

730



und Gewissen anderer Ueberzeugung geworden sind. Es kann

uns also das Schicksal des Zauberlehrlings mit den Geistern
widerfahren: Wir werden die Gesetze, denen wir riefen, nicht mehr
los! Ja, dem Hexenmeister von einem Diktator würde ein Griff,
ein Schlag, ein Federzug genügen, und das leidige Gebot
verschwände! Wir unbeholfenen Demokraten aber halten uns in
anscheinend unvernünftiger Weise oft an missbilligte Gesetze, weil
die Auflehnung in einem Sonderfall die Gesetzgebung als solche,
die Rechtsame insgemein und damit schliesslich die auf dem

Rechtsgedanken beruhende Demokratie schwächen würde. Dabei
bleibt es uns ja völlig unbenommen, die Abhilfe anzubahnen.
Aber die Mühlen der Demokratie mahlen mit göttlicher
Langsamkeit. Der Weg vom Bedürfnis zur Rechtsetzung ist weit und
mühsam, oft ein Umweg durch den undurchsichtigen Wald des
Volkes. Wählt die Obrigkeit aber die Abkürzung durch den
sogenannten dringlichen Bundesbeschluss, so wird damit, streng
genommen, die rein demokratische Ebene verlassen. Das ethische
Qewicht ist nicht dasselbe: das Volk hat den Eindruck, regiert
worden zu sein und nicht, regiert zu haben. Der Widerwille
breiter Volksschichten gegen die Häufung solcher Massnahmen
hat daher, von der Warte reiner Demokratie aus gesehen, seine
tiefe Berechtigung. Dennoch kann kein politisch denkender
Mensch den grundsätzlichen, durchgreifenden Verzicht auf dieses

Mittel fordern. Da offenbart sich uns bereits ein tragischer
Zug: Die Demokratie kann nicht rein sein. Sie kommt um
Zugeständnisse an ihre Gegenform, die Herrschaft Einzelner oder
Weniger, schlechterdings nicht herum. Sie sollte stets das Volk
entscheiden lassen und kann und darf es nicht in jedem Falle,
im Notfalle so gut wie nie. So widersinnig es tönt, es gilt
dennoch: Die Demokratie kann nur bestehen, indem sie zeit- und
teilweise ihr unbedingtes Ideal verleugnet.

Das spüren wir heute deutlicher denn je. Die eidgenössische
Demokratie gleicht einer belagerten Festung. Wir haben in
einem unabsehbaren Zweifrontenkrieg gegen den Kommunismus
einerseits und Faschismus und Nationalsozialismus anderseits
2u kämpfen. Da können wir eines gewissen Burgfriedens und
v°r allem einer zielbewussten Obmannschaft nicht entraten.
Ihr müssen wir uns unterziehen, um nicht unterworfen zu werden.

Mit andern Worten: wir müssen grosse Teile der Freiheit

731



opfern— gerade um sie zu verteidigen. Nicht genug damit! Wir
müssen uns in der Bewaffnung derart an den Feind angleichen,
dass wir uns genötigt sehen, zu Massnahmen zu greifen, welche

uns Demokraten in der innersten Seele zuwider sein müssen und
die deshalb die reinste Vorschule der Diktatur zu sein scheinen.
Zwei Beispiele mögen für viele dastehen.

Als Antwort auf die Verbote schweizerischer Blätter im
Reiche, werden bei uns einige reichsdeutsche Zeitungen verboten.

Wir vergehen uns damit gegen das demokratische Gebot der
Presse- und Lesefreiheit; echt demokratisch wäre es, wenn ein

gegen Gifte gefeites Volk alles lesen, alles prüfen und das Beste

behalten könnte. Aus Einsicht in die eben irdisch unzulängliche
Bürgerschaft passen wir aber das Ideal unsern Gegebenheiten
an. Wohlverstanden, nicht aus diktatorischen Gelüsten, sondern
aus demokratischer Sorge. Durch den Ausschluss weniger fremder

Blätter gedenken wir die geschätzte bunte Fülle des
einheimischen Denkens vor der Gleichschaltung zu bewahren, denn
Schwarz und Braun und das schreiende Rot sind unseres Erachtens

anmassende Farben, welche sich mit dem geistigen Spektrum

unseres Landes nicht vertragen.
Aehnlich liegen die Dinge bei der Frage, ob die Schweiz offen

oder getarnt undemokratische Parteien in ihrem Schosse dulden
oder tilgen soll. Gewiss, unsere Bundesverfassung gewährleistet

die Vereins- und Versammlungsfreiheit; doch der Sinn der
Gesetzgebung kann sie doch nur dem zubilligen, der sie als

Rechtsgut grundsätzlich bewahren und dem nicht, der sie
missbrauchen will, um in ihrem Schutze einen Zustand der Unfreiheit

vorzubereiten und herbeizuführen. Welcher Hausherr würde
dem Brandstifter, der im Hausflur herumschleicht, Streichhölzer
und Zündstoff zur Verfügung stellen!

Dieser Verzicht darf aber nicht in eine unaufhaltsame Schwindsucht

der Freiheit ausarten und nie der Erwägung einer Regierung

entspringen, dass es gäbiger sei, nur eingeschränkt
Rechenschaft erteilen zu müssen. Daher sollten alle dahinzielenden
Gesetze befristet sein, sodass sich nach einer bestimmten Zeit
die Frage zwangsläufig wieder erheben müsste, ob der Ausnahmezustand

wirklich noch von nöten sei. Andernfalls fallen wir der

sogenannten kalten Faschisierung anheim, der Arterienverkalkung

des Volkskörpers. Das Schreckgespenst eines solchen

732



Kämpfers, der angesichts eines drohenden Gegners in Harnisch
geriet und nun den Panzer nicht mehr ausziehen kann, ist meines

Erachtens Oesterreich, das in der Abwehr der alldeutschen
Einbeziehungsansprüche der benachbarten Diktatur selber
diktatorische Dauerformen annahm. Wer weiss, vielleicht lassen auch
wir unserer Demokratie so viel Gegengift Tropfen für Tropfen
einträufeln, um sie gegen die Seuche der Diktatur zu impfen,
dass wir dieselbe Menge, würde sie uns in einem einzigen
Becher auf ein Mal gereicht, nie und nimmer schlucken würden.
Da hilft nun keine Grenzwacht; jeder trägt die verwundbare
Stelle in seiner Bürgergesinnung und muss daher sein eigener
Hüter sein.

Wir wissen aus der Zeit des Weltkrieges, dass die aussen-
politische Belastung die Staatsmacht auch innenpolitisch straffen

muss; das ist ein Abwehrmittel. Nun will sich aber jedes
Mittel mit der Zeit verselbständigen. So wäre auch die heutige
Stellung des Bundesrates ohne seine Machtschule während der
Kriegszeit nicht denkbar. Die alte römische Republik ernannte
auch ihre Diktatoren für die Ausnahmezeit ihrer Kriege, nach
welcher diese ihre Würde wieder niederlegten. Erst als im
ersten vorchristlichen Jahrhundert die Feldherren auch in Friedenszeiten

nicht aus dem Sattel steigen wollten, war es um die
Republik geschehen. Da liegt auch ein Grund, weshalb Diktatoren
Kriege brauchen, um sattelfest zu werden oder zu bleiben, während

die Demokratie zumeist friedwillig ist, wie man sich denn
auch eine friedenssichernde Ordnung von der Art des Völkerbundes

kaum unter der Fuchtel eines Diktatoren denken könnte,
der jeweils „die Verantwortung vor der Geschichte" übernähme,
ähnlich wie die absolutistischen Herrscher „von Gottes Gnaden".

Die Frage nach der Verantwortung ist die eigentliche
Gewissensfrage der Demokratie. Wenn ein Staat soviel taugt als sein
Souverän, so steht und fällt eine Demokratie mit ihrem
verantwortungsfreudigen oder verantwortungslosen Volk. Darum ist
die Volks-Schule als Schulung zum Volke ein so wesentlicher
Richtpunkt der Demokratie: jeder Vater, jeder Schweizer
Schulmeister ist Prinzenerzieher. Aber welcher ehrliche Erzieher in
staatsbürgerlicher Absicht wäre nicht eines Tages in wahrhaft
tragischer Berufsnot gestanden, die der erschütternden Einsicht
entstieg: Das Volk trägt die Verantwortung für das Wohl und

733



Wehe des Staates und kann bei aller Sorgfalt der lebendigsten
Bildung nicht zur erforderlichen Entscheidungshöhe geführt werden,
wenigstens in der Verquickung der heutigen Politik nicht mehr.
Man stelle sich vor: Werktätige Männer, welche vielleicht kaum
die abendliche Feierstunde der Politik widmen können, sollen
die politische Lage überblicken, um die Verantwortung im Sinne
einer einigermassen fachkundlichen, einsichtigen Ueberprüfung
tragen zu können. Muss da der gemeine Mann nicht zu seinem

politischen Treuhänder Zuflucht nehmen, der damit sein bürgerlicher

Vormund wird? Und die Stimmkarten werden von falschen

Wahrsagern zu frevelm Kartenschlagen missbraucht. Die Demokratie

überfordert den Bürger mit ihrem Anspruch, indem sie
etwas von ihm verlangt, was mit der zunehmenden Verwicklung
zumal der wirtschaftlichen Verhältnisse, ideal gesehen, unerfüllbar

geworden ist. Die Volksherrschaft findet hier fraglos ihre
Grenze, welche sie nicht überspringen kann und daher auch nicht
verwischen soll. Halten wir es uns doch vor Augen, dass

diejenige Volksherrschaft, nach der wir unsere Demokratie benennen,
unter „demos" nur die Oberschicht des griechischen Volkes
verstand, welche von Staats und Standes wegen berufsmässig
politisierte, ähnlich wie die Aristokratie im alten Bern. Die ganze
klassische Kultur aber wurde getragen von den viel zahlreicheren
Sklaven, welche diese leuchtende Welt trugen wie der Riese Atlas

die Erdkugel. Die Masse der Sklaven stellt die selten
genannte Trägerin der klassischen Antike dar, und ein griechischer

Philosoph war der Ansicht, dass es solange Sklaven
geben werde, bis man diese Leute durch Männer aus Eisen
ersetzen könne. Wir haben es so herrlich weit gebracht: Maschinen

nennen wir diese Männer aus Metall. Allein gerade
infolge dieser Maschinen setzte eine neue Versklavung ein, die

uns wiederum zwingt, die Politik oft Fachleuten, die wir als
zuständig erachten, vertrauensvoll zu überlassen.

Nun liegt es aber im Wesen der Volksherrschaft, dass jeder
demokratische Politiker im Grunde genommen eine ausgesprochene

Doppelbegabung mitbringen muss. Er muss einmal tüchtig

sein, und zweitens muss er auch noch die Gabe besitzen,
seine Wähler, die ihm die Leiter zum Aufstieg halten sollen, von
dieser Tüchtigkeit zu überzeugen. Nur in seltenen Glücksfällen
wird ein stiller berufener Politiker von uneigennützigen Freun-

734



den entdeckt und emporgehoben, wobei es freilich eine offene
Frage bleibt, ob er nicht nachträglich die moralischen Unkosten
seiner Wahl in Form von allerhand Berücksichtigungen doch
noch bezahlen muss. Dieser Umstand wirkt sich umso schlimmer

aus, als ja in den vielen Fällen der Wiederwahl die
anrüchige propagandistische Stufe gar nie völlig überwunden werden

kann, sondern sich vor jeder Neuwahl wiederholt. Daher
die Reden „zum Fenster hinaus". Welche Unsumme an Kraft
geht doch durch die immer wiederkehrende volksbuhlerische
wenn auch verhüllte Beteuerung zu Händen der Wähler
verloren, dass man auf dem richtigen Posten sitze.

Verhängnisvoll ist es, dass die erwähnten Teilbegabungen
einander nicht beigeordnet sind; die eine — und schlimmerweise

die üble — ist vielmehr meist die Voraussetzung der
andern, der guten. Da die Propaganda in der Regel die Plattform
einer Wahl darstellt, bekommen häufig Schreier Aemter, in
denen sie nachträglich versagen; die Neuerwägungen bei Wiederwahlen

sind leider erfahrungsgemäss nicht immer von der
wünschenswerten Korrekturkraft. Selbstverständlich ist dieser Uebel-
stand nicht eine Eigentümlichkeit der Demokratie; auch in
andern Staatsformen kann sich der unwürdige Kriecher
„hinaufdienern". Dennoch begreife ich den Wunsch aufrichtiger
Demokraten, gerade ein Volksstaat möchte die Würde der stillen
Fachleute, deren Leistungen die breite Masse naturgemäss nicht
so glattweg überzeugen können wie sportliche Siege, an einer
allgemein anerkannten Stätte verankern, vielleicht in einer
beratenden Akademie, die es verstände, ein volksnaher Orden der
Demokratie zu sein.

Ich höre schon den Einwand, ob mit einer solchen eingebauten
Kerntruppe als eine Heim- oder gar Reichswehr der Demokratie
nicht gerade ein Element der Aristokratie in unser Staatswesen
eingeschmuggelt werden könnte. Meines Erachtens besteht eine
derartige Gefahr nicht in diesem Masse, haben wir doch gerade
in der Neuen Helvetischen Gesellschaft einen tätigen
Landesverband dieser Art, der durch seine Leistungen Bedenken im
geäusserten Sinne widerlegt. Immerhin ist zugegeben, dass im
Volke ein gewisses Misstrauen nicht auszurotten sein würde;
denn es liegt im wiederum tragisch zu nennenden Verhältnis der
beiden demokratischen Haupttriebkräfte Freiheit und Gleichheit

735



begründet. Die Französische Revolution hatte „Liberté" und

„Egalité" als ihre zügigsten Gäule ihrem Staatswagen
vorgespannt. Erst nachher entdeckte sie, dass die beiden Pferde nicht
in der gleichen Richtung zogen. Auch als man der Brüderlichkeit,

d. h. der nach der Pariser Mode der Aufklärung umgekleideten

christlichen Nächstenliebe, die Zügel anvertraute, wollte
sich dieser Gegensatz nicht beheben lassen. Freiheit und Gleichheit

ergänzen sich ihrem innersten Wesen nach nicht, sondern
schliessen sich vielmehr geradezu aus. Wer frei ist, wird doch
nicht in jedem Bezug dem Nachbarn nacheifern, sondern sich
nach seiner Eigengesetzlichkeit entwickeln. Will oder muss aber
einer um jeden Preis gleich bleiben, wie andere, so ist seine
Freiheit nur noch ein Schatten. In der sinnvollen Abgrenzung
der beiden Bereiche liegt Segen und Fluch des demokratischen
Staates, der demokratischen Gesinnung und — der demokratischen

Persönlichkeit.

III
Gewiss sind im Verlaufe meiner Ausführungen manchem Leser

die Fragen aufgetaucht: Sind die angekreideten Uebel nicht
Gebrechen, die allem Menschenwerk anhaften? Und vor allem:
ist die Diktatur darin der Demokratie wirklich überlegen? Ich

gebe zu, dass wir bisher das Bild der Demokratie in der
Dunkelkammer entwickelten und vorderhand das Negativ herstellten.
Bevor wir das Bild indessen aus der Hand geben, möchten wir
nun auch das Positive ins Licht rücken.

Der Einwand, dass es auch bei Diktatur und Monarchie „men-
schelet", wie unsere Mundart so trefflich sagt, besteht gewiss
zu Recht. Ja, beim politischen Einmannsystem ist die Menschlichkeit

des Einzigen für alle im guten und im schlechten Sinne

potenziert. Demnach liesse sich die Kernfrage stellen, ob nicht
die zweckmässigste Aufgabe eines Volkes die Ausfindung seines

geeignetsten Leiters sei. Gesetzt den Fall, es Hesse sich der
in jeder Hinsicht bestgeeignete Mann wahrhaftig ausfindig
machen — wären wir Demokraten nicht samt und sonders Narren,
wenn wir nicht alsobald unsere fragwürdige Allzumenschlichkeit
diesem fraglosen Uebermenschentum unterstellten? Hand aufs
Herz! Ich würde einen solchen Vertrag als unsittlich entrüstet
von mir weisen, obschon er meine im Menschlich-Unzulängli-

736



chen tief eingefleischten Bürgeruntugenden unschädlich machen

wollte. Und schelten mich Mitbürger darob als einen unverbesserlichen

Schwerenot, so rechtfertige ich diese Weigerung
gerade mit meinem Menschentum. Jawohl, gerade als Mensch
verwahre ich mich dagegen, dass man andern und mir die sittliche
Handlungsfreiheit derart beeinträchtigt. Lieber will ich als freier
Mann hungern denn als Knecht bei vollen Schüsseln tafeln.
Eher will ich einen gelegentlichen Fehlentscheid in Kauf nehmen

als mich überhaupt der politischen Mitentscheidung
begeben zu müssen. Wenn der Verlust der Freiheit als Preis für
has äussere Wohlergehen bezahlt werden muss, so bedanke ich
udch für eine derartige staatliche Kostgeberei.

Wir Eidgenossen rühmen uns, in der ältesten Republik der
Gegenwart und in der einzigen ursprünglichen Demokratie der
Welt zu leben. Verkaufen wir dieses Erstgeburtsrecht nicht um
has Linsengericht leiblicher Sattheit, sondern nehmen wir es
vielmehr als Erstgeburtspflicht. Jedes der drei Zeitalter der
Weltgeschichte hat seine demokratische Erfüllung: die Antike im
klassischen Stadtstaat; das späte Mittelalter in den Kommunen
südlich und in den Bauernlandsgemeinden und Zunftstädten
nordwärts der Alpen; die Neuzeit endlich in den gegenwärtigen

Freistaaten der atlantischen Welt. Dazwischen schieben sich
hie spitzen Keile erst des römischen und dann deutschen Kaiserreiches

und des Absolutismus.
Die Eidgenossenschaft ist das einzige Staatswesen, welches,

Wenn auch mannigfach getrübt, den demokratischen Gedanken
aus der zweiten in die dritte Welle der Demokratie hinüberrettete;

ja durch J. J. Rousseau, den Bürger der verbündeten
Stadt Genf, ist sie geradezu an der Auslösung der neudemokratischen

Strömung wesentlich mitbeteiligt. Warum sollte die
Schweiz von heute nicht auch die hinter dem Berg der Diktaturen

rieselnde Quelle der vierten demokratischen Zeit erdauern
Und speisen können. Ich stehe wenigstens keinen Augenblick
an. darin unsere nächste weltgeschichtliche Aufgabe zu sehen
Und nach Kräften zu verkünden und lösen zu helfen.

Eine solche Ueberzeugung kann sich natürlich nicht an den
aufgezeigten dunkeln Stellen der Demokratie entzündet haben,
^er die Demokratie lediglich als eine über uns in Staates Na-
Uien verhängte Hausordnung begreift, wird mich daher fortan

737



nur noch brockenweise verstehen; umso viel eher derjenige,
welcher die Demokratie auch als Botschaft zu erfassen vermag,
die so trostreich spricht, dass sie Glaubensboten zu begeistern
und sogar Blutzeugen aufzurufen vermag.

Eines der herrlichsten Bekenntnisse zur Demokratie stammt von

Masaryk, dem zurückgetretenen Präsidenten der Tschechoslowakei:

„Die Demokratie ist die politische Form der Menschlichkeit".

Damit ist der innige Bezug auf die Humanität ausgedrückt,
von deren Ideal der echt demokratische Staat eben soviel zu
verwirklichen versucht als ihm seine irdische Form gestattet. „Nun
dürft ihr nicht mehr gemein sein!", hatte der englische Dichter
Milton seinen Landsleuten zugerufen, als sie sich in der Mitte
des 17. Jahrhunderts anschickten, ohne König zu regieren. Ueber-
schwenglich vollends ruft Rousseau aus: „Gäbe es ein Volk von
Göttern, so würde es sich demokratisch regieren. Eine so
vollkommene Regierungsform passt für den Menschen nicht!" Nun,
uns Christen ist es ja aufgegeben, nach göttlicher Vollkommenheit
zu streben. Als Demokraten und Menschen müssen wir uns
indessen sagen, dass für uns hienieden diese Vollkommenheit nicht
im seligen Besitz — das käme ja einem idealen Stillstand gleich
— sondern nur in der zielbewussten Innehaltung der Richtung
bestehen kann.

Daher finde ich es beglückend sinnvoll, dass uns Schweizer
nicht das einigt was wir haben, sondern vielmehr das, was wir
gemeinsam erstreben. Wir haben nicht gleichen Stammesursprung
und weder gleiche Sprache noch gleiches Bekenntnis; allein wir
haben den gleichen einsatzbereiten Glauben an unser Volk als

dem erprobten und dem berufenen Träger der demokratischen
Idee. Deutscher kann man allem Anschein nach dem
Rasseglauben zufolge sein — Schweizer aber muss man, kulturell
gesprochen, tagtäglich werden. „Deutsche Nation" ist zunächst

ein ethnographischer Begriff; „schweizerische Nation" muss vor
allem ein ethischer Begriff sein. Der Deutsche gibt nach der

herrschenden Lehre sein Deutschtum mit der Reinheit seines

Blutes preis; der Schweizer aber gibt sein Schweizertum mit
seiner Freiheit auf. Diese Freiheit ist dreifacher Natur: es

handelt sich um die Freiheit des Staates vom Ausland, um die

Freiheit des Bürgers im Staate gegenüber seinen mächtigern
Landsleuten und endlich um die Freiheit des Bürgers vom

738



Staate selbst. Der totalitären Lehre von der staatlichen
Allmacht geht vor allem der Sinn für die dritte Art der Freiheit
ab, während unser J. H. Pestalozzi gerade das Heil darin
erblickt, dass der Staat vermenschlicht und beileibe nicht der
Mensch verstaatlicht werde. Gleichgeschaltete Schweizer wären
keine Eidgenossen mehr, wenn anders man darunter wirklich
mehr versteht als nur die durch den Heimatschein bezeugte
Zugehörigkeit zum Volke, das seine Wohnsitze zwischen Alpen,
Rhein und Jura hat. Das gilt natürlich in erster Linie gegenüber

der Gleichschaltung nach einer fremden Schaltstelle, aber
grundsätzlich auch gegenüber jeder Nachahmung der auswärtigen

Staatsbetriebe innerhalb des schweizerischen Bereiches. Nie
kommt uns das Wort Luthers an Zwingli zu Händen seines Volkes

so wahr vor wie heute: „Ihr habt einen andern Geist!"
Wir wollen andern und uns selbst nicht verhehlen, dass

unsere Rechtlichkeit und Vernunft gewiss auch ein Stück Staatsräson

darstellt. Würden wir uns zum radikalen Nationalismus
bekennen, so würden wir unserm Staate das Todesurteil spre-
ehen. Allein wir sehen in unserer Viervölkerschaft an sich schon
eine Stärke, welche unserm Kleinstaat bei aller Enge der Grenze
eine Fülle des kulturellen Lebens verbürgt und vermittelt, wie
es sich auf der Erde kaum zum zweiten Male finden dürfte. Seit
sich vor bald einem Jahrhundert statt der ursprünglichen vier
Waldstätte um den See nun vier Stämme das Wort, den Eid gegeben

haben, zusammenzuhalten wie die vier Schenkel des Kreu-
2es, sind wir Doppelbürger. Mit Ausnahme der isolierten
Rätoromanen sind unsere Stämme mit grossen Kulturreichen als
gleichsprachigen Hinterländern als Empfangende und als
Gebende verbunden. Es wäre ebenso dumm als anmassend, z. B.
üie kulturellen Brücken über den Rhein infolge der gegenwärtigen

politischen Vertiefung dieses Grenzgrabens abbrechen zu
Sollen. In der gebotenen politischen Abdämmung und kulturellen

Offenhaltung liegt das Geheimnis, das uns auch in unsern
Fagen vor der Provinzialkultur bewahren kann. Die Schweiz hat
üenn auch als Dreiländerstein der französischen, italienischen
und deutschen Sprachwelt eine dreieinige Kultur geschaffen,
üie ihren Wert gerade im Uebervölkischen besitzt. Weil nun der
Nationalstaat und die Diktatur sich heute fast durchweg
gegenseitig bedingen, erscheint uns das friedliche Nebeneinander

739



und Füreinander verschiedener Stämme als eine hohe Gunst und

zugleich als eine tiefe Berechtigung der Demokratie. Da mir
die Gleichberechtigung verschiedener Volksstämme im Hinblick
auf den Frieden in der Welt wesentlich erscheint, glaube ich
ohne dummstolze Ueberheblichkeit behaupten zu dürfen: Der
Schweizer darf mit grösserm Rechte als ein anderer
Staatsgehöriger Nationalist sein, weil er damit nicht eine Spitze
gegen einen als minderwertig hingestellten Fremden richtet,
sondern im Gegenteil der stammbetonten Unverträglichkeit die

Spitze abbricht. Daher ist die Demokratie nicht nur die Form
der Menschlichkeit, sondern auch die einzig mögliche
Staatenbundsform der Menschheit.

IV

Damit sind wir zu einem entscheidenden Punkt gelangt, von
dem aus wir das Verhältnis der Demokratie zu Frieden und
Recht betrachten wollen. Der Bundesbrief von 1291 war ein
Landfriedensbündnis. Das Ziel aller altgermanischen Rechtsez-

zung war ja ursprünglich Friedenssicherung. „Friedlos"-
erklärung bedeutete soviel als Ausstossung aus der
Friedensgemeinschaft, also Ausbürgerung, um modern zu reden. Jene
Grundurkunde spricht denn auch schon von einer Art Sanktionen
gegenüber dem Friedensbrecher, der dem bestellten Schiedsgericht

kein Gehör verleiht. Wer seinem Spruche die Nachachtung

versagt, soll von den übrigen Rechtswilligen dazu gezwungen

werden, ebenso der Angreifer im bereits begonnenen Bürgerkrieg.

Wir sehen mit Erstaunen, in welchem Masse die
Wirklichkeit unseres ewigen Bundes mit der noch so unverwirklichten
Idee des heutigen völkerumfassenden Friedensbundes zusammenfällt,

der in unserm Lande seinen Sitz genommen hat.

Was die Schriftkundigen lateinisch auf ein Pergament schrieben,

grub die Sage in zündenden Zeichen in die Seele des Volkes.

Da steht der Teil, der heldische Einzelgänger und neben
ihm — nicht hinter ihm als Gefolgschaft eines Führers! — der
„Bund" freier Waldleute. Männer vom Schlage Teils zu haben
ist eine reine Gnade; einen Bund aber von der Art des Rütli-
bundes als Sauerteig des Volkes inmitten aller erstarrten
Staatlichkeit zu wahren, ist eine Gabe und eine Aufgabe zugleich. Das
Bündische ist das Bewegliche und das Lebendige; das Staatliche

740



ist das Statische, Fixierte und Formelle. Einer Demokratie, der
von Geschlecht zu Geschlecht ein junger Kerntrupp bündischer
Bürger zu Gebote steht, die ihren Schwurverband aus eigenem
Antrieb neu beschworen hat, braucht nicht zu fürchten, sich in
Bürokratie zu verflüchtigen.

Daher kann kein anderer Mythos Urbild, Inbild und Vorbild
der Schweizerischen Eidgenossenschaft sein als die Grundsage
vom Rütli-Bund. Und ist es nicht sinnbildlich schön, dass unser
Nationalheiligtum noch im Namen die Erinnerung an die
Urbarisierung, an den Sieg der Kulturpflege über die Naturwildnis
weiterhegt? Müssten wir heute die Stätte benennen, ich wüsste
ihr keinen bedeutenderen Namen als wiederum „Rütli" wie
jener unbekannte Siedler, der vor anderthalb Jahrtausenden eine

Lichtung in den Urwald hieb, das stille Gelände am See

benannte, ähnlich wie ja heute noch die Kinder der Innerschweiz
die erdbeerenreichen Stellen des Waldschlags in unserer
angestammten alamannischen Sprache als „Grüt" bezeichnen. Durch
dieses Reuten trat der Halm an die Stelle des Dornes, das Rind
verdrängte den Bären, den der Mensch in der Hütte aus seiner
Höhle in die ebenfalls zurückweichende Wildnis trieb. Jahrhunderte

gingen über Land und See. Die Menschen mehrten sich und
minderten das Wild. Sie lebten im engen Lande immer enger und
hätten sich wohl am Ende auch auszurotten begonnen, wie sie
den Wald rodeten, wenn sie nicht eingesehen hätten, dass der
Breihieb den Forst vernichtete, wo man ihn als Schutzwehr vor
Lawinen und Wildwasser brauchte. Da bannten die Ansiedler den
Wald; da bannten die Sippen aber auch den Menschen, den man
gegen fremde Eingriffe als Mitkämpfer brauchte. So erwuchs
das Recht und entwand der brutalen Macht das Frevlerbeil und
die brudermörderische Waffe. Christliche Glaubensboten
erschienen und verliehen dem germanischen Gebot kluger
Selbsterhaltung die religiöse Weihe durch die Lehre von der Nächsten-
Bebe, die fortan nicht aus Eigennutz, sondern um des Nächsten
ms unseres Bruders und um Gottes als des gemeinsamen Vaters
willen das verlangte, was der Genossenschaft, der Gemeinde zum
Heile diente: das christliche Kreuz wurde zum Schweizerkreuz,
das insofern heute mit Recht das Zeichen der Freiheit innerhalb
des mittelalterlichen Reiches weiterführt, hat es doch dessen
ubervölkische Haltung besser bewahrt als die grössern Teile

741



im Norden und Süden. Grosse Reiche sind in Domen und Schlössern

entstanden. Unser Nationalheiligtum hat den gestirnten
Himmel zum Gewölbe, und sein Bodenteppich ist saftiges
Mattengras, Bäume und Felsen sind die Wände. Das alles ist
nicht errechnet und konstruiert wie die deutschen Thingplätze
von heute, sondern gewachsen, ein Stück natürliche, offene
Gotteswelt.

Es gehört zum Wesen der Demokratie, vorab unseres
Freistaates, dass bei aller Grösse und Weite des Gedankens seine
staatliche Erscheinungsform schlicht und nüchtern bleibt, was
ihr den Vorwurf eintrug, den Durchschnitt zu züchten. Allein ein

genauer Hinblick entdeckt, dass unserm Volk wie unserm Land
neben den idyllischen auch die heroischen Züge nicht mangeln,
nicht zu reden davon, dass unser Land daneben den ausgesprochensten

fremden Genien von Goethe bis Rilke und George
Zuflucht, Lebensraum und selbstgewählte Ruhestätte bot.

Eines bleibt gewiss: die Demokratie ist allem Gepränge
abhold und bietet wenig Gelegenheit, sich an abenteuerlicher
Grösse eines Führers zu erfreuen, mit der sich die Gefolgsleute
identifizieren können, um so ein Bedürfnis zu befriedigen, das

eine geschickte Propaganda weit über das natürliche Mass hinaus

gesteigert hat. Die Demokratie aber ist eine schlichte Mutter,

die zufrieden ist, wenn die Kinder ihr Brot haben — die

Zuspeise mögen sie sich selber suchen.
Sich für die Demokratie begeistern, heisst sich für den Alltag

begeistern, den Wochentag preisen statt den Festtag der

Massenversammlung. Es wird stets weniger Zugkraft haben, für
die Werktagsheiligung einzutreten als für Sonntagsheiligung.
Wer aber darin ein würdiges Gegenstück zu erblicken vermag,
der braucht keinen besondern Mythos der Demokratie, denn er

trägt ohnehin die geheime Glut im Herzen, welche steter wirkt
als alles Feuerwerk, mit dem sich die Diktatur häufig selber
beleuchtet und blendet. Er schätzt die Gunst, in einem Staate
leben zu dürfen, der seine Stärke aus der Stille zieht und keine
Steuern eintreibt, um seine Macht lärmend zur Schau stellen zu

können.
Wir sind um jeden Demokraten dieser Art herzlich froh. Er

gleicht dem treuen Allmendgenossen, der alles Gemeinwerk redlich

leistet und daneben seinen Eigenhof doch trefflich bestellt.

742



Er wird zur Stelle sein, wenn die Runse das Wuhr einzureissen
droht. Dass wir noch solche Leute haben und sie sich von Stunde
zu Stunde mehren, ist unser Trost und unser Trutz. Darum
freuen wir uns, dass die Demokratie wiederum ein Prüfstein
geworden ist. Die Geschichte bietet uns eine verpflichtende
Gelegenheit, andern und uns zu zeigen, dass unser Freistaat alle
Tragik letzten Endes durch den unerschütterlichen Trost
überwindet, der darin besteht: die Demokratie allein gewährleistet
dem Menschen, inmitten seiner Mitmenschen im würdigsten Sinne
Mensch zu sein.

Gallus und die heidnischen Alemannen
Von Fritz Blanke

I I eber den heidnischen Glauben der Alemannen findet sich
die älteste Kunde bei dem gut unterrichteten Byzantiner

Agathias, der um 570 in seiner Geschichte des Gotenkrieges
kurz von den Pferde-, Stier- und anderen Tieropfern der
Alemannen und von der bei ihnen herrschenden Verehrung gewisser
Eäume, Flussläufe, Hügel und Schluchten berichtet. Einen zweiten

Baustein zur Kenntnis der alemannischen Religion liefert
Jonas (in der um 640 abgefassten Vita Columbani) mit seiner
Schilderung des Trinkens der Wotansminne (vergl. Nr. VII, S. 420).
Einen dritten Zeugen für den vorchristlichen Alemannenglauben
sah man bis vor kurzem in dem Gründer des Klosters Reichenau,
dem heiligen Pirmin. Den heidnischen Aberglauben, den Pirmin
ln seiner Schrift „Scarapsus" ausführlich darstellt, glaubte man
auf die Alemannen, unter denen Pirmin lange als Missionar
geleitet hatte, beziehen zu dürfen. Aber neuere Forschung hat
gezeigt, dass der Scarapsus vor 724, d. h. bevor Pirmin auf die
Reichenau und damit nach Alemannien kam, abgefasst wurde
und dass er folglich nicht als Quelle für alemannisches Heidentum

gelten kann. Vielmehr spiegelt sich in ihm die Lage
romanischer Länder wieder, eine schmerzliche Erkenntnis für je-
^en, der bisher dankbar im Scarapsus das reichste Zeugnis für
den altalemannischen Glauben schätzte. Aber diese Einbusse wird

743


	Tragik und Trost der Demokratie

