
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 12

Artikel: Geist und Dämonie in der Geschichte

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 4. Jahrgang April 1937 Heft 12

Geist und Dämonie in der Geschichte

von Prof. D. Adolf Keller, Genf

|~H in eigentlicher Geschichtsschreiber würde die Behandlung
eines solchen Themas nicht wählen. Wenigstens nicht

einer, der, wie Ranke, der Geschichtsschreibung die Aufgabe
zuweist „zu sagen, wie es war". Wohl aber vielleicht einer wie
Johannes von Müller, der Geschichte und Mythus eines Volkes
schrieb, oder wie Carlyle, der eine Beschwörung der Geister und
Dämonen der französischen Revolution wagte.

Unser Thema liegt also nicht auf dem Gebiete der Geschichtsforschung

im engeren Sinne, sondern in jenem Mittelgebiet, in
jenem Zwischenreich menschlichen Geschehens, aus dem die
Geschichtsschreibung, die Geschichtsphilosophie, die Psychologie,

die Dichtkunst, die Religion in gleicher Weise schöpfen.
In diesem Zwischenreich gibt es eine Frage, die ebenso den
Historiker wie den Philosophen, den Religionsforscher wie den
Dichter und Soziologen packt, die Frage: Was wirkt geschichts-
bildend? Welches Ereignis, welche Persönlichkeiten waren jener
geheimnisvolle Same, der in der Geschichte aufgeht und Frucht
trägt? Warum diese und nicht andere? Welche wirkenden
Kräfte, idées- forces, waren im vergangenen Geschehen und
sind heute noch lebendig? Also die Frage nach der Dynamik des
Werdens, der geschichtlichen Bewegung und damit gleichzeitig
die Frage nach der Sinngebung der Geschichte, die
andauernd vom Geiste gesucht und von der Dämonie unseres
Daseins gestört wird.

I

Weder die Geschichtsschreibung, noch die Dichtung, noch

Philosophie, noch die Religion kann auf solche Fragen der
geschichtlichen Wirkung und Sinngebung verzichten. Homer sah
^ie Leidenschaften der Götter und Menschen als die eigentlich

46
713



wirkenden Mächte in der Geschichte. Augustinus schaute seherhaft

den obersten Willen Gottes als dynamisches Prinzip einer
neuen Geschichtsgestaltung. Dante schrieb die Geschichte noch

einmal in einer grandiosen Vision und sah in der Gerechtigkeit
und in der Liebe den eigentlichen Motor geschichtlichen
Geschehens. Hegel sah in der Geschichte den absoluten Geist
am Werke, der in seinem bekannten Dreitakt Geschichte wirkt.
Das Christentum und die Philosophie setzen irgendwie ein
geistiges Prinzip oder Gottes Willen selbst als die eigentlich
bewegende Macht der Geschichte. Es blieb der neueren Zeit
vorbehalten, diese Mächte auch in der Wirtschaft zu entdecken.
Aber auch die Wirtschaft und die Technik sind ja nichts Anderes
als eine Anwendung des Geistes auf die Materie, eine Rationalisierung

des Lebens auf Gebieten, auf denen der Geist in
früheren Zeiten ein Fremdling schien und auf denen er sich heute
sein Recht sucht. Wir dürfen jedenfalls sagen, dass der denkende
Mensch nie darauf verzichtete, im Geiste Motiv und Triebkraft

sowie Sinn und Ziel der Geschichte zu entdecken. Wo das

geschieht, weist der Mensch dem Geiste die Herrschaft zu. Der
Geist soll die Weltgeschichte gestalten.

Dieser Anspruch hat z. B. in der Gründung des Völkerbundes

mitgewirkt. Er ist eine Idee des Geistes, die schon

lange gedacht war, aber erst nach dem Weltkrieg zu einer „idée-
force" wurde, und geschichtsbildend wirkte. Selten in der
politischen Geschichte sind die Kräfte des Geistes mit einem
solchen Anspruch aufgetreten, wie in diesem Versuch eines
konstruktiven Idealismus, der aus der politischen Essenz der Völker,
aus wirtschaftlicher Notwendigkeit und aus geschichtlicher
Kenntnis heraus eine Rationalisierung der Geschichte versucht,
eine Ordnung der Welt von der Vernunft her, eine Organisation,
die nichts Anderes sein sollte, als Wiederholung des grossartigsten

Vorganges der Geschichte: Fleischwerdung einer Idee in
Persönlichkeit, Volk, und in der politischen und wirtschaftlichen

Substanz der Welt. Der Vater des Völkerbundes war der
denkende und schöpferische Geist. Die Mutter war die Not und

die Sehnsucht nach Frieden. Der konstruierende Idealismus
des Geistes schien hier einen grossen schöpferischen Wurf zu

tun, der sich fortsetzen sollte im Internationalen Arbeitsamt
und in der Abrüstungskonferenz. Voraussetzung war der Glaube

714



des Geistes, dass Politik nicht nur Kunst des Möglichen,
sondern Kunst des Unmöglichen sei.

Jedermann weiss heute, dass dieser organisierende Geist, der
hier mit einem geschichtsbildenden Anspruch auftritt, bisher
nicht die Wirkung hatte, die man von einem solchen schöpferischen

Idealismus erhoffte.
Es scheint sich hier eine Ohnmacht des Geistes zu

enthüllen, die tiefe Beunruhigung auslöst und die nicht nur
politischer Natur ist. Sie lässt sich nicht allein erklären aus dem

Ungenügen des Geistes, oder aus widerstreitenden politischen
Interessen. Der Geist stösst hier auf einen Widerstand, dessen
Natur dunkel ist. Max Scheler nennt diese Ohnmacht des Geistes
eine der charakteristischen Erscheinungen der Gegenwart. Der
Geist wirft andauernd schöpferische Ideen in den geschichtlichen
Prozess hinein in jenem naiven Glauben des Idealismus, dass
die Ideen im geschichtlichen Prozess sich wohl einen Leib, d. h.

geschichtliche Wirklichkeit, bilden werden, dass wiederum jene
Inkarnation sich vollziehe, durch die ein Geistiges ein
Materielles, ein Göttliches ein Menschliches wird.

Der Geist sucht die Geschichte nicht nur zu organisieren, wie
er die Natur organisiert, sondern sie auch symbolisch
darzustellen, in Kunstwerken, politischen, sozialen und religiösen
Symbolen, die gemeinschaftsbildend wirken. Der Geist, der das
tut, braucht hier durchaus nicht nur in beschränkendem Sinne
als Verstand gedacht zu werden, sondern als das Vermögen der
Vernunft, Ideen zu fassen und sie zu verwirklichen. Dabei ist
aber durchaus nicht nur an die Genialität einzelner Geister
gedacht, sondern an den Geist als Weltprinzip, als schöpferische
Weltvernunft, wie sie anschaulich wird in der Geschichte.

Auf politischem Gebiete hat diese Weltvernunft oder dieser
Geist der Menschheit nicht die geschichtsbildende Wirkung
gehabt, die er sich selber zutraut. Er stösst nicht nur im Völkerbund,

also in dem Versuch, die Politik zu rationalisieren, auf
jenen Widerstand, der ihm seine eigene Ohnmacht kund tut,
sondern auch in der Wirtschaft.

II
Die Wirtschaft und die Technik sind ebenfalls zum

Range einer geschichtsbildenden Macht par excellence emporge-
sEegen. Die Wirtschaft ist vor allem Kampf ums tägliche Brot.

715



Wo wir es haben, läuft die Geschichte anders, als wo wir
dessen ermangeln. Die heutige Wirtschaft ist ein Laboratorium
des Geistes. Er dosiert hier das tägliche Brot; er rationalisiert
das Wachstum und den Tod von Pflanzen und Tieren. Er denkt
die Arbeit und mechanisiert sie in der Maschine. Er symbolisiert
den menschlichen Verkehr durch die Zeichen des Geldes. Er

phantasiert dieses Geld als Kredit. Er beherrscht die Natur
durch die Technik. Technik ist angewandter Geist. Er errechnet

den Hunger und den Durst der Menschheit und erwägt
zum voraus in der wirtschaftlichen Kalkulation die nötige
Produktion, die Mittel, Hunger und Durst zu stillen und die
Menschen zu kleiden. Er zähmt den Blitz und kondensiert dadurch
Raum und Zeit selbst, um die Geschichte zu beschleunigen, die
sich darin abspielt. Der Geist ist daran, Raum und Zeit
auszulöschen, als Illusion früherer Zeiten zu behandeln. In der
Télégraphié, der Telephonie, der Television, im Flugdienst stiehlt
der Geist der Geschichte gleichsam Raum und Zeit, die doch
ihre Substanz sind. Der Geist versucht hier eine grossartige
Organisation der Welt von bestimmten Seiten her. Mit welchen
Mitteln! Mit welcher ungeheuren Reichweite! Mit welcher
Imagination

Aber auch hier, auf dem Gebiete der Wirtschaft und der Technik,

stossen wir auf dieselbe Ohnmacht des Geistes. Der
Kommunismus ist vielleicht die Enttäuschung über diese
Ohnmacht, die Wut über den Anspruch des Geistes, die Welt so

organisieren zu können. Dieser erscheint ihnen wie ein Betrüger,

der die Menschen narrt mit Ideen, wie eine Fata Morgana,
wodurch die wahre Geschichte gefälscht wird.

Oder ist der Kommunismus auch nur ein neuer Versuch des

Geistes, Geschichte zu machen mit neuen Ideen, diesmal von
unten her, da es von oben nicht ging? Ist er nur die schwarze

Magie des Geistes, da es mit der weissen, vernünftigen, nicht

ging? Ist er nur Erfüllung jener Drohung
si flectere superos nequeo
Acheronta movebo

Frei übersetzt: Wenn ich die Götter nicht bewegen kann, setze

ich die Dämonen in Bewegung. Wenn die hohe Geistigkeit keine
Geschichte schafft, versuche ich es mit der Dämonie, mit dem

Schauer dunkler Gewalten.

716



III
Man sollte denken, dass jenes Stück Geschichte, das im

Besonderen sich auf den Geist gründet und ein Bekenntnis zum
Heiligen Geiste ausspricht, also die Kirche,' in besonderer
Weise geschichtsgestaltend sein müsste. Tatsächlich war sie es
auch. Ranke sah den Raum der Geschichte erfüllt von zwei
Gewalten: Staat und Kirche.

Diese Geistigkeit erfuhr aber dieselben Widerstände. Auch
die religiöse Gemeinschaft, die Führung durch den Geist sein

will, die die Wahrheit verkündet, die eine geistige und
Liebesgemeinschaft aufbauen will, die Weltverwandlung durch den
Geist will, spürt jene verwirrende Ohnmacht des Geistes und
stösst auf dieselben Widerstände, die der organisierende Geist
der Menschheit auch in Politik und Wirtschaft findet. Nehmen
wir die amerikanische Prohibition Sie war ein grossartiger

Versuch eines konstruierenden moralischen Idealismus.
Eine moralische Idee sollte Fleisch und Blut werden. Im

Wachsenden Alkoholismus des amerikanischen Volkes und der
ihm folgenden politischen Korruption sahen die besten Geistesträger,

vor allem die amerikanischen Kirchen, eine erschreckende
Entfesselung des Irrationalen, eine dämonische Aufhebung der
moralischen Hemmungen im Leben der Menschen. Vor allem
die Kirchen, und in diesem speziellen Falle der soziale Idealismus

des Methodismus, erschauten die Vision einer neuen
amerikanischen Geschichte, die Verwirklichung des ursprünglichen
American Dream, einer moralischen Gesellschaft, die
einem Ideal von Freiheit, Gerechtigkeit und brüderlicher Gemeinschaft

dient. Der konstruierende soziale Idealismus, der hier am
Werke war und die stärkste Macht des Staates zur Verfügung
hatte, machte hier eines der grössten moralischen Experimente
der neueren Zeit.

Trotzdem, welcher Niederbruch, welche Niederlage des
Geistes! Welches moralische débâcle, das in Gesetzesverachtung,
m Betrug, in Volksvergiftung und in einer Verbrechenswelle
endete. Die Vision des Geistes erwies sich als eine Fata Morgana,
als ein dämonisches Blendwerk, das keine Realität hatte. Die
federen Instinkte, das Irrationale, die Gier, das Verbrechen,
die Gewinnsucht, der Egoismus, widerstanden der Geistesmacht

717



dieses Idealismus sieghaft. Wir stehen hier ebenso vor einer
Niederlage des sozialen Idealismus, des konstruierenden Geistes,
wie im Völkerbund. Die Welt erweist sich hier nicht als das

plastische Element, das vom Geiste geformt wird, sondern als

Widerstand gegen den Geist.
An diesem konkreten Beispiele zeigt sich, dass unser Problem

nicht etwa aus abstraktem Denken erwächst, sondern aus der
Realität des geschichtlichen Prozesses selbst, aus der Paradoxic
der Geschichte. Es mag sein, dass die Paradoxic der Geschichte
die Paradoxic des Geistes selber ist, der sich, wie Fichte es

lehrt, aus sich selbst heraus einen Widerstand setzt,, einen
Gegensatz, an dem er erst zum Bewusstsein kommt.

Wir wissen, dass der Mensch diesen Widerstand braucht, so
wie der Vogel ohne ihn nicht fliegen kann; wie der Knabe, der
ohne ihn nicht zum Charakter wird. An diesem Widerstand
erwacht das Bewusstsein und der Wille, und dieses Bewusstsein
empfindet heute die ungeheure Macht, ja die Uebermacht dieses
Widerstandes als Dämonie, die sich der Macht des Geistes
entzieht und widersetzt.

IV

Wir stossen hier auf das tragische Erlebnis des Geistes in
der Geschichte. Nicht nur sie ist durch diese Tragik beherrscht,
sondern auch die dichtende Kunst, die hier ihren grössten Gehalt
findet. In Dantes Divina Comedia, im Cid, in den Dramen Cor-
neille's, Ibsen's, im „Olympischen Frühling" schöpft sie aus
diesem tragischen Konflikt zwischen Geist und Dämonie, aus
diesem unerschöpflichen dunklen Brunnen, in dem „die Quellen des

Geschicks melodisch" oder unmelodisch „rauschen". Diesen
Gegensatz und nichts anderes, stellt Spitteier dar im Olympischen
Frühling, im Gang der Hera zum Automaten. Auf der einen Seite
das fühlende Herz, der denkende Geist, auf der anderen der
gezwungene Zwang, der Automat, der auf einem Ross von Kieselstein

sitzt und in seinen ewigen Volten jene Tupfen, jene
denkenden und fühlenden Wesen zermalmt. Dieser Konflikt als
Gegensatz zwischen Geist und Dämonie beschäftigte auch die
Geschichtsschreiber. Selbst Jacob Burckhardt z. B. begnügte
sich nicht damit, einfach Geschichte zu schreiben, „wie es war"-
In seiner „Kultur der Renaissance" und in seinem „Zeitalter Kon-

718



stantins" häufte er nicht nur Tatsachen an, sondern ist von diesen

Problemen und dieser Spannung bewegt. Darum schreibt er
»Von Glück und Unglück in der Geschichte" und empfindet
durchaus, wenigstens für das „zeitgenössische Individuum", die
Ohnmacht, von der wir sprachen. „Wenige haben einen
archimedischen Punkt und vermögen die Dinge geistig zu überwinden".

Er wusste, dass der Geist als die Kraft, ein zeitliches Ideal
zu fassen, der Geschichte nicht nur beschauend gegenübersteht,
sondern auch handelnd und treibend, als „Wühler", dass er aber
dabei eben jene Tragik erleidet, in der er sich nicht nur
treibend, sondern getrieben, nicht nur siegreich, sondern geschlagen
empfindet. Ein Problem, das geschichtlich umso dauernder bleibt,
als „die Geschichte lehrt, dass die Geschichte nichts lehrt".
Jacob Burckhardt hat häufig von der furchtbaren Bedeutung der
Gewalt in der Geschichte gesprochen. Sie kümmert sich nicht
um den Geist und stellt ein anderes geschichtlich wirksames
Prinzip dar, in dem Burckhardt eigentlich das Böse schlechthin

sieht, vorausgesetzt, dass sich Gewalt nicht in Kraft
verwandelt.

Da die Geschichtsschreibung gerade wegen dieses unausmess-
baren Widerstandes nicht rein vom Geiste her gestaltet wird
und nicht in logischen Begriffen dargestellt werden kann,
sondern einfach das Ereignis hinzunehmen hat, das zwischen Geist
und Dämonie geschieht, nannte Burckhardt die Geschichtsschreibung

„die unwissenschaftlichste aller Wissenschaften".
Burckhardt klagt, dass der Geist der politischen Macht allzu

gefällig entgegenkomme und ihr sogar die Begriffe und das

gute Gewissen liefere, das sie braucht; dass der Geist, wie er
sagt, sich allzu willig an das Gegebene anschliesst, in jener
gefährlichen Dienstbarkeit, deren glänzendste Darstellung der

Principe von Macchiavelli ist. Jacob Burckhardt ist daher
von einer milden Trauer erfüllt, wenn er sieht, wie die
Geschichte eigentlich stärker von der Gewalt gestaltet wird, als
vom Geiste. Er tröstet sich damit, dass vielleicht „beide blinde
Werkzeuge eines Dritten noch Unbekannten" sind.

Er findet diesen Trost besonders in der Geschichte des kleinen
Staates, in der Polis, die eine besondere Möglichkeit hat, die-
Sem tragischen Konflikt zu entgehen, weil sie „ein Fleck der
Welt ist, wo die grösstmöglichste Quote der Staatsangehörigen

719



Bürger im vollen Sinne sind." Aber auch in der Polis können
sie sich nur halten, wenn sie, wie Perikles, das Unerhörte im
Sinne der Stadt leisten, oder wie Alkibiades freveln. Zwei
Vertreter gestaltender Mächte, die wir einander wieder als Geist
und Dämonie gegenüberstellen dürfen.

Auch da, wo Jacob Burckhardt von „geschichtlicher Grösse"
spricht, ahnt er das Dämonische derselben, wenn er sagt „die
Grösse schreitet auf den Menschen los." Wir empfinden das

in der Gegenwart in verstärktem Masse nicht nur weil wir es

erleben, dass „das Ganze der Persönlichkeit magisch wirkt",
sondern weil ein wahrer Dämon von geschichtsbildender Kraft
faszinierend auf eine ganze Generation losschreitet, wobei wir
uns trotz des Schauers irgendwie des Eindrucks nicht erwehren
können, dass auch hier „Charakter daimon anthropo" —
dass der eigene Charakter unserer Zeit dem Menschen zum
Dämon wird.

Unsere Zeit steht offenkundig in besonderem Masse mitten
in diesem Konflikte. Wo wir in die Geschichte, die Dichtkunst,
die religiöse Botschaft hineingreifen, tritt uns dieselbe dialektische

Spannung gegenüber. Der Geist der Menschheit scheint
heute mit einer besonderen Wucht von einer Gegenmacht
begrenzt zu sein, die eben nicht handelt, sondern geschehen lässt,
und dadurch auch geschichtsbildend wirkt. Ein gewiegter Meister
der Staatskunst, Lord Cromer, wusste das offenbar, wenn er sagte :

„Die Meisterwerke der Staatskunst sind grösstenteils nicht
Taten, sondern Enthaltungen von Handlungen".

Aber diese Haltung ist fast unerträglich für die Ethik und
den religiösen aktiven Glauben, zu dem irgendwie ein Handeln
gehört. Ethik ist ja bewusster Geist, der grundsätzliche Versuch,
die angefangene Welt im Sinne eines Geistesgesetzes fertig zumachen,

zu vollenden. Ethik will geschichtsbildend sein durch gutes

Handeln, im Völkerleben wie im Leben des Einzelnen. In
jenen konstruktiven Anstrengungen eines sozialen und moralischen

Idealismus, also in der „Prohibition", im „Social Gospel",
im pazifistischen Idealismus erlebt der moralische Geist der
Menschheit denselben Elan und dieselbe Niederlage. Dieser ethische

Idealismus will jenes „Gran Güte", von dem Burckhardt
sprach, in die Geschichte einarbeiten und stösst dabei auf das
Leben selbst, das an sich nicht geistige Ordnung will, ausser man

720



traue dem „élan vital" ein unbewusstes immanentes Gesetz
zu, das schon zu seiner Zeit wirksam wird. Aber das empirische
Leben ist sicher nicht an sich gut; es ist stark, dynamisch,
schöpferisch.

Aus diesem Willen und Gegenwillen sind jene Konflikte
zwischen Geist und Leben geboren, die heute als bewusste Gegensätze,

wie Klages das tut, einander gegenübergestellt werden.
Klages sieht im Geiste nicht nur Ohnmacht, sondern jene Starrheit

und jenes verstandesmässige Hindernis für die unbewusste
Weisheit des Lebens selbst.

V

Der geschichtliche Prozess der Menschheit ist also, wo wir
hingreifen, erfüllt von dieser immanenten Spannung, so wie sie
sich ja auch in jenem Stück Geschichte darstellt, das wir selber
sind. Dieser Gegensatz von Prinzipien ist heute geradezu zu
einer dialektischen Spannung geschichtsbildender Ideologien
geworden.

Amerika wie Europa kennt diese Gegensätze. Amerika etwa
in der Gegenüberstellung des „American Dream" und des

wirtschaftlichen pragmatischen Ideals, wie das der jüngste
Geschichtsschreiber Amerikas, Adams, tut, in seinem Buche „T h e

Epics of America". In Europa stehen dafür die falschen
°der echten Ideologien der politischen und sozialen Vernunft
dem Mythus des Blutes, der Rasse, des Staates, des Proletariates,

als ebenso geschichtsbildenden irrationalen Mächten
gegenüber.

Man kann dabei dahingestellt lassen, ob der Geist nicht auch
einmal in der Maske irrationaler Mächte, statt in der des
begrifflichen Verstandes und der ideensetzenden Vernunft auftreten

könne, also als „List der Idee", die sich verkleiden muss,
urn ihr Ziel zu erreichen. Wie man weiss, sprach Wundt von ei-
ner „Heterogonie der Zwecke", womit er sagen wollte, dass die
geschichtliche Wirkung oft einen Ursprung hat, der weit abliegt
v°n dem bewussten Zweck, der als Motiv der Handlung in den
geschichtsbildenden Prozess eingesetzt wurde.

Wenn man vom Geiste spricht, so darf verlangt werden, dass
ln deutlicher Definition gesagt wird, was unter dem Geiste zu
Erstehen sei. Ist es der Geist Gottes, oder der Menschen Geist?

721



Ist es die theoretische oder die praktische Vernunft? Ist es der

begriffliche oder zvvecksetzende Verstand, ist es der Führergeist
Einzelner, oder ist es der kollektive Geist der Menschheit? Jede
dieser Fassungen des Geistes würde eine besondere Einschränkung

bedeuten. Wenn wir in diesem Aufsatze vom Geiste
sprechen, so denken wir dabei nicht in erster Linie an den Heiligen
Geist, oder an eine kosmische Weltvernunft als philosophisches
Prinzip, sondern an den Menschengeist als das kollektive und
individuelle Vermögen der Menschheit, Ideen zu setzen oder zu

spiegeln, sie begrifflich oder symbolisch darzustellen und im
Sinne eines Zweckes für unsere Handlungen als Motiv zu
gebrauchen. Es handelt sich hier weniger um eine genaue begriffliche

Definition, als um das Gesamtbild des denkenden, fühlenden

und wollenden Menschengeistes, der sich als zwecksetzender

und handelnder empfindet und daher Kontinuität,
Verantwortlichkeit und geschichtsbildende Wirkung beansprucht.

VI

Der Gegensatz dazu ist eben die Dämonie, die nun nicht
in gleicher Weise begrifflich definiert werden kann, eben weil
das Dämonische nicht gesagt und begriffen, sondern erlebt wird
und wirkt. Der Gegensatz liegt also in dem Widerspruch
zwischen dem Anspruch des Geistes auf Freiheit und seinem
Erlebnis des Zwanges, sei es, dass dieser Zwang ihm von aussen
als Widerstand des Objektes begegnet, oder von innen, als eine
Art Besessenheit des Geistes, gegenüber der sowohl Idee als Wille
machtlos sind. Im dämonischen Wirken stösst der geistige Schachspieler

der Geschichte auf einen Gegenspieler, dessen Züge wir
nicht erraten und errechnen können. Er kann den Zug nur durch
einen Gegenzug beantworten, dessen Art ebensowohl Freiheit
als Zwang ist.

Man kann das, was hier mit Dämonie bezeichnet wird, nur im
Deutschen, aber zum Beispiel nicht im Französischen sagen, wo
„démoniaque" sofort eine konkrete und abschätzige
Vorstellung weckt, während im deutschen Verständnis die „Dämonie"

sowohl positiv als negativ verstanden werden kann, als
dynamische Macht, die vom Menschen Besitz nimmt und grösser
ist als er. Wir sehen gerade bei Jacob Burckhardt, dass er von
der Sache spricht, wenn er auch das Wort nicht nennt: „Vom

722



Glück und Unglück in der Geschichte", von „geschenkter Grösse
und von gezwungenem Frevel", von „der Gabe, die nicht immer
Kraft wird". Wir können versuchen, dafür andere Worte
einzusetzen, z. B. Schicksal, wobei dieses als äussere unbegreifliche
Macht und Lösung verstanden werden kann.

Die neue vitalistische Philosophie setzt das Leben als

Gegenmacht des Geistes ein. Die Philosophie hat immer wieder
auf das Irrationale hingewiesen als Kompensation des Rationalen.

Ein philosophisches Buch trägt den Titel „Das Unheimliche",

womit dasselbe gemeint ist, ähnlich wie der Philosoph
Gourd vom „Incoordonable" spricht. Die neuere Psychologie

sieht in der unberechenbaren Wirkung des Unbewussten,
z. B. im Gottähnlichkeitswahn und in der dämonischen Verzweiflung

jenen machtvollen Gegenspieler, der die Züge des Be-

wusstseins durchkreuzt. Man braucht sich diese Gegenmacht
nicht als eine gespenstige Geister- oder Teufelswelt vorzustellen,

sondern einfach als seelisch-leibliche Realität, die auf uns
zukommt, uns gegen unseren Willen hinreisst oder tyrannisiert.
Der Apostel Paulus weiss selbst auch etwas von dieser Ueber-
macht, wenn er sagt: „Wir haben nicht allein mit Fleisch und
Blut zu kämpfen, sondern mit Fürstentümern und Gewaltigen
unter dem Himmel."

Hier handelt es sich uns weniger um eine religiöse
Durchdringung oder Lösung des Problems, als um das Sichtbarmachen

der undurchdringlichen Dynamik des Geschehens selber.
Wir können die Macht, die in ihm wirksam ist, nicht heraus
destillieren wie ein Vitamin, dessen Zusammensetzung wir zwar
nicht kennen. Das Dämonische, das uns am meisten überwältigt,

liegt ja auch nicht draussen, sondern drinnen, in uns selbst
als übermächtiger Herr, Führer oder Feind. Das intellektuelle
wie das moralische Raisonnement ist ihm ebensowenig gewachsen,

wie Pascal's „Esprit de géométrie ou esprit de
finesse". Was uns hier beschäftigt, ist nicht,die Frage nach
dem Ursprung oder dem Sinn dieses Geschehens, sondern die
Dialektik, der Rhythmus, die Dynamik des geschichtlichen
Geschehens selbst. Die Geschichte ist sicher nicht allein Resultat
des gestaltenden und schöpferischen Geistes, aber ebensowenig
allein gewirkt aus der Dämonie menschlicher Existenz. Sie ist
das Resultat der Spannung zwischen beiden. So wie im Ver-

723



hältnis von Mensch zu Mensch das Geschehen ^zwischen ihnen
weder allein im einen noch im andern liegt, sondern in dem

mächtigen Strome, der zwischen den beiden Uferlinien der
Persönlichkeiten fliesst. Wohl gibt es Menschen, die an sich selbst
dieser Spannung entnommen zu sein scheinen und als Verkörperung

des dämonischen Selbst auf uns zutreten, so wie Cesare

Borgia, der destruktiv und satanisch war, oder Napoleon, der
im Zerstören schöpferisch war und im Schaffen zerstörend,
oder wie Lenin, der als ein modern östlicher Dschingis-Khan über
die Welt kam und sie faszinierte, indem er sie verführte oder
vergewaltigte.

Diese Dämonie, die im höchsten Grade geschichtsbildend
war — wie lange, bleibt uns noch verborgen — ist aber nicht
nur einzelnen Persönlichkeiten wie Borgia, Napoleon, Lenin,
sondern unserer ganzen Generation in eigentümlicher Weise
eigen. Die Generation vor hundert Jahren glaubte an den Geist
und an die Macht der Idee. Ein typischer Buchtitel jener Zeit
würde z. B. gelautet haben: Vom Geist der Geschichte. Die
heutige Zeit spricht vom Mythos; nicht von der Idee, sondern von
der „i d é e - f o r c e". Ihre philosophischen Propheten sind nicht
die Idealisten vor hundert Jahren, sondern die Philosophen des

Irrationalen, Nietzsche und George Sorel. Der Wille zur Macht
hat in erster Linie über uns selbst Macht gewonnen, als Dämonie

des Willens, die stärker ist, als unser Selbst, als das
reflektierende und handelnde Ich. Was uns dabei fasziniert oder
inspiriert, magisch schöpferisch oder satanisch zerstörend in
Beschlag nimmt, ist die Dynamik an sich, die fast religiöse
Faszinierung, durch das, was Kraft, Gewalt und Macht hat über uns
und über andere.

Dieser dämonische Akzent kann auf diese oder jene Seite
unserer menschlichen Natur gesetzt werden. Er kann auf dem

Willen liegen, dessen Machtwunsch, dessen Machtsucht einer
der stärksten geschichtsbildenden Kräfte ist. Dies kann ein
positiver Akzent sein, wodurch der Wille zur Macht bejaht wird.
Er kann aber auch negativ sein, in der Askese der Selbstentäus-

serung wie bei Tolstoi.
Dieser Akzent kann auf den Intellekt fallen, dann wird das

Denken selbst zum Rausch, zu einer Art Magie und
selbstherrlichen Konstruktion, die im deutschen Idealismus und in

724



der Scholastik das Wunder vollbringen wollte, die Welt aus
der Idee heraus zu spinnen.

Derselbe dämonisierende Akzent kann aber auch auf das
quellende Gefühl fallen, auf die dunkle nächtige Funktion, die uns
stärker als anderes mit dem Unbewussten verbindet. Sie hat
in der Romantik, in der heiligen unheiligen Raserei der Kreuzzüge

und im Djihad des Islam geradezu dämonische Orgien
gefeiert.

Dieser Akzent kann auf der bewussten Seite unserer Existenz

liegen und gibt ihr dann Schuss und Wirkung, wie im
Wissenschaftskultus und Technikrausch des 19. Jahrhunderts, oder auf
der Seite des Unbewussten, im Blut, in ,Rasse und Gefühl, im
dunklen Drang, im „élan vital".

Der Akzent der Dämonie ist verschiebbar. Vielleicht ist der
Gestaltwandel der Zeiten und der Kulturwandel vor allem eine
solche Akzentverschiebung.

Wir stellen uns also in der Dämonie, die uns als geschichtliches

Phänomen erscheint, weder ein Teufelswerk, noch eine

Geistererscheinung vor, sondern eine solche geheimnisvolle
Akzentsetzung, eine besondere dynamische Ladung mit durchschlagender

Wirkung. Wir wissen nicht, wer sie uns mitgibt, ob Gott
oder der Teufel. Der Mensch ist ja nach der Mystik ein Tier,
das von Gott oder dem Teufel geritten wird. Es geschieht, weil
es geschieht und nicht nur gemacht wird. Wirkt es, so wirkt es

seelisch und geistig stärker als der klare Verstand, die kritische
oder schöpferische Vernunft, der vielfach die Gewalt solcher
Führung oder Verführung versagt ist. Wir haben heute ein
Beispiel grossen Stils vor uns im dynamischen Gegensatz zwischen
Kommunismus und Christentum. Der Ungeist des materialistischen

Bolschewismus ist dynamisch bisher offenkundig stärker,
glühender, verführender und hinreissender, besitzt eine stärkere

dynamische Ladung als der Geist des Christentums, das
sich seiner zu erwehren hat.

Man kann sich fragen, wie eine solche Akzentsetzung oder
Steigerung der Dynamik möglich wird. Wir sehen sie überall,
wo irgend eine Qualität der Welt oder des Menschen
überwertet wird und dadurch ein Eigenrecht, ein Eigengesetz oder
eine Eigenwirkung bekommt, die wie ein Champagnerrausch
der Gottähnlichkeit wirkt, oder wie schwarze Magie tödlicher

725



Verführung. Der Mensch gewinnt dadurch in der Geschichte
eine unheimliche Lebendigkeit. Es ist, wie wenn Pferde, die bisher

stillestanden oder im Schritt gingen, plötzlich zu galoppieren

anfangen. Der Mensch hat nicht mehr die Zügel, sondern
diese gespenstigen Pferde haben sie in ihrer Gewalt. Die Dinge
sind nicht mehr Dinge, d. h. blosse soziale, politische und
wirtschaftliche Tatsachen, sondern Geister, Dämonen, die eine Art
Besessenheit durch das dämonische Ding erzeugen und den

Geist entmachten.
Es gibt nichts im menschlichen Leben, was so nicht zu einem

„Geist", einem Dämon werden könnte und eine Besessenheit
zustande brächte, die dämonische Wirkungen erzeugt. Die
Wissenschaft kann ebenso dämonisiert werden — denken wir an

die satanischen Erfindungen der Giftgase — wie die Macht
an sich, die in der Tyrannie oder Staatsvergötterung dämonische
Grösse erhält, oder wie die Liebe, deren Gott Eros von Piaton
nicht umsonst „ein grosser Dämon" genannt wird. Es gibt
nichts, was nicht diesen Akzent der Dämonisierung erhalten
könnte, das Blut, die Rasse, die Liebe, die Arbeit, das Proletariat,

der Staat. Das zeigt sich immer daran, dass aus diesen
einzelnen Gebieten neue Mythen heraufsteigen, die führend oder
verführend, schöpferisch oder zerstörend die Menschen berauschen

und bezwingen.
VII

Am furchtbarsten ist es, wo die Religion selbst dämonisiert
wird und der Mensch in einem Gottähnlichkeitswahn zum Affen
Gottes wird. Im religiösen Fanatismus, in den Religionskriegen,
in der unheimlichen religiösen Produktivität des Menschengeistes

stossen wir auf solche Dämonie der Religion, die doch
dazu da ist, um den Menschen vor seinen Dämonien zu schützen.

Unstreitig hat diese Dämonisierung der Religion stärkste
Wirkungen ausgeübt, denn alle Dämonie will wirken. Sie will das

Erdreich besitzen, den Staat oder die Kirche, wie es in
Dostojewskis „Grossinquisitor" geschieht, wo die Kirche besser weiss,
wie die Welt zu gestalten und zu beherrschen ist, als der Christus,

der Heilige Geist selbst, für den es keinen Raum mehr

gibt.
Die Dämonisierung der Welt hat heute einen unheimlichen

Grad erreicht. Der psychologische, politische, soziale, religiöse

726



Zauberlehrling wird die Geister, die er rief, nicht mehr los,
und ein Zustand des Rausches oder der Besessenheit ist
eingetreten, in der uns sowohl ob unserer eigenen Gottähnlichkeit
als ob unserer Fähigkeit zur Verzweiflung bange werden kann.
Die Welt kann ihre eigenen weltlichen Probleme mit ihren weltlichen

Methoden nicht mehr lösen, die Politik nicht die politischen,
die Wirtschaft nicht die wirtschaftlichen, die Kirche nicht die

religiösen.
VIII

Gibt es einen Ausweg aus diesem Labyrinth einer dämonisier-
ten Welt? Kann sich der Geist dieser Dämonie erwehren, oder
ist am Ende diese Dämonie selbst Erscheinung und Wirkung
des Geistes?

Drei Möglichkeiten sind in der Geschichte vorgeschlagen worden,

um diese Spannung zwischen Geist und Dämonie zu
lösen. Der eine ist der geschichts-philosophische Optimismus. Es

ist das Vertrauen auf eine Selbststeuerung der Geschichte durch
die Weltvernunft, die an sich eine Tag- und Nachtseite hat.
Jacob Burckhardt spricht in diesem Vertrauen von der grossen
„weltgeschichtlichen Oekonomie", die schon dafür sorgt, dass

immer wieder die nötigen Kompensationen entstehen und aus
Bösem Gutes hervorgeht. Die zweite Möglichkeit liegt in der
Kunst vor, die namentlich in der Tragödie durch die Darstellung
der Dämonie eine Katharsis des Menschen herbeiführen will.
Die Seele soll durch Darstellung ihrer Konflikte und Spannungen

geläutert werden. Darstellung ist hier eine Art stellvertretender

Handlung. In den grösseren Kunstwerken, namentlich
der Tragödie, stellt der Geist sich selbst dar in seiner Spannung
mit der Dämonie. Er schaut die Welt, die Geschichte, das
Menschenleben in seinen letzten Gegensätzen. Die Allergrössten
unter ihnen aber, z. B. Dante, wussten, dass die künstlerische
Lösung vielleicht eine psychologische, aber keine geschichtliche
ist. Deshalb klingt sein grosses Gedicht aus in den Preis der

göttlichen Liebe, in der er die eigentliche Dynamik der
himmlischen und irdischen Geschichte sieht,

amor divino
che muove il sole
e le altre stelle

727



Dante weist damit selbst auf die dritte, die religiöse Lösung im
Christentum hin, die ebensosehr geschichtlicher Pessimismus,
wie eschatologischer Optimismus ist. Es ist hier kein Raum
dies auszuführen. Diese Lösung rechnet nicht mit der ewigen
Wiederkehr des Gleichen wie Nietzsche, oder mit einer
Selbststeuerung der Vernunft, oder mit einer stets höher steigenden
Spirale der Evolution, sondern mit dem Ende der Geschichte
und einem Einbruch des Gottesreiches, mit der Weltgeschichte
als dem Weltgericht, mit dem Reich Gottes als Sieg des
göttlichen Geistes über alle Dämonien des Menschlichen. Das
Christentum weiss, dass allein Gott den Dämonen gewachsen ist,
nicht der Mensch, und sieht daher weder im Willen zur Macht,
noch in der moralischen Güte, sondern allein im Glauben die
Macht, die Welt und ihre Dämonien zu überwinden.

728


	Geist und Dämonie in der Geschichte

