
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 11

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Betrachtungen über Gedichtbücher

Von Siegfried Lang.

I.
Was die letzten Jahre und die jüngste Gegenwart an einheimischen

Gedichten gezeitigt haben, scheint durch die Wogen der sozialen, kriegerischen,

wirtschaftlichen Umstürze und Erregungen im übrigen Europa —
ein paar Sonderfälle ausgenommen — wenig bestimmt, gleich als lebten
wir tatsächlich auf dem hochgelegenen Ort einer geschützten Insel. Im
ersten Drittel der zwanziger Jahre erscholl, zwar öfter aus Romanen, aber
doch auch aus einzelnen Gedichibüchern der Schrei nach dem die Grenzen
überbrückenden Gemeinsam-Menschlichen, wurde das Grauen vor den
Gewalttaten einer zusehends entartenden Zivilisation, den Ungeheuerlichkeiten

der Grosstadt, der Verlassenheit einer betrogenen, aussichtslosen
Jugend in den Nachbarstaaten, mitempfunden und ausgesprochen. Heute
ist man sich vielleicht des Zustandes der allgemeinen, also auch der eigenen

Bedrohtheit kaum weniger bewusst, aber man sucht vor ihr den Halt
wieder mehr in der eigenen Innerlichkeit, oder man ist der Zwecklosig-
keit aller Bekundungen, Programme, Ideologien mehr als noch vor einem
Jahrdutzend innegeworden.

Einige Verfasser von Gedichten haben sich ihre Weltoffenheit im
gesellschaftlichen oder kosmischen Sinne bewahrt, lassen auf Reisen und
Wanderungen die Augen trinken, das Ohr vernehmen, ohne von „Zeiten,
Wirrnis und Gezeter" einen Hall in ihr Gedicht hereinzulocken. Andere
neigen zur Betrachtung in sich selbst; ihrer Besinnlichkeit ist eine, wenn
auch schillernde, religiöse Färbung nicht abzusprechen. Seltener,
zaghafter sind „weltanschauliche" Auslassungen. Zu sichtbar deutlich wurde
nachgerade, dass auf diesem Gebiet meist der Wunsch der Vater des

Gedankens war. Auch das blosse Schildern und Erzählen ist
seltener geworden; Bedacht genommen wird allgemeiner auf
Wesenserkenntnis und Wesensausdruck, wobei freilich manche Einsicht sich als

bruchstückhaft, die Sinnbildlichkeit als willkürlich oder unvollständig
erweisen mag.

Unter die „Weltoffenen" zu reihen ist vor allem Robert Faesi.
Schon der Titel seines dritten Gedichtbuches, „Das Antlitz der Erde"1)
mag solches andeuten. Es ist ein reifes Buch, in dem der Dichter
einzudringen versucht in den Sinnzusammenhang der Erscheinung. Manche
Verszeilen erinnern in ihrer Gelassenheit an den Westöstlichen Diwan.
Dazwischen aber pulst ein frischer, unbesiegter Lebensmut. — Die fünf
Kreise des Buches sind benannt „Verwandtes Antlitz", „Atem des Mee-

D Insel-Verlag, Leipzig

700



res", „Besonnte Gestalt", „Geduld des Reifens", „Das verhüllte
Paradies". Im eisten durchwandern wir — „Wanderschaft ist Liebesgruss !"

blühendes Baumgelände: „Einen Blütenzweig an meinem Wege /
Küss ich wie ein schönes Frauenbild. / Das ich auf die heissen Lippen
lege, / Reines Weiss! Wie machst du mich so mild". Dann der Ritt
durch den Abend: „Von der bleichen Strasse hebt / Ross und Reiter sich
wie Schatten; / Bänglich über feuchte Matten / Irrt der Hufschlag und
entschwebt", vorbei am Brunnen, der vergeblich die Nacht anplaudert —
„sie merkt es nicht", —- „Und was sie schweigt, und was er spricht:
1st jeder doch allein". Mürrische Vorstadt wechselt wiederum mit
blühendem, mit sommerlichem und herbstlichem Land:

Der Himmel ist von starken Sommertagen
Mit Gold geschwängert bis zum Uebermass.
Auch Köstliches ist dauernd nicht zu tragen, —
Und wenn er seiner leisen Last vergass.

Am müden Mittag oder lässigen Abend,
Entfiel es ihm wie feinzerstäubter Sand;
Er gilbt die Aecker, Grün um Grün begrabend,
Und nistet heimlich in der Blätter Rand.

Bis es aus des Gewölbes Poren bricht
Und sich zu goldnen Tropfen wölbt, die dicht
Im Apfelgarten perlen, täglich satter,

Und aus den Reben täglich voller triefen. —
Da, eines Morgens, ist der Himmel matter;
Doch übergoldet leuchten alle Tiefen.

Dies ein Beispiel für Faesis harmonisch erfüllte Renaissance-Formen.
— Es gibt bei ihm andere, düstere Landschaften, die ans Gespenstige
grenzen („Böser Mond", „Trostlose Landschaft"), auch eine verlassene
„Kriegslandschaft", die wir nach der Fahrt durch Russland erreichen:

Von winterkaltem Hasse kahlgeraubt
Dämmert die Erde in erstarrtem Weh.
Der Menschheit Stämme stehn entlaubt;
Sie heben trüb in blutige Abendröten
Der dürren Aeste Schrift: „Du sollst nicht töten!"
Des Himmels Tränen härten sich zu Schnee;
Düsteres Nachtgewölk hüllt Gottes Haupt.

Nach der sich ständig wandelnden Landschaft empfängt uns das Meer:
Dünen, Mövenschrei, Mastenwald. Der Schiffsriese kehrt heim aus
„wasserner Wüste"; ein anderer seiner Art trägt uns in die Weite, zu Städten
des Südens, „Meerüber wie Vögel die schöneren Länder / Sucht dich,
— ohne Namen, mein brennender Blick". Wie unter Peitschen rauscht das
Blut im Salzwind auf: „Ein lang Betäubtes wagt erwacht zu fragen:
Wird nun mein eng und fest Gelass erbrochen?". Auch diesem Dichter
Zeigt sich Venedig noch als Wunder:

701



Die Stadt aus Glas — mit sachter Kunst geblasen ;

Nur dass der Kelche keiner mehr enthält
Als Licht. Lächelnd ist alles umgestellt:
Das Wasser füllen ungefüllte Vasen.
Verletzlich zart ist Anmut. Immer bricht
Vom Rand ein unersetzlich feiner Splitter.
Dann geistert regenbogenfarb Gezitter
Wehmütig um das Kleinod. Weint das Licht?

Der vierte Kreis versetzt wieder unter Blumen, Bäume, Flüsse heimatlicher

Flur und lässt deren Lob erschallen. Nach dieser Heimkehr
führt der fünfte zur Einkehr. Hier „klagen die Schatten ein dunkles
Wort, „Gott lagert sinnend am Rand der Unendlichkeiten",
Sphärenharmonie lautet an, aber lauter tut sich kund der Weltenmühle Mahlen;1
wir erkennen bestürzt, wie weit wir vom Urlicht entfernt, und dass wir
alle Würgengel geworden sind. — In Faesis Dichtung leben zwei
Tendenzen: die zur Hingabe an die schimmernde Vielfalt der Erscheinung, des
irdischen Zustandes, den er als „köstlichen Kerker" und „üppige Not"
anspricht, und eine, zwar zurückhaltend bezeugte, Gerichtetheit auf das
Eine, das hinter jener vermutet wird. Die beiden hält in der Wage ein
Formwille, der sich auf einer hohen Sprachebene behauptet, an der die
letzten Wagnisse und Errungenschaften des deutschen Wortes (Rilke,
Schröder, George) nicht spurlos vorbeigegangen sind. Faesis dichterisch
bedeutendste Gestaltungen sind seine formal geschlossensten. Das lässt
ihn wesentlich als Erben der Renaissance und der Klassik erscheinen.
Etwas Goethesches liegt in seiner Haltung, die zwar verehrt, jedoch auf ein
heftiges Hindrängen nach dem Ueberweltlichen verzichtet. Als Sohn der
Zeit neigt er gelegentlich eher zum andern Extrem: eine Erneuerung von
der Pflege der Trieb- und Werdemächte zu erwarten: „Sinke, verhärtetes

Herz! Haupt, du herrisches, sinke! In den Mutterschoss sinke du
einmal zurück". Dieser Glaube, von Hamann und Herder und Rousseau
durch die Literatur erhöht, von der Romantik an Bachofen, Nietzsche
und die neuzeitlichen „Chtoniker" weitergegeben, beruht auf einer
Verkennung der Weltgesetzlichkeit, wenn nicht auf bewusster Umkehr der
Hierarchien; niemals kann aus Niedrigerem das Höhere kommen.
Indessen ist die Reverenz vor der „dunklen Mischerin Nacht" in Faesis

Werk ja nicht die hervorstechende Seite; auch ohne sie wäre sein Buch

reich und schön. Man darf in ihr wohl ein Zugeständnis sehen an den

Zeitgeist, so wie er sich gestern noch maskiert hat, während er in diesem

Augenblick das Antlitz des Widergeistes schon unverhüllt hervorkehrt.
Schau, das geduldige
Gras macht sich klein ;

Will nicht der Schuldige,
Will der Zertretene sein.
Zwar deine Sohlen
Lasten ihm schwer;
Aber verstohlen

702



Wünscht es sie her,
Dass einer spüre,
Wie es so weich
Lautlos ihn führe,
Teppichen gleich.
Du aber, Herrischer,
Der es zertritt,
Bäumst dich, ein Störrischer,
Unter des Schicksals Schritt.

Das ist aus der einfachen Wahrnehmung emporgeklungene Sinnbildlichkeit

und ein Erahnen von Entsprechungen, die das Menschenwesen
wie das All bestimmen. Ein Dichter, der solches zu vermitteln vermag,
braucht uns kein Mysteriengewölk herzubannen ; es wäre auch von
anderer Seite ein Unrecht, die klarumgrenzten Gebilde seiner Kunst
nachträglich mit jener Tiefen-Dimension auszustatten, die ihre Wirkung nicht
steigern, nur ihr Gleichgewicht verletzen könnte.

*

Albert Steffen benennt die dritte seiner Gedichtsammlungen „Der
Tröster"*). Der Titel dürfte am ehesten auf den Paraklet des Mani
abzielen, jenes merkwürdigen Religionsstifters der, in mehrfacher Ueberein-
stimmung mit dem östlichen Christentum, im johanneischen Logos den
wahren Christus erkannte, sich selbst aber als den Paraklet des Johannes
bezeichnet hat. Albert Steffen hat dessen Lehre dargestellt
(„Mani, sein Leben und seine Lehre". Schon 1916 erschien sein
Drama „Die Manichäer"). Freilich gibt es von ihr in dem
neuen Buche nicht viel aufzuspüren, wie dieses denn weniger lehrliche
Elemente enthält als Steffens vorletzter Gedichtband („Gedichte" 1931),
sich aber umsomehr über die Fähigkeit ausweist, die sein Verfasser als
die wahrhaft dichterische empfindet, „mit dem Entstehen der Dinge zu
verschmelzen und sich daran zu verjüngen". Von seinem Titel wollen
wir uns darum nur dieses für die Gedichte Bezeichnende sagen lassen :

dass ein Hauch johanneischen Liebesgeistes in ihnen wehe. — Unter den
strophischen Formen des neuen Buches überwiegen gereimte Vierzeiler.
Wie früher, verzichtet der Verfasser darauf, durch den Reiz der Formen
und die Eigenschaften des Wort-Stoffs auf besondere Weise zu wirken.
Eine Neigung zur allernatürlichsten Aussage ist seinem Dichten seit
»Alois, Ott und Werelsche" geblieben. Wenn, wie gesagt, das Lehrliche,
im Sinne der vom Verfasser vertretenen Geistesschau in den vorliegenden
Gedichten gering ist, so zeigen sich diese aber doch als lehrhaft, —
Steffen will ja ein Lehrender sein, — das heisst, dass sie Erkenntnisse
vermitteln und solche dem Leser zu seinem Bedenken und Frommen
überlassen. Des Verfassers seelischer Erfahrungsraum reicht von den Bezirken

der Dämonen, Gnomen, Sylphen durch die blinder, lächerlicher oder

Verlag für schöne Wissenschaften ,Dornach.

703



sehnsüchtiger Menschlichkeit bis zu den Hallen der Engel und der Sterne.
Er geht an den Erscheinungen von Auflösung, Tod und Verwesung nicht
vorbei ohne sie nach ihrem Sinn zu fragen („Vor Rembrandts Anatomie").

Aber hören wir die folgende Aussprache, in der eine innige
Gewissheit aufklingt:

Nein, diese Rosen werden nicht verblühn,
Weil wir sie in den Herzensgrund gesetzt,
Mit unserm eignen Blute sie genetzt.
Ihr Purpurrot will in der Liebe glühn.
Es dämmern Trauertränen in dem Licht,
Es leuchten Freudentränen in der Nacht.
Das alte Elend ist zu End gedacht.
Der Anfang neuer Seligkeit in Sicht.
Der Anfang und das Ende: Immer lieben.
Der Anfang war: Der Himmel hat uns gerne.
Das Ende: Liebende sind selber Sterne.
Geheimnis: Gaben, die zu eigen blieben.

Das Bewusstsein vom apokalyptischen Geschehen der Zeit verlässt den
Dichter nicht. Zwei tiefernste parallele Stücke am Anfang des Buches
beginnen: „Jahrzehntelang posaunt das Wehe schon, / Es klang bevor
wir noch geboren waren" und „Jahrzehntelang posaunt das Wehe noch

j Es wird erklingen auch nach unserm Sterben". -— Auf ihren Gattungscharakter

hin betrachtet, müsste man manche Stücke des Buches
„Legenden" heissen, andere, zumal gegen die Mitte, wo die Bilder naturnäher

werden und der Rhythmus der Jahrzeiten mitschwingt, nähern sich
dem Liede.

*

A. M. LI h 1 e n k a m p ist vor Jahren mit geistlichen Liedern
hervorgetreten, denen manche Leser ein gutes Andenken bewahrt haben. (Sie
erschienen unter dem Namen Arthur Manuel). Eine fast in
gleichem Masse lyrische wie epische Begabung, strebt er in den Versen seines

neuen Gedichtbuches „Der Stille Spiegel"*) unverkennbar nach

Erweiterung seiner Formenwelt. Epische Elemente, doch von einem
ausgesprochenen Melos durchklungen, enthalten am meisten die Schilderungen

bäuerlicher Umwelt. So endet der „Dorfbrunnen":
Hirten harren mit den Stecken
Um den silberhellen Spiegel.
Auf des Brunnenstockes Ziegel
Spreizt ein Hahn sein Goldgeflügel.
Langsam senkt sich dann der Hügel.
Tiere, einzeln, tappen weiter
Wie von einer Himmelsleiter
Ohne Drang und ohne Zügel.

*) Morgartenverlag, Zürich

704



Andere Stücke dieser Art weisen ins unabänderlich menschlich
Schicksalhafte („Dorfirre, „Alter Knecht").

Der Dichter zeigt sich häufig als Wanderer. Auf seinen Gängen durch
Wald und Wiese und Dorfnacht dringen, wenn er den Blick von den
Naturformen ab und in sein Innres kehrt, Motive des christlichen
Vorstellungskreises auf ihn ein („Auferstehung", „Pilgerlied", „Einsiedel").

Auch du, o Mensch, bist nur ganz du

In selbstgewählter tiefer Ruh
Von Schweigen voll bis an den Rand
Der Seele, die nur das Gewand
Von Gottes grossem Becher ist.
Der Becherträger ist der Christ.
Sein tief erschütternd Angesicht
Taucht alle in ein schweigend Licht.

Von den kurzen Gedichten, in denen menschliche Besinnung und
Gebetsstimmung zusammenklingen, vernehme man hier noch das schöne
„Nachtgesicht" :

Ich sah hinab zu meinen Träumen
Wie Töpfer in die Glut der Erde.
Der Jugend überbrausend Schäumen
Versammelt sich. Und die Gebärde
Der Seele wirket leis am Bilde
In mich gelegt von Gottes Händen.
Draus steigt ein Glanz von grosser Milde.
Denn mild ist jegliches Vollenden.

Je reiner die Naturbilder, in sich belassen, von dem Stillen Spiegel zu-
riickgeworfen werden, umso mehr haben die Gedichte des Buches Teil
an solchem Vollenden. Das gilt in geringerm Grade von einzelnen
umfangreichern Versuchen in Frei-Rhythmen, in denen die Reflexion
vorherrscht und das gestaltverleihende Gleichgewicht noch nicht gefunden
lst; doch möchte man gerade in ihnen die Gewähr für eine weitere
Entfaltung und den Willen nach noch anderm Ausmass des musikalischen

Ausdrucks erkennen.
*

In einem starken Band, „Die Lebensreise"*) vereinigte Carl Friedrich
Wiegan d, der am 29. Januar sein 60. Lebensjahr vollendet hat,

eme Auswahl aus dem Gesamtwerk seiner Gedichte: aus den
lyrischepischen „Niederländischen Bal'aden" (1Q0S), dem „Totentanz 1914—18",
den lyrischen Bänden „Stille und Sturm" (1911) und „Unterm Dach der
Welt" (1924), den Satiren „Der verwandelte Mensch" (1933). Vierzig
Jahre liege die Entstehungszeit der ältesten Stücke zurück und wenig
'nehr als ein Jahr die der jüngsten. — In seiner Seele ist Wiegand Deutscher

geblieben. Am tiefsten beheimatet wusste er sich wohl stets „im
Dickicht der schlummernden Sage" seines Volkes. Das wird uns beson-

*) Verlag Huber & Co. Frauenfeld, 1935. Zum 60. Geburtstag des Dichters

ist im gleichen Verlag eine kleine Festschrift erschienen.

46
705



ders klar jetzt, wo wir sein dichterisches Schaffen, wenn auch nur im
Auszug, in seinen Formen und Phasen überblicken. Der Dichter Wiegand
hat etwas beibehalten vom Temperament des begeisterten Burschenschafters,

wie es jenen national gesinnten Geschichtsenthusiasten: Felix
Dahn, Max Wildenbruch, Karl Bleibtreu eigen war die, nach rückwärts
selbst noch zu der Romantik der Fouqué, Werner, Arnim in Beziehung,
nach vorwärts auf die Welt Richard Wagners hinlenkten. Es gibt kaum
ein Requisit oder Motiv bei den Genannten, das bei Wiegand nicht nochmals

auflebte. Nibelungen, Gotentreue, Deutsche Kaiser, Tristan und
Isolde, Geisterschiff, Schloss und Turm am Meer, Jolanthe, Waldvögelein.

Dass der Dichter bis zum Gaurisankar und zum Brahma ausgreift,
gehört mit zu seiner Romantik (wie die Freude an Reisen, fernen Ländern
und Meeren) und so auch dies: den Dingen seine eigene Auslegung zu

geben und, beispielsweise : unbekümmert um den Aufbau metaphysischer
Lehre Brahma dem semitisch-gnostischen Demiurgen gleichzusetzen (S.
124). Die Kehrseite ist freilich ein frisches Bejahen des heutigen Körpergefühls

(„Spiel und Sport") Morgenritt, Flieger, Skitour, Tänzerin, Segeljacht,

Eislauf, Bobsleigh, der Verfasser spricht als ein mit ihnen allen
Vertrauter. — Das Kernstück an künstlerischer Vollendung und
Geschlossenheit bilden die „Niederländischen Balladen"; hier hat Wiegand
in Synthesen aus Sage und Geschichte Dauerndes geschaffen. Der
Charakter dieser bis ins letzte von Bewegung erfüllten Gedichte stellt sie
näher zu Fontane als zur deutschen Klassik. — Nicht durchweg auf der
gleichen Höhe stehen die Romanzen. Doch seien so wunderbare Strophen
wie die vier letzten von „Tristan und Isoldens Tod" dem Leser nicht
vorenthalten :

So gehe, ewiges Leid, zu Ende!
Doch eh mein letzter Blick zerbricht,
Nimm in die schönen schmalen Hände
Zum letztenmal mein Angesicht!
Heb mich empor zum letzten Segen,
Eh meine Kräfte mir vergehn,
Und neige deine Stirn entgegen
Der meinen, mir ins Herz zu sehn!
Ich schaue aus der Nacht der Mühen
In deines Lebens dunkles Blut.
Wie ferne Sterne rot verglühen,
Verglüht auch deiner Seele Glut...
Kann meine Lippe nicht mehr sprechen,
Und ist dein Mund in Qual verstellt:
Dann wird mein Blick in deinem brechen,
Im tiefsten Rätsel dieser Welt
So will den Tod ich aus dir trinken,
Kaum mehr der Qual des Glücks bewusst —
So lass uns sterben und versinken
Im Meer der Liebe, Brust an Brust

706



Die letzte Abteilung des Bandes ruft uns die Schrecken des
Weltkrieges, wie sie uns hundertmal in Vers und Prosa geschildert wurden,
vor Augen. Dass das Temperament des Verfassers an Ausmalung der
gigantischen Geschehnisse ein Aeusserstes leistet, braucht man nicht zu
versichern. Was verblüfft, ist die scheinbare Ergebung, mit der das
alles als Schicksal hingenommen wird, wiewohl erkannt wurde:
„Eintausend Divisionen / Am Tage des Gerichts / Hört! Dreizehn Millionen
/ Sind tot! Wofür? Für nichts!"

Büchner und die Naturwissenschaft
Jean Sirohl: Lorenz Oken und Georg Büchner, zwei Gestalten aus der
Vebergangszeit von Naturphilosophie zur Naturwissenschaft. Mit
unveröffentlichten Briefen Büchners, 105 S., Verlag der Corona, Zürich.

Vor nunmehr hundert Jahren, am 19. Februar 1837, ist Georg Büchner

in Zürich gestorben, noch nicht vierundzwanzig Jahre alt. Er war als

politischer Flüchtling von Darmstadt über Strassburg nach der Schweiz
gekommen. Er freute sich an ihren republikanischen Verhältnissen: „Die
Strassen laufen hier nicht vol! Soldaten, Akzessisten und faulen
Staatsdienern, man riskiert nicht von einer adligen Kutsche überfahren zu
werden ..." Er rühmte die einfache, gute, rein republikanische Regierung,

die „sich durch eine Vermögenssteuer erhält, eine Art Steuer, die
man bei uns überall als den Gipfel der Anarchie ausschreien würde
Der Boden gefiel ihm. Sein angespanntes und stolzes Leben schien sich
zu massigen. Er hatte — vier Monate vor seinem Tod — an der Zürcher

Universität mit Vorlesungen über biologische Gegenstände
begonnen.

Den Gedenktag Büchners vorbereitend, erschien die Schrift von
Professor Strohl, welche zum ersten Male das Verhältnis des Dichters zu den
Naturwissenschaften festzustellen versucht. Mit Vorbedacht sage ich
versucht, denn die Fragmente Büchners schliessen die Problematik des

Vieldeutigen ein, dessen Auflösung nicht mehr in den Mitteln des
Biographen liegt. Es ist darum besonders wohltuend, dass in der vorliegenden

Arbeit nichts behauptet oder als unerhörte Entdeckung ausgegeben
wird. Wir rühmen den unaufgeregten Ton und die Behutsamkeit der
Darstellung, denn genau dies ist es, was der deutschen Essayistik im
Gegensatz zur modernen französischen oder englischen fehlt: der Ton des

Erzählers, die Fähigkeit, etwas in der Form von Begebenheiten mitzuteilen.

Der deutsche Essaystil steuert zu häufig in die abstrakte Reflexion
hinein; die Verfasser sind Erben der deutschen Philosophie, weniger der
Geschichtsschreibung. Sie heften sich an Schlagworte, die doch nur von
bedingtem Nutzen sind, wie „klassisch", „romantisch" u. dergl. Es fehlt
an Neugier für Tatsachen, am Sinn für den Witz stofflicher Bezüge. Die
Behandlung Büchners in der Literaturgeschichte ist ein gutes Beispiel da-
Eir. Büchner ist der Ausnahmefall par excellence, und wie wenig hat es

707



genützt, sein meteorisches Werk der Romantik, dem Realismus oder dem
beginnenden Naturalismus zuzurechnen! Die unvernommenen Laute seiner

Sprache, wurden sie dadurch hörbarer im Land? Das Reizvolle an<

Strohls Büchnerstudie mag teilweise davon herrühren, dass hier ein Mann
der Naturwissenschaft spricht, dessen unfachliche Art wieder gestattet,
uns der Sprache als eines gemeinsamen Elements zu erfreuen. Von den
Rändern des Themas her nähert sich Strohl dem Qeisteszug und der
Gestalt Georg Büchners. Am Beginn seiner Darstellung steht Lorenz Oken,
der Naturphilosoph und eigensinnige Schüler Schellings. Büchner kam
1836 als angehender Doktor und künftiger Privatdozent nach Zürich zu
Oken. Strohl berichtet: „Dreiundzwanzigjährig ist Büchner, als er von
Strassbuirg herkommt, wo zwei Generationen zuvor in gleich jugendlichem

Alter der nun seit vier Jahren tote Goethe studiert hatte. Oken war
1836, als Büchner zu ihm kam, fünfundfünfzigjährig. Etwa so alt ist
Goethe gewesen, als der siebenundzwanzigjährige Oken zu Jena in
seinen Gesichtskreis trat. So erscheint manchmal die Geschichte des menschlichen

Geistes, wie im Spiel, zu Wiederholungen anzusetzen, um dann
doch immer wieder, aus dem Ueberschuss ihrer Mannigfaltigkeit heraus,

ganz anderen Rhythmen und Enden zuzustreben, gleich einer Schar
Delphine, die im Sonnenlicht sich tummelnd eine Zeitlang das Kielwasser
eines Schiffes belebt, um unversehens wieder den Weg ins Weite zu
finden und bald endgültig dem Blicke der Nachschauenden zu
entschwinden."

Okens Lehre lag um jene Zeit in Hauptzügen ausgebildet vor; Büchner
kämpfte erst um seinen Standpunkt. Die Verbindungsfäden hin und her
sind mannigfaltig, und es ist ein Verdienst Jean Strohls, dass er die
vorzeitig belächelte Lehre Lorenz Okens nicht allein mit Nachsicht, sondern
mit Respekt für die Geschlossenheit der Leistung behandelt. Sie ist Mystik

in der Form höchster Sichtbarkeit: Alles ist Gott, die NaturkörpeF
sind erstarrte Gedanken Gottes, Materie und Geist figurieren auf ein und
derselben Skala, indem der Geist nur die höhere Natur, die Natur nur der
schwere Geist ist. In dieser „Identitätsphilosophie", die an Schelling
anknüpft, liegen sowohl die Ansatzpunkte für eine theologisch-mystische
wie für eine materialistisch-pantheistische Naturauslegung beschlossen. Es

kommt nur darauf an, was zum Ersten gemacht wird, die Materie, oder
der erste Beweger: Geist. Die Verbindlichkeit nach der Seite des Materialismus

hin scheint mir bei Büchner ungleich stärker zu sein, nur dass
hier die Gewalt des Stoffes, der Triebe, der materiellen Urmächte leidend
erfahren wird. Neben den Satz Okens, dass die Welt Gottes Gedanke
sei, gleichsam seine Physiognomie, halten wir die erschütternde Klage
Dantons in der Conciergerie: „Wie schimmernde Tränen sind die Sterne
durch die Nacht gesprengt; es muss ein grosser Jammer in dem Aug sein,

von dem sie abträufelten." Wenn die Welt Gottes ist, dann eines leidenden
Gottes. Büchner, sagt Josef Nadler, habe ein Stück Urschlamm
hergenommen und zum Leben gebracht, aber, fügen wir hinzu, sein Materialismus

ist von einer Art, die den Angriffen des Vulgärmetaphysikers uner-

708



reichbar ist. Wie endlich, wenn sich zeigen sollte, dass Materie und Geist
einander nicht ursprünglich entgegengesetzt sind, sondern, wie die
moderne Physik immer wahrscheinlicher macht, aus neutralem Stoffe
bestehen? Strohl erinnert daran, dass sich der Naturforscher Büchner
bemüht habe, seine Wissenschaft von teleologischen Gesichtspunkten frei
zu machen. Die Gefahr aller Naturphilosophie, welche die Natur als

„Lehrmeisterin", als Chiffrenschrift des Uebersinnlichen zu betrachten liebt,
wurde von ihm abgelehnt. Es sei, sagt er in seiner Vorlesung „Ueber
Schädelnerven" bisher nicht gelungen, zwischen dem Dogmatismus des

Vernunftphilosophen und dem Naturleben eine Brücke zu schlagen: „Die
Philosophie a priori sitzt noch in einer trostlosen Wüste; sie hat einen
weiten Weg zwischen sich und dem frischen grünen Leben, und es ist
eine grosse Frage, ob sie ihn je zurücklegen wird. Bei den geistreichen
Versuchen, die sie gemacht hat, weiter zu kommen, muss sie sich mit der
Resignation begnügen, bei dem Streben handle es sich nicht um die
Erreichung des Ziels, sondern um das Streben selbst." Hätte sich Büchners
leidenschaftliches Naturell im Verfolg seiner Naturbetrachtung zu mässi-
gen vermocht? Jean Strohl scheint die Möglichkeit anzudeuten: „Ja, er
wäre wohl in ganz besonderem Masse der ewigen Gegenwartsaufgabe
aller Naturforschung gerecht geworden, welche darin besteht, einerseits
die Natur zu entgeistigen, sie von der Jahrtausende alten Schicht menschlicher

Gefühls-, Gewohnheits- und Indifferenzmotive zu befreien, um so
ihrem wahren Wesen immer näher zu kommen, und andererseits gerade
dadurch den Nimbus des Gewaltigen, des in neuem Sinne Wunderharen

zu verstärken, der ihr im tiefsten Grunde eigen ist. In solch
lebendigem, Wahrhaftigkeit anstrebendem Kontakt mit der Natur wirken
sich allseitig jene unübersehbaren, oft tragischen Gesetzmässigkeiten aus,
die den Hintergrund abgeben für des Menschen Wissen, Sein und Handeln,

für dieses winzige Etwas, das im Lauf der Jahrhunderte nur allzu
oft aus solcher Beziehung gelöst und in den Mittelpunkt des Geschehens
gerückt worden ist. Darüber hinaus bringt der Kontakt mit der Natur das
Qefühl wohltuender Sicherheit, selbst als Stück in solche natürliche
Ordnung eingebaut zu sein." Was wäre aber die also „entgeistigte" und von
neuem erfahrene Natur? Wäre sie nicht jene, auf deren unermesslicher
Skala die Urangst der Kreatur von gleichem „Range" ist wie der
verzweigteste Organismus eines philosophischen Systems?

Armin Kesser.

709



Der unbekannte Mensch
Alexis Carrel: Der Mensch, das unbekannte Wesen. („Man the unknown")
Deutsche Ausgabe: Deutsche Verlagsanstalt Stuttgart 1936.

Der helle Intellekt des französischen Dixhuitième vermischt mit
nordamerikanischem Tatsachensinn scheint Alexis Carrels Buch vom Menschen,
ein eminent kritisches Werk, geschrieben zu haben. Es ist ein Buch, das
seiner Haltung nach eigentlich nur im 18. Jahrhundert in Paris oder jetzt
wieder im zweiten Viertel des 20. Jahrhunderts geschrieben werden
konnte. Ein enzyklopädischer Wille waltet und presst den Inhalt unseres
Wissens vom Menschen in einen einzigen Band. Dass dabei gelegentlich
summarisch verfahren werden muss, ist einleuchtend. Wie bei den
Enzyklopädisten ist keine Bewunderung dessen zu spüren „wie wir es so herrlich

weit gebracht haben", sondern kritisch — d. i. sichtend und
ordnend — wird das Geleistete sachlich anerkannt und das Fragliche in
Kultur und Zivilisation als solches bezeichnet. Wir sagten, das Buch
gehöre geistig dem 18. Jahrhundert und einer eben erst wieder anhebenden
kritischen Epoche an, denn das 19. Jahrhundert exzellierte zwar in manchen

Gebieten in nahezu fesselloser Zweifelsucht, aber zugleich machte sich
verschiedentlich ein schroffer Dogmatismus breit: romantische,
nationalistische, sozialistische, materialistische, nihilistische, anarchistische und
andere Behauptungen wurden zwar nicht bewiesen, aber geglaubt und zum
Ausgangs- und Zielpunkt für Systeme und „Gefolgschaften" gemacht. Der
nüchterne Tatsachensinn, die ratio, ging darüber verloren, so schildert
Glaeser in seiner erfolgreichen Novelle „Der Pächter" einen Mann, für
den mit dem 18. Jahrhundert die europäische Geistigkeit abgeschlossen
ist, er will sich den freien Sinn für Tatsachen wahren und zieht sich auf
eine Rheininsel zurück. Glaeser zeigt somit in einer Gestalt, dass die ratio
im Exil ist, aber noch lebt.

Niemand kann verlangen, dass eine solchergestalt komprimierte
Darstellung unseres Wissens vom Menschen, wie sie Carrel gibt, frei ist von
Fehlern, sie wird auch notwendig in den Teilen, die der Zukunft der
europäisch-amerikanischen Zivilisation gewidmet sind, Zweifel und Widerspruch

hervorrufen. Aber der für uns Heutige bedeutende Wert des
Buches liegt in der Besinnung eines hervorragenden Forschers (Mitglied
des Rockefeller-instituts in New York, Biologe, Physiologe und Chirurg)
über die wichtigen Fakten unserer Zivilisation und im Zusammentragen
und Zusammenfassen von gewaltigem, positivem Wissen, wodurch
Besinnung und Urteil erst möglich werden. In der Vorrede sagt der Autor:
„Unser Buch macht nur den einen Anspruch, jedem Leser eine Sammlung
wissenschaftlicher Tatsachen über den Menschen unserer Tage an die

Hand zu geben. Wir fangen an die Gebrechlichkeit unserer Kultur zu
erkennen. Viele möchten die Glaubenssätze abschütteln, die ihnen von der

modernen Gesellschaft auferlegt sind. Für sie ist dieses Buch geschrieben
und zugleich für alle, die kühn genug sind, nicht allein die Notwendigkeit

geistiger, politischer und sozialer Veränderungen einzusehen, sondern

zu begreifen, dass wir die industrielle Zivilisation über Bord werfen und

710



eine neue Form des menschlichen Fortschritts heraufführen müssen".
(S- 12 und 13) Solche kühne Oedanken werden im letzten Drittel des
Buches fortgeführt, da fordert Carrel einen „Hohen Rat", der als
„Denkzentrum" der in Spezialwissen versunkenen Zivilisation funktionieren soll,
und er fordert umfangreiche eugenische Massnahmen, um der Entartung
des Qrosstädters zu steuern. Das Alles klingt reichlich utopisch. Es ist
auch mehr als disputandum, als vorläufiger Ausblick auf Grund des in
den zwei ersten Dritteln des Buches aufgehäuften Materials, denn als
definitiver Vorschlag gemeint. Man muss auch immer wieder diese ersten
Teile des Buches nachlesen, um sich die ausserordentliche kritische
Besinnung und das Verantwortungsbewusstsein Carrels vor Augen zu führen.

„Unser Verstand hat eine Vorliebe für präzise, endgültige Lösungen
und die daraus entspringende intellektuelle Sicherheit. Kaum zu
überwinden ist unsere Neigung, den Gegenstand unseres Forschens nach
seiner technischen Zugänglichkeit und Klarheit auszuwählen, statt nach
seiner Bedeutung". (S. 4Q) Er geisselt das Verschwinden der
Verantwortung. Bei der Schilderung sozialer Zustände denkt er zwar oft mehr
an amerikanische Grosstadtverhältnisse als an den Landbewohner und
Europäer.

Die Anregung zu Carrels interessantem Buch ist in Gesprächen mit
Kollegen gegeben worden, dem verdankt man wohl die lebendige Sprache,
das dialektisch Bewegte der Darstellung und die vielen geistreichen
Bemerkungen. Die Philosophie, welche, dem Autor unbewusst, die Ordnung
der Tatsachen und Gedanken besorgt, ist dem Kenner der
Geistesgeschichte vertraut, sie reicht von Piaton über Descartes (mit welchen
Beiden sich Carrel auch auseinandersetzt) bis zu Kant und Hegel, sie
ist erkenntniskritisch, idealistisch und praktischer Ethik zugewandt.
Gelegentliche logische Fehler seien aber dem Autor, der betont ein Nicht-
Philosoph zu sein, nicht im Besonderen angemerkt. Paul Schmitt.

711


	Kleine Rundschau

