Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)
Heft: 11
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

Betrachtungen iiber Gedichtbiicher
Von Siegfried Lang.

I.

Was die letzten Jahre und die jiingste Gegenwart an einheimischen Ge-
dichten gezeitigt haben, scheint durch die Wogen der sozialen, kriegeri-
schen, wirtschaftlichen Umstiirze und Erregungen im iibrigen Europa —
ein paar Sonderfiile ausgenommen — wenig bestimmt, gleich als lebten
wir tatsdchlich auf dem hochgelegenen Ort einer geschiitzten Insel. Im
ersten Drittel der zwanziger Jahre erscholl, zwar 6fter aus Romanen, aber
doch auch aus einzelnen Gedichibiichern der Schrei nach dem die Grenzen
iiberbritckenden Gemeinsam-Menschlichen, wurde das Grauen vor den
Gewalttaten einer zusehends entartenden Zivilisation, den Ungeheuerlich-
keiten der Grosstadt, der Verlassenheit einer betrogenen, aussichtslosen
Jugend in den Nachbarstaaten, mitempfunden und ausgesprochen. Heute
ist man sich vielleicht des Zustandes der a!lgemeinen, also auch der eige-
nen Bedrohtheit kaum weniger bewusst, aber man sucht vor ihr den Halt
wieder mehr in der eigenen Innerlichkeit, oder man ist der Zwecklosig-
keit aller Bekundungen, Programme, Ideologien mehr als noch vor einem
Jahrdutzend innegeworden.

Einige Verfasser von Gedichten haben sich ihre Weltoffenheit im ge-
sellschaftlichen oder kosmischen Sinne bewahrt, lassen auf Reisen und
Wanderungen die Augen trinken, das Ohr vernehmen, ohne von ,Zeiten,
Wirrnis und Gezeter” einen Hall in ihr Gedicht hereinzulocken. Andere
neigen zur Betrachtung in sich selbst; ihrer Besinnlichkeit ist eine, wenn
auch schillernde, religiose Firbung nicht abzusprechen. Seltener, zag-
hafter sind ,,weltanschauliche’” Auslassungen. Zu sichtbar deutlich wurde
nachgerade, dass auf diesem Gebiet meist der Wunsch der Vater des
Gedankens war. Auch das blosse Schildern und Erzahlen ist sel-
tener geworden; Bedacht genommen wird allgemeiner auf Wesens-
erkenntnis und Wesensausdruck, wobei freilich manche Einsicht sich als
bruchstiickhaft, die Sinnbildlichkeit als willkiirlich oder unvollstindig er-
weisen mag.

Unter die ,,Weltoffenen’”” zu reihen ist vor allem Robert Faesi.
Schon der Titel seines dritten Gedichtbuches, ,,Das Antlitz der Erde’’!)
mag solches andeuten. Es ist ein reifes Buch, in dem der Dichter einzu-
dringen versucht in den Sinnzusammenhang der Erscheinung. Manche
Verszeilen erinnern in ihrer Gelassenheit an den Westostlichen Diwan.
Dazwischen aber pulst ein frischer, unbesiegter Lebensmut. — Die fiinf
Kreise des Buches sind benannt ,Verwandtes Antlitz”’, ,,Atem des Mee-

I

1) Insel-Verlag, Leipzig

700



res”, , Besonnte Gestalt’’, ,Geduld des Reifens’, ,,Das verhiillte Para-
dies”. Im ersten durchwandern wir — ,,Wanderschaft ist Liebesgruss!”’
— blithendes Baumgelinde: ,Einen Bliitenzweig an meinem Wege /
Kiiss ich wie ein schones Frauenbild. / Das ich auf die heissen Lippen
lege, / Reines Weiss! Wie machst du mich so mild”. Dann der Ritt
durch den Abend: ,Von der bleichen Strasse hebt / Ross und Reiter sich
wie Schatten; / Binglich iiber feuchte Matten / Irrt der Hufschlag und
entschwebt’”’, vorbei am Brunnen, der vergeblich die Nacht anplaudert —
»Sie merkt es nicht”, — ,Und was sie schweigt, und was er spricht:
Ist jeder doch allein”. Miirrische Vorstadt wechselt wiederum mit blii-
hendem, mit sommerlichem und herbstlichem Land:

Der Himmel ist von stiarken Sommertagen
Mit Gold geschwingert bis zum Uebermass.
Auch Kostliches ist dauernd nicht zu tragen, —
Und wenn er seiner leisen Last vergass.

Am miiden Mittag oder lissigen Abend,

Entfiel es ihm wie feinzerstiubter Sand;

Er gilbt die Aecker, Griin um Griin begrabend,
Und nistet heimlich in der Blitter Rand.

Bis es aus des Gewdlbes Poren bricht
Und sich zu goldnen Tropfen wolbt, die dicht
Im Apfelgarten perlen, tiglich satter,

Und aus den Reben tiglich voller triefen. —
Da, eines Morgens, ist der Himmel matter;
Doch iibergoldet leuchten alle Tiefen.

Dies ein Beispiel fiir Faesis harmonisch erfiillte Renaissance-Formen.
— Es gibt bei ihm andere, diistere Landschaften, die ans Gespenstige
grenzen (,,Boser Mond”, , Trostlose Landschaft’’), auch eine verlassene
»Kriegslandschaft”’, die wir nach der Fahrt durch Russland erreichen:

Von winterkaltem Hasse kahlgeraubt

Dammert die Erde in erstarrtem Weh.

Der Menschheit Stimme stehn entlaubt;

Sie heben tritb in blutige Abendriéten

Der diirren Aeste Schrift: ,,Du sollst nicht toten!”
Des Himmels Trdnen hérten sich zu Schnee;
Diisteres Nachtgewdlk hiillt Gottes Haupt.

Nach der sich stindig wandelnden Landschaft empfingt uns das Meer:
Diinen, Movenschrei, Mastenwald. Der Schiffsriese kehrt heim aus ,,was-
serner Wiiste’”; ein anderer seiner Art trigt uns in die Weite, zu Stidten
des Siidens, , Meeriiber wie Vogel die schéneren Linder / Sucht dich,
— ohne Namen, mein brennender Blick”. Wie unter Peitschen rauscht das
Blut im Salzwind auf: »Ein lang Betiubtes wagt erwacht zu fragen:
Wird nun mein eng und fest Gelass erbrochen?”’. Auch diesem Dichter
zeigt sich Venedig noch als Wunder:

701



Die Stadt aus Glas — mit sachter Kunst geblasen;
Nur dass der Kelche keiner mehr enthilt

Als Licht. Lachelnd ist alles umgestellt:

Das Wasser fiillen ungefiillte Vasen.

Verletzlich zart ist Anmut. Immer bricht

Vom Rand ein unersetzlich feiner Splitter.

Dann geistert regenbogenfarb Gezitter

Wehmiitig um das Kleinod. Weint das Licht?

Der vierte Kreis versetzt wieder unter Blumen, Biume, Fliisse heimat-
licher Flur und ldasst deren Lob erschallen. Nach dieser Heimkehr
fithrt der fiinfte zur Einkehr. Hier ,klagen die Schatten ein dunkles
Wort, ,,Gott lagert sinnend am Rand der Unendlichkeiten”’, Spharen-
harmonie lautet an, aber lauter tut sich kund der Weltenmiithle Mahlen;
wir erkennen bestiirzt, wie weit wir vom Urlicht entfernt, und dass wir
alle Wiirgenge! geworden sind. — In Faesis Dichtung leben zwei Ten-
denzen: die zur Hingabe an die schimmernde Vielfalt der Erscheinung, des
irdischen Zustandes, den er als ,kostlichen Kerker” und ,,ippige Not”
anspricht, und eine, zwar zuriickhaltend bezeugte, Gerichtetheit auf das
Eine, das hinter jener vermutet wird. Die beiden hilt in der Wage ein
Formwille, der sich auf einer hohen Sprachebene behauptet, an der die
letzten Wagnisse und Errungenschaften des deutschen Wortes (Rilke,
Schroder, George) nicht spurlos vorbeigegangen sind. Faesis dichterisch
bedeutendste Gestaltungen sind seine formal geschlossensten. Das lasst
ihn wesentlich als Erben der Renaissance und der Klassik erscheinen. Et-
was Goethesches liegt in seiner Haltung, die zwar verehrt, jedoch auf ein
heftiges Hindringen nach dem Ueberweltlichen verzichtet. Als Sohn der
Zeit neigt er gelegentlich eher zum andern Extrem: eine Erneuerung von
der Pflege der Trieb- und Werdemichte zu erwarten: ,Sinke, verhir-
tetes Herz! Haupt, du herrisches, sinke! In den Mutterschoss sinke du
einmal zuriick”. Dieser Glaube, von Hamann und Herder und Rousseau
durch die Literatur erhoht, von der Romantik an Bachofen, Nietzsche
und die neuzeitlichen ,,Chtoniker”’ weitergegeben, beruht auf einer Ver-
kennung der Weltgesetzlichkeit, wenn nicht auf bewusster Umkehr der
Hierarchien; niemals kann aus Niedrigerem das Hohere kommen. In-
dessen ist die Reverenz vor der ,dunklen Mischerin Nacht” in Faesis
Werk ja nicht die hervorstechende Seite; auch ohne sie wire sein Buch
reich und schon. Man darf in ihr wohl ein Zugestindnis sehen an den
Zeitgeist, so wie er sich gestern noch maskiert hat, wihrend er in diesem
Augenblick das Antlitz des Widergeistes schon unverhiillt hervorkehrt.

Schau, das geduldige
Gras macht sich klein;
Will nicht der Schuldige,
Will der Zertretene sein.
Zwar deine Sohlen
Lasten ihm schwer;
Aber verstohlen

702



Wiinscht es sie her,

Dass einer spiire,

Wie es so weich

Lautlos ihn fiihre,
Teppichen gleich.

Du aber, Herrischer,

Der es zertritt,

Baumst dich, ein Storrischer,
Unter des Schicksals Schritt.

Das ist aus der einfachen Wahrnehmung emporgeklungene Sinnbild-
lichkeit und ein Erahnen von Entsprechungen, die das Menschenwesen
wie das All bestimmen. Ein Dichter, der solches zu vermitteln vermag,
braucht uns kein Mysteriengewdlk herzubannen; es wire auch von an-
derer Seite ein Unrecht, die klarumgrenzten Gebilde seiner Kunst nach-
triglich mit jener Tiefen-Dimension auszustatten, die ihre Wirkung nicht
steigern, nur ihr Gleichgewicht verletzen konnte.

*

Albert Steffen benennt die dritte seiner Gedichtsammlungen ,,Der
Troster”*). Der Titel diirfte am ehesten auf den Paraklet des Mani ab-
zielen, jenes merkwiirdigen Religionsstifters der, in mehrfacher Ueberein-
stimmung mit dem O&stlichen Christentum, im johanneischen Logos den
wahren Christus erkannte, sich selbst aber als den Paraklet des Johannes
bezeichnet  hat. Albert Steffen hat dessen Lehre dargestellt
(,Mani, sein Leben und seine Lehre”’. Schon 1916 erschien sein
Drama  ,Die Manichder”). Freilich gibt es von ihr in dem
neuen Buche nicht viel aufzuspiiren, wie dieses denn weniger lehrliche
Elemente enthilt als Steffens vorletzter Gedichtband (,Gedichte” 1931),
sich aber umsomehr iiber die Fihigkeit ausweist, die sein Verfasser als
die wahrhaft dichterische empfindet, ,mit dem Entstehen der Dinge zu
verschmelzen und sich daran zu verjiingen’”’. Von seinem Titel wollen
wir uns darum nur dieses fiir die Gedichte Bezeichnende sagen lassen:
dass ein Hauch johanneischen Liebesgeistes in ihnen wehe. — Unter den
strophischen Formen des neuen Buches iiberwiegen gereimte Vierzeiler.
Wie frither, verzichtet der Verfasser darauf, durch den Reiz der Formen
und die Eigenschaften des Wort-Stoffs auf besondere Weise zu wirken.
Eine Neigung zur allernatiirlichsten Aussage ist seinem Dichten seit
»Alois, Ott und Werelsche’”” geblieben. Wenn, wie gesagt, das Lehrliche,
im Sinne der vom Verfasser vertretenen Geistesschau in den vorliegenden
Gedichten gering ist, so zeigen sich diese aber doch als lehrhaft, —
Steffen will ja ein Lehrender sein, — das heisst, dass sie Erkenntnisse
vermitteln und solche dem Leser zu seinem Bedenken und Frommen iiber-
lassen, Des Verfassers seelischer Erfahrungsraum reicht von den Bezir-
ken der Dimonen, Gnomen, Sylphen durch die blinder, licherlicher oder

*) Verlag fiir schéne Wissenschaften ,Dornach.

703



sehnsiichtiger Menschlichkeit bis zu den Hallen der Engel und der Sterne.
Er geht an den Erscheinungen von Auflosung, Tod und Verwesung nicht
vorbei ohne sie nach ihrem Sinn zu fragen (,Vor Rembrandts Anato-
mie’’). Aber horen wir die folgende Aussprache, in der eine innige Ge-
wissheit aufklingt:

Nein, diese Rosen werden nicht verbliihn,
Weil wir sie in den Herzensgrund gesetzt,
Mit unserm eignen Blute sie genetzt.

Ihr Purpurrot will in der Liebe gliihn.
Es dimmern Trauertrinen in dem Licht,
Es leuchten Freudentrinen in der Nacht.
Das alte Elend ist zu End gedacht.

Der Anfang neuer Seligkeit in Sicht.

Der Anfang und das Ende: Immer lieben.
Der Anfang war: Der Himmel hat uns gerne.
Das Ende: Liebende sind selber Sterne.
Geheimnis: Gaben, die zu eigen blieben.

Das Bewusstsein vom apokalyptischen Geschehen der Zeit verlisst den
Dichter nicht. Zwei tiefernste parallele Stiicke am Anfang des Buches
beginnen: ,Jahrzehntelang posaunt das Wehe schon, / Es klang bevor
wir noch geboren waren” und ,,Jahrzehntelang posaunt das Wehe noch
/ Es wird erklingen auch nach unserm Sterben”. — Auf ihren Gattungs-
charakter hin betrachtet, miisste man manche Stiicke des Buches ,Le-
genden” heissen, andere, zumal gegen die Mitte, wo die Bilder natur-
niher werden und der Rhythmus der Jahrzeiten mitschwingt, nihern sich

dem Liede.
*

A. M. Uhtenkamp ist vor Jahren mit geistlichen Liedern hervor-
getreten, denen manche Leser ein gutes Andenken bewahrt haben. (Sie
erschienen unter dem Namen Arthur Manuel). Eine fast in glei-
chem Masse lyrische wie epische Begabung, strebt er in den Versen sei-
nes neuen Gedichtbuches ,Der Stille Spiegel”’*) unverkennbar nach Er-
weiterung seiner Formenwelt. Epische Elemente, doch von einem aus-
gesprochenen Melos durchklungen, enthalten am meisten die Schilde-
rungen bduerlicher Umwelt. So endet der ,Dorfbrunnen’:

Hirten harren mit den Stecken
Um den silberhellen Spiegel.

Auf des Brunnenstockes Ziegel
Spreizt ein Hahn sein Goldgefliigel.
Langsam senkt sich dann der Hiigel.
Tiere, einzeln, tappen weiter

Wie von einer Himmelsleiter

Ohne Drang und ohne Ziigel.

*) Morgartenverlag, Ziirich

704



Andere Stiicke dieser Art weisen ins unabdnderlich menschlich Schick-
salhafte (,,Dorfirre, ,,Alter Knecht).

Der Dichter zeigt sich hiufig als Wanderer. Auf seinen Gingen durch
Wald und Wiese und Dorfnacht dringen, wenn er den Blick von den
Naturformen ab und in sein Innres kehrt, Motive des christlichen Vor-
stellungskreises auf ihn ein (,,Auferstehung”, ,Pilgerlied”, ,Einsiedel’’).

Auch du, o Mensch, bist nur ganz du.
In selbstgewihlter tiefer Ruh

Von Schweigen voll bis an den Rand
Der Seele, die nur das Gewand

Von Gottes grossem Becher ist.

Der Bechertriger ist der Christ.

Sein tief erschiitternd Angesicht

Taucht alle in ein schweigend Licht.

Von den kurzen Gedichten, in denmen menschliche Besinnung wund
Gebetsstimmung zusammenklingen, vernehme man hier noch das schone
»Nachtgesicht” :

Ich sah hinab zu meinen Trdumen

Wie Topfer in die Glut der Erde.

Der Jugend iiberbrausend Schiumen
Versammelt sich. Und die Gebirde
Der Seele wirket leis am Bilde

In mich gelegt von Gottes Handen.
Draus steigt ein Glanz von grosser Milde.
Denn mild ist jegliches Vollenden.

Je reiner die Naturbilder, in sich belassen, von dem Stillen Spiegel zu-
rickgeworfen werden, umso mehr haben die Gedichte des Buches Teil
an solchem Vollenden. Das gilt in geringerm Grade von einzelnen um-
fangreichern Versuchen in Frei-Rhythmen, in denen die Reflexion vor-
herrscht und das gestaltverleihende Gleichgewicht noch nicht gefunden
ist; doch méchte man gerade in ihnen die Gewihr fiir eine weitere Ent-
faltung und den Willen nach noch anderm Ausmass des musikali-

Schen Ausdrucks erkennen.
*

In einem starken Band, ,Die Lebensreise”*) vereinigte Carl Fried-
fich Wiegand, der am 29. Januar sein 60. Lebensjahr vollendet hat,
eine Auswahl aus dem Gesamtwerk seiner Gedichte: aus den lyrisch-
tpischen ,Niederlindischen Balladen” (1908), dem ,Totentanz 1914—18”,
den lyrischen Binden ,Stille und Sturm” (1911) und ,,Unterm Dach der
Welt” (1924), den Satiren ,Der verwandelte Mensch” (1933). Vierzig
Jahre liege die Entstehungszeit der iltesten Stiicke zuriick und wenig
Mmehr als ein Jahr die der jiingsten. — In seiner Seele ist Wiegand Deut-
scher geblieben. Am tiefsten beheimatet wusste er sich wohl stets ,,im

ickicht der schlummernden Sage” seines Volkes. Das wird uns beson-

%) Verlag Huber & Co. Frauenfeld, 1935. Zum 60. Geburtstag des Dich-
ters ist im gleichen Verlag eine kleine Festschrift erschienen.

b 705



ders klar jetzt, wo wir sein dichterisches Schaffen, wenn auch nur im
Auszug, in seinen Formen und Phasen iiberblicken. Der Dichter Wiegand
hat etwas beibehalten vom Temperament des begeisterten Burschen-
schafters, wie es jenen national gesinnten Geschichtsenthusiasten: Felix
Dahn, Max Wildenbruch, Karl Bleibtreu eigen war die, nach riickwirts
selbst noch zu der Romantik der Fouqué, Werner, Arnim in Beziehung,
nach vorwarts auf die Welt Richard Wagners hinlenkten. Es gibt kaum
ein Requisit oder Motiv bei den Genannten, das bei Wiegand nicht noch-
mals auflebte. Nibelungen, Gotentreue, Deutsche Kaiser, Tristan und
Isolde, Geisterschiff, Schloss und Turm am Meer, Jolanthe, Waldvoge-
lein. Dass der Dichter bis zum QGaurisankar und zum Brahma ausgreift,
gehort mit zu seiner Romantik (wie die Freude an Reisen, fernen Landern
und Meeren) und so auch dies: den Dingen seine eigene Auslegung zu
geben und, beispielsweise: unbekiimmert um den Aufbau metaphysischer
Lehre Brahma dem semitisch-gnostischen Demiurgen gleichzusetzen (S.
124). Die Kehrseite ist freilich ein frisches Bejahen des heutigen Korper-
gefiihls (,,Spiel und Sport’””) Morgenritt, Flieger, Skitour, Téinzerin, Segel-
jacht, Eislauf, Bobsleigh, der Verfasser spricht als ein mit ihnen allen
Vertrauter. — Das Kernstiick an kiinstlerischer Vollendung und Ge-
schlossenheit bilden die ,Niederlindischen Balladen’; hier hat Wiegand
in Synthesen aus Sage und Geschichte Dauerndes geschaffen. Der Cha-
rakter dieser bis ins letzte von Bewegung erfiillten Gedichte stellt sie
ndher zu Fontane als zur deutschen Klassik. — Nicht durchweg auf der
gleichen Hohe stehen die Romanzen. Doch seien so wunderbare Strophen
wie die vier letzten ven ,Tristan und Isoldens Tod” dem Leser nicht
vorenthalten:

So gehe, ewiges Leid, zu Ende!

Doch eh mein letzter Blick zerbricht,
Nimm in die schénen schmalen Hande
Zum letztenmal mein Angesicht!

Heb mich empor zum letzten Segen,

Eh meine Krifte mir vergehn,

Und neige deine Stirn entgegen

Der meinen, mir ins Herz zu sehn!

Ich schaue aus der Nacht der Miihen

In deines Lebens dunkles Blut.

Wie ferne Sterne rot verglithen,

Verglitht auch deiner Seele Glut...

Kann meine Lippe nicht mehr sprechen,
Und ist dein Mund in Qual verstellt:
Dann wird mein Blick in deinem brechen,
Im tiefsten Ritsel dieser Welt ...

So will den Tod ich aus dir trinken,
Kaum mehr der Qual des Gliicks bewusst —
So lass uns sterben und versinken

Im Meer der Liebe, Brust an Brust ..

706



Die letzte Abteilung des Bandes ruft uns die Schrecken des Welt-
krieges, wie sie uns hundertmal in Vers und Prosa geschildert wurden,
vor Augen. Dass das Temperament des Verfassers an Ausmalung der
gigantischen Geschehnisse ein Aeusserstes leistet, braucht man nicht zu
versichern. Was verbliifft, ist die scheinbare Ergebung, mit der das
alles als Schicksal hingenommen wird, wiewohl erkannt wurde: , Ein-
tausend Divisionen /| Am Tage des Gerichts / Hort! Dreizehn Millionen
/ Sind tot! Wofiir? Fiir nichts!”’

Biichner und die Naturwissenschaft

Jean Strohl: Lorenz Oken und Georg Biichner, zwei Gestalten aus der
Uebergangszeit von Naturphilosophie zur Naturwissenschaft. Mit unver-
offentlichten Briefen Biichners, 105 S., Verlag der Corona, Ziirich.

Vor nunmehr hundert Jahren, am 19. Februar 1837, ist Georg Biich-
ner in Ziirich gestorben, noch nicht vierundzwanzig Jahre alt. Er war als
politischer Fliichtling von Darmstadt iiber Strassburg nach der Schweiz
gekommen. Er freute sich an ihren republikanischen Verhiiltnissen: ,,Die
Strassen laufen hier nicht voll Soldaten, Akzessisten und faulen Staats-
dienern, man riskiert nicht von einer adligen Kutsche iiberfahren zu
werden ...” Er rithmte die einfache, gute, rein republikanische Regie-
rung, die ,ssich durch eine Vermdgenssteuer erhilt, eine Art Steuer, die
man bei uns iiberall als den Gipfel der Anarchie ausschreien wiirde...”
Der Boden gefiel ihm. Sein angespanntes und stolzes Leben schien sich
zu missigen. Er hatte — vier Monate vor seinem Tod — an der Ziir-
cher Universitit mit Vorlesungen iiber biologische Gegenstinde be-
gonnen.

Den Gedenktag Biichners vorbereitend, erschien die Schrift von Pro-
fessor Strohl, welche zum ersten Male das Verhiltnis des Dichters zu den
Naturwissenschaften festzustellen versucht. Mit Vorbedacht sage ich ver-
sucht, denn die Fragmente Biichners schliessen die Problematik des
Vieldeutigen ein, dessen Aufl3sung nicht mehr in den Mitteln des Bio-
graphen liegt. Es ist darum besonders wohltuend, dass in der vorliegen-
den Arbeit nichts behauptet oder als unerhdrte Entdeckung ausgegeben
wird. Wir rithmen den unaufgeregten Ton und die Behutsamkeit der
Darstellung, denn genau dies ist es, was der deutschen Essayistik im Ge-
gensatz zur modernen franzdsischen oder englischen fehlt: der Ton des
Erzéihlers, die Fihigkeit, etwas in der Form von Begebenheiten mitzu-
teilen, Der deutsche Essaystil steuert zu hiufig in die abstrakte Reflexion
hinein; die Verfasser sind Erben der deutschen Philosophie, weniger der
Geschichtsschreibung. Sie heften sich an Schlagworte, die doch nur von
bEdingtem Nutzen sind, wie ,klassisch”, ,romantisch’” u. dergl. Es fehlt
an Neugier fiir Tatsachen, am Sinn fiir den Witz stofflicher Beziige. Die
B‘i‘.handlung Biichners in der Literaturgeschichte ist ein gutes Beispiel da-
fiir. Biichner ist der Ausnahmefall par excellence, und wie wenig hat es

707



geniitzt, sein meteorisches Werk der Romantik, dem Realismus oder dem
beginnenden Naturalismus zuzurechnen! Die unvernommenen Laute sei-
ner Sprache, wurden sie dadurch horbarer im Land? Das Reizvolle am
Strohls Biichnerstudie mag teilweise davon herriithren, dass hier ein Mann
der Naturwissenschaft spricht, dessen unfachliche Art wieder gestattet,
uns der Sprache als eines gemeinsamen Elements zu erfreuen. Von den
Rindern des Themas her nihert sich Strohl dem Geisteszug und der Ge-
stalt Georg Biichners. Am Beginn seiner Darstellung steht Lorenz Oken,
der Naturphilosoph und eigensinnige Schiiler Schellings. Biichner kam
1836 als angehender Doktor und kiinftiger Privatdozent nach Ziirich zu
Oken. Strohl berichtet: ,,Dreiundzwanzigjahrig ist Biichner, als er von
Strassburg herkommt, wo zwei Generationen zuvor in gleich jugendli-
chem Alter der nun seit vier Jahren tote Goethe studiert hatte. Oken war
1836, als Biichner zu ihm kam, fiinfundfiinfzigjahrig. Etwa so alt ist
Goethe gewesen, als der siebenundzwanzigjihrige Oken zu Jena in sei-
nen Gesichtskreis trat. So erscheint manchmal die Geschichte des mensch-
lichen Geistes, wie im Spiel, zu Wiederholungen anzusetzen, um dann
doch immer wieder, aus dem Ueberschuss ihrer Mannigfaltigkeit heraus,
ganz anderen Rhythmen und Enden zuzustreben, gleich einer Schar Del-
phine, die im Sonnenlicht sich tummelnd eine Zeitlang das Kielwasser
eines Schiffes belebt, um unversehens wieder den Weg ins Weite zu
finden und bald endgiiltig dem Blicke der Nachschauenden zu ent-
schwinden.”

Okens Lehre lag um jene Zeit in Hauptziigen ausgebildet vor; Biichner
kdmpfte erst um seinen Standpunkt. Die Verbindungsfiden hin und her
sind mannigfaltig, und es ist ein Verdienst Jean Strohls, dass er die vor-
zeitig beldchelte Lehre Lorenz Okens nicht allein mit Nachsicht, sondern
mit Respekt fiir die Geschlossenheit der Leistung behandelt. Sie ist My-
stik in der Form hochster Sichtbarkeit: Alles ist Gott, die Naturkdrper
sind erstarrte Gedanken Gottes, Materie und Geist figurieren auf ein und
derselben Skala, indem der Geist nur die hohere Natur, die Natur nur der
schwere Geist ist. In dieser ,Identititsphilosophie’’, die an Schelling an-
kniipft, liegen sowohl die Ansatzpunkte fiir eine theologisch-mystische
wie fiir eine materialistisch-pantheistische Naturauslegung beschlossen. Es
kommt nur darauf an, was zum Ersten gemacht wird, die Materie, oder
der erste Beweger: Geist. Die Verbindlichkeit nach der Seite des Materia-
lismus hin scheint mir bei Biichner ungleich stirker zu sein, nur dass
hier die Gewalt des Stoffes, der Triebe, der materiellen Urmichte leidend
erfahren wird. Neben den Satz Okens, dass die Welt Gottes Gedanke
sei, gleichsam seine Physiognomie, halten wir die erschiitternde Klage
Dantons in der Conciergerie: ,Wie schimmernde Trinen sind die Sterne
durch die Nacht gesprengt; es muss ein grosser Jammer in dem Aug sein,
von dem sie abtriaufelten.” Wenn die Welt Gottes ist, dann eines leidenden
Gottes. Biichner, sagt Josef Nadler, habe ein Stiick Urschlamm herge-
nommen und zum Leben gebracht, aber, fiigen wir hinzu, sein Materialis-
mus ist von einer Art, die den Angriffen des Vulgirmetaphysikers uner-

708



reichbar ist. Wie endlich, wenn sich zeigen sollte, dass Materie und Geist
einander nicht urspriinglich entgegengesetzt sind, sondern, wie die mo-
derne Physik immer wahrscheinlicher macht, aus neutralem Stoffe be-
stehen? Strohl erinnert daran, dass sich der Naturforscher Biichner be-
miiht habe, seine Wissenschaft von teleologischen Gesichtspunkten frei
Zu machen. Die Gefahr aller Naturphilosophie, welche die Natur als ,,Lehr-
meisterin”’, als Chiffrenschrift des Uebersinnlichen zu betrachten liebt,
wurde von ihm abgelehnt. Es sei, sagt er in seiner Vorlesung ,,Ueber
Schidelnerven” bisher nicht gelungen, zwischen dem Dogmatismus des
Vernunftphilosophen und dem Naturleben eine Briicke zu schlagen: ,Die
Philosophie a priori sitzt noch in einer trostlosen Wiiste; sie hat einen
weiten Weg zwischen sich und dem frischen griinen Leben, und es ist
eine grosse Frage, ob sie ihn je zuriicklegen wird. Bei den geistreichen
Versuchen, die sie gemacht hat, weiter zu kommen, muss sie sich mit der
Resignation begniigen, bei dem Streben handle es sich nicht um die Er-
reichung des Ziels, sondern um das Streben selbst.’” Hatte sich Biichners
leidenschaftliches Naturell im Verfolg seiner Naturbetrachtung zu missi-
gen vermocht? Jean Strohl scheint die Moglichkeit anzudeuten: ,Ja, er
Wire wohl in ganz besonderem Masse der ewigen Gegenwartsaufgabe al-
ler Naturforschung gerecht geworden, welche darin besteht, einerseits
die Natur zu entgeistigen, sie von der Jahrtausende alten Schicht mensch-
licher Gefiihls-, Gewohnheits- und Indifferenzmotive zu befreien, um so
ihrem wahren Wesen immer niher zu kommen, und andererseits gerade
dadurch den Nimbus des Gewaltigen, des in neuem Sinme Wunder-
baren zu verstirken, der ihr im tiefsten Grunde eigen ist. In solch le-
bendigem, Wahrhaftigkeit anstrebendem Kontakt mit der Natur wirken
sich allseitig jene uniibersehbaren, oft tragischen Gesetzmissigkeiten aus,
die den Hintergrund abgeben fiir des Menschen Wissen, Sein und Han-
deln, fiir dieses winzige Etwas, das im Lauf der Jahrhunderte nur allzu
oft aus solcher Beziehung geldst und in den Mittelpunkt des Geschehens
geriickt worden ist. Dariiber hinaus bringt der Kontakt mit der Natur das
Gefithl wohltuender Sicherheit, selbst als Stiick in solche natiirliche Ord-
Mung eingebaut zu sein.” Was wire aber die also ,,entgeistigte’”” und von
Neuem erfahrene Natur? Wire sie nicht jene, auf deren unermesslicher
Skala die Urangst der Kreatur von gleichem ,Range’” ist wie der ver-
Zweigteste Organismus eines philosophischen Systems?
Armin Kesser.

709



Der unbekannte Mensch

Alexis Carrel: Der Mensch, das unbekannte Wesen. (,,Man the unknown“)
Deutsche Ausgabe: Deutsche Verlagsanstalt Stuttgart 1936.

Der helle Intellekt des franzosischen Dixhuitieme vermischt mit nord-
amerikanischem Tatsachensinn scheint Alexis Carrels Buch vom Menschen,
ein eminent kritisches Werk, geschrichen zu haben. Es ist ein Buch, das
seiner Haltung nach eigentlich nur im 18. Jahrhundert in Paris oder jetzt
wieder im zweiten Viertel des 20. Jahrhunderts geschrieben werden
konnte. Ein enzyklopiddischer Wille waltet und presst den Inhalt unseres
Wissens vom Menschen in einen einzigen Band. Dass dabei gelegentlich
summarisch verfahren werden muss, ist einleuchtend. Wie bei den Enzy-
klopidisten ist keine Bewunderung dessen zu spiiren ,wie wir es so herr-
lich weit gebracht haben’, sondern kritisch — d. i. sichtend und ord-
nend — wird das Geleistete sachlich anerkannt und das Fragliche in
Kultur und Zivilisation a!s solches bezeichnet. Wir sagten, das Buch ge-
hore geistig dem 18. Jahrhundert und einer eben erst wieder anhebenden
kritischen Epoche an, denn das 19. Jahrhundert exzellierte zwar in man-
chen Gebieten in nahezu fesselloser Zweifelsucht, aber zugleich machte sich
verschiedentlich ein schroffer Dogmatismus breit: romantische, natio-
nalistische, sozialistische, materialistische, nihilistische, anarchistische und
andere Behauptungen wurden zwar nicht bewiesen, aber geglaubt und zum
Ausgangs- und Zielpunkt fiir Systeme und ,,Gefolgschaften’” gemacht. Der
niichterne Tatsachensinn, die ratio, ging dariiber verloren, so schildert
Glaeser in seiner erfolgreichen Novelle ,Der Pichter’” einen Mann, fir
den mit dem 18. Jahrhundert die europiische Geistigkeit abgeschlossen
ist, er will sich den freien Sinn fiir Tatsachen wahren und zieht sich auf
eine Rheininsel zuriick. Glaeser zeigt somit in einer Gestalt, dass die ratio
im Exil ist, aber noch lebt.

Niemand kann verlangen, dass eine solchergestalt komprimierte Dar-
stellung unseres Wissens vom Menschen, wie sie Carrel gibt, frei ist von
Fehlern, sie wird auch notwendig in den Teilen, die der Zukunft der eu-
ropdisch-amerikanischen Zivilisation gewidmet sind, Zweifel und Wider-
spruch hervorrufen. Aber der fiir uns Heutige bedeutende Wert des Bu-
ches liegt in der Besinnung eines hervorragenden Forschers (Mitglied
des Rockefeller-Instituts in New York, Biologe, Physiologe und Chirurg)
iitber die wichtigen Fakten unserer Zivilisation und im Zusammentragen
und Zusammenfassen von gewaltigem, positivem Wissen, wodurch Be-
sinnung und Urteil erst mdglich werden. In der Vorrede sagt der Autor:
,Unser Buch macht nur den einen Anspruch, jedem Leser eine Sammlung
wissenschaftlicher Tatsachen iiber den Menschen unserer Tage an di€
Hand zu geben. Wir fangen an die Gebrechlichkeit unserer Kultur zu er-
kennen. Viele mochten die Glaubenssitze abschiitteln, die ihnen von der
modernen Gesellschaft auferlegt sind. Fiir sie ist dieses Buch geschrieben
und zugleich fiir alle, die kithn genug sind, nicht allein die Notwendig-
keit geistiger, politischer und sozialer Veranderungen einzusehen, sondern
zu begreifen, dass wir die industrielle Zivilisation iiber Bord werfen und

710



tine neue Form des menschlichen Fortschritts herauffilhren miissen”.
(S. 12 und 13) Solche kithne Gedanken werden im letzten Drittel des
Buches fortgefiihrt, da fordert Carrel einen ,Hohen Rat”, der als ,Denk-
Zentrum” der in Spezialwissen versunkenen Zivilisation funktionieren soll,
und er fordert umfangreiche eugenische Massnahmen, um der Entartung
des Grosstiidters zu steuern. Das Alles klingt reichlich utopisch. Es ist
auch mehr als disputandum, als vorliufiger Ausblick auf Grund des in
den zwei ersten Dritteln des Buches aufgehiuften Materials, denn als de-
finitiver Vorschlag gemeint. Man muss auch immer wieder diese ersten
Teile des Buches nachlesen, um sich die ausserordentliche kritische Be-
Sinnung und das Verantwortungsbewusstsein Carrels vor Augen zu fiih-
ren. ,Unser Verstand hat eine Vorliebe fiir prizise, endgiiltige Lsungen
und die daraus entspringende intellektuelle Sicherheit. Kaum zu iiber-
winden ist unsere Neigung, den Gegenstand unseres Forschens nach
Seiner technischen Zuginglichkeit und Klarheit auszuwihlen, statt nach
seiner Bedeutung”. (S. 49) Er geisselt das Verschwinden der Verant-
Wortung. Bei der Schilderung sozialer Zustinde denkt er zwar oft mehr
an amerikanische Grosstadtverhiltnisse als an den Landbewohner und
Europier.

Die Anregung zu Carrels interessantem Buch ist in Gesprichen mit
Kollegen gegeben worden, dem verdankt man wohl die lebendige Sprache,
das dialektisch Bewegte der Darstellung und die vielen geistreichen Be-
merkungen. Die Philosophie, welche, dem Autor unbewusst, die Ordnung
der Tatsachen und Gedanken besorgt, ist dem Kenner der Geistes-
geschichte vertraut, sie reicht von Platon iiber Descartes (mit welchen
beiden sich Carrel auch auseinandersetzt) bis zu Kant und Hegel, sie
ist erkenntniskritisch, idealistisch und praktischer Ethik zugewandt. Ge-
legentliche logische Fehler seien aber dem Autor, der betont ein Nicht-
Philosoph zu sein, nicht im Besonderen angemerkt. Paul Schmitt.

711



	Kleine Rundschau

