
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 11

Artikel: Othmar Schoecks neue Oper

Autor: Corrodi, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Othmar Schoecks neue Oper
von Hans Corrodi

jer Konflikt zwischen himmlisch-übersinnlicher und irdisch-
sinnlicher Liebe geht in irgend einer Form wohl durch

die Dichtung aller Zeiten. Der moderne Leser kennt ihn am ehesten

aus Gottfried Kellers „Grünem Heinrich", wo er in der
Doppelliebe Heinrichs zu Anna und Judith unter Milderung der
Gegensätze eine wundervoll abgetönte, blutwarme, innig-süsse
Vermenschlichung gefunden hat, und aus dem „Tannhäuser" von
Wagner, wo in ungescheutem dramatischem Zugriff der Abstand
zwischen der heiligen Elisabeth und der Venus des Hörseiberges
aufs äusserste gespannt ist. Auch in Schoecks Bühnenwerken
erscheint er mehrfach, aber in sich wandelnder Gestalt: in der

„Venus" steht Horace, der Held, vor der Wahl zwischen seiner
Braut Simone und der lebendig gewordenen Statue der Venus,
zwischen bürgerlichem Eheglück und mystischer Beglückung
durch die Liebesgöttin, die hier leicht erkennbare symbolische
Bedeutung hat: sie verkörpert das Ideal der höchsten Ergriffenheit,

der Hingabe des Künstlers an seine Vision, an sein Werk.
Der gleiche Konflikt spielt in das Drama der Amazonenkönigin
Penthesilea hinein: auch Achill steht im Moment der höchsten
dramatischen Spannung vor der Wahl zwischen irdischer Liebe
und Heldenpflicht, nur dass in diesem Falle die Berufung des

Helden nicht in der Gestalt einer himmlischen Geliebten
symbolisiert wird. Auch in Schoecks neuestem Bühnenwerk, der
Oper „Massimilla Doni", die in diesen Tagen an der sächsischen

Staatsoper in Dresden zur Uraufführung und unmittelbar darauf

in Zürich zur schweizerischen Erstaufführung kommt, steht
der Konflikt im Mittelpunkt des Geschehens. Schoeck hat den
Stoff einer Novelle Balzac's entnommen; Armin Rüeger, sein

Freund, der Bearbeiter des „Don Ranudo" und der „Venus",
hat ihn im engsten Einvernehmen mit dem Komponisten
dramatisiert.

Balzac's Novelle ist ziemlich unbekannt geblieben. Sie ist
1837 entstanden und enthält eine ziemlich gewagte Liebes- und

Ehebruchsgeschichte, die in skizzenhafter Manier mit reichlich
romantischer Aufmachung ausgeführt ist; zwei Jahre später hat

ihr Balzac die breite Schilderung einer Aufführung des „Moses"

662



von Rossini eingefügt, wobei er seine begeisterten Lobpreisungen

der italienischen Musik (mit versteckten Seitenhieben gegen
die deutsche Musik und den Geschmack der Franzosen) der
Heldin in den Mund legte. Damit hat er den Rahmen der
Novelle zersprengt: der Leser ist sich nicht klar darüber, ob er eine

Novelle oder eine Kampfschrift für die italienische Oper vor
sich hat, an deren Rand die Gestalten und Köpfe einer
abenteuerlichen Begebenheit gezeichnet sind.

Emilio Memmi, der Abkömmling eines uralten, aber verarmten

venezianischen Adelsgeschlechtes, schwankt zwischen zwei
Frauen. Die eine ist die gefeierte Koloratursängerin Tinti, die mit
hemmungsloser Leidenschaft und den Verführungskünsten einer
Circe um seine Liebe wirbt. Die andere ist die junge Massimilla
Doni, die bildschöne Gattin des Herzogs Cattaneo, der zugleich
der Mäzen und Liebhaber der Tinti ist und ihr nicht
nur empfiehlt, sich einen „primo cavalière servante" zu halten,
sondern so vorurteilsfrei ist, ihr auch einige zur Auswahl
vorzuführen. Massimilla liebt Emilio und wäre bereit, ihm ihre
Gunst zu schenken, aber ihr Geliebter, ein verspäteter
Nachkömmling der Wertherzeit, ist „ein junger Mann, phantastisch

genug, seine Geliebte so sehr zu idealisieren, dass er aufhört,
in ihr das Weib zu sehen": er ist „durch einen Berg von Poesie"

von ihr getrennt —, Balzac vergleicht ihn den Engeln, die

von den Malern nur mit Kopf und Flügeln ausgestattet werden.
Er verzehrt sich in Sehnsucht und Liebesqualen, ohne den Weg
zu seiner Göttin zu finden, Verfällt aber inzwischen den Lockungen

der Tinti: die Ironie des Zufalls will es, dass Emilio den
Palazzo seiner Ahnen betritt, ohne zu wissen, dass sein Freund
Vendramin ihn eben dem Herzog für die Tinti vermietet hat. Als
dieser die Sängerin in den Palazzo einführt, finden sie
Emilio im köstlich ausgestatteten Boudoir, wo er sich zur Ruhe

gelegt hat. Da der eifersüchtige Liebhaber einen Treubruch
vermutet, komplimentiert ihn die beleidigte Schöne, die an dem

jungen Prinzen Gefallen gefunden hat, aus dem Liebesnest, das

er ihr geschaffen hat, unverzüglich hinaus, um es nun mit dem

jungen Prinzen zu benützen, dessen Tugend zu Fall zu bringen
ihr ein leichtes ist. Dieser Verrat an seiner „himmlischen Liebe"
stürzt Emilio i'n furchtbare seelische Konflikte; er fühlt sich
neben Massimilla „wie ein Verpesteter in einem Heiligtume".

663



Als er der Tinti ein zweites Mal verfällt, ist er entschlossen, die

Entweihung seiner Liebe und seines Lebens durch Selbstmord
zu sühnen. Um das Aeusserste zu verhindern, ruft sein Freund
Vendramin Massimilla zu Hilfe; sie rettet ihn, indem sie sich

entschliesst, ,,aus dem blauen Himmel, in dem sie schwebt, sich
auf das Bett einer Kurtisane herabsinken zu lassen".

Dieses Liebesopfer der Massimilla ist der „Falke" dieser
romantischen Novelle. Manchem Hörer von „altmodischem"
Geschmack mag diese Lösung des Konfliktes bedenklich erscheinen:
mit widerstreitenden Gefühlen wird er die „Heilige" das Zimmer

der „Kurtisane", in dem Emilio die Tinti erwartet, betreten
sehen. Für Schoeck bildete dieses Liebesopfer die Keimzelle
seines Werkes, es ist auf diese Lösung hin aufgebaut und
zugespitzt, auch lässt er Massimilla am musikalischen Höhepunkt des

ganzen Werkes, in Tönen der herrlichsten melodischen Entfaltung

die Worte aussprechen:

„Bei wahrer Liebe geht das Weib dem Mann
in jene Sphäre, wo des Gottes Kraft
uns läuternd wandeln muss — voran".

Wir fühlen es: gerade durch diese Art der Lösung hat die
Novelle Balzac's Schoeck im tiefsten Lebenspunkte getroffen; sie
hat ihm einen Wunschtraum erfüllt, eine Vision geschenkt, die
längst in ihm um Gestaltung rang. Er hat alle Mittel seiner
Kunst aufgeboten, um die Gestalt dieser Liebenden zu idealisieren,

hat sie mit allem Zauber seiner Harmonien verklärt, mit
allen Zärtlichkeiten und aller Inbrunst melodischer Linienführung
gezeichnet. Er hat die in ihrer Gestalt vereinigten Gegensätze
ins psychologisch Unwahrscheinliche gesteigert: sie ist Aphrodite

und Artemis zugleich, sie ist die Verkörperung süss-inniger,
keusch-inbrünstiger, traumhaft-unbewusster Liebesleidenschaft,
sie ist voll mütterlicher Sehnsucht nach dem Kinde, strahlt aber

zugleich in mondhafter Reinheit und kühlem Himmelsglanz.
Bei Balzac sind die psychologischen Verhältnisse recht einfach:

seine Massimilla ist die vernachlässigte Gemahlin des Cattaneo,
die „nicht ohne Gewissensbisse ihre religiösen Grundsätze der
Liebe geopfert hat" und wünscht, „in diese Herzensehe
einzutreten, die von ihrer Mutter so oft gerühmt wurde". Um dem
Vorwurf auszuweichen, das Werk verherrliche den Ehebruch,

664



lässt Schoeck sie die Braut des Herzogs sein (was den Fall weder

vom gesellschaftlichen noch vom psychologischen Standpunkt
aus gesehen, vereinfacht). In Schoecks Vision ist sie das reine
Weib, das in Keuschheit freiwillig das Liebesopfer vollbringt.

„Du möchtest die Herzogin und die Tinti in einem Wesen

vereinigt sehen?" fragt in der Novelle Vendramin seinen Freund.

„Aber, mein guter Emilio, nimm sie beide einzeln in dich, das

wird klüger sein. Nur einer bisher, nur Raphael, hat Form und
Idee vereinigen können". Auch Schoeck versucht es, das
Unvereinbare zu vereinigen: seine Kunst kümmert sich wenig um
Nachahmung der Wirklichkeit, sie strebt nach der Gestaltung des

Wunschtraumes, des Idealbildes. Aber die Art dieses Idealbildes
als Vereinigung heiliger Reinheit mit bedenkenfreier Hingabe
erweist ihn als Künstler der Jetztzeit: dieses Traumbild steht „jenseits

von Gut und Böse". „Nur das?" antwortet sie auf die Aufforderung

Vendramins und betritt, von allem Melodienzauber des

wundervollen Motivs ihrer Liebe getragen, das Zimmer, um die
Rolle der Kurtisane zu spielen. An keiner Stelle des Schoeck-
schen Werkes tritt „das Element des Abenteuerlichen, Exzentrischen,

Unregelmässigen, Norm- und Glückswidrigen", das Thomas

Mann als zur künstlerischen Konstitution gehörend bezeichnet

hat, und das die Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts in
zunehmendem Masse erfüllt, so deutlich zu Tage wie hier.

Neben diesem Paar der hohen Liebenden steht, in Schoecks
Oper mehr in den Vordergrund gerückt als bei Balzac, das Paar
der unbekümmert ihrer Liebesleidenschaft sich Hingebenden: die
Koloratursängerin Tinti und der Tenor Genovese. Die Tinti ist,
wie bereits bemerkt, die Geliebte des Herzogs Cattaneo, der
Tenor wird von dessen Freund, dem Herzog Capraja, protegiert.
Genovese kennt den Konflikt zwischen sinnlicher und
übersinnlicher Liebe nicht: mit allen Fasern seines Wesens ist er
in wahrer Besessenheit der Tinti verfallen, die aber mit ihm
lediglich ihr Spiel treibt, während sie Emilio nachstellt. Er will
die Musik zur Verkünderin seiner Gefühle machen: bei der Probe
eines Opernfinales, der die Herren Mäzene wie auch Massimilla
nnd Emilio beiwohnen, verfällt er in unbeherrschter Leidenschaft
In ein wahres Brunstgebrüll, sodass die Tinti vor Wut davonläuft.

Genovese wendet sich im allgemeinen Aufruhr an Massi-
niilla um Schutz, und diese spricht als holde Richterin das Urteil:

yT
665



„Im künstlerischen Sinn ist Euch misslungen
was Ihr gewollt — wie der Erfolg bewies.
Doch menschlich habt Ihr sinngemäss gesungen —
und wurdet lächerlich, wie alle, die einem Weib zulieb

zum Tier sich machen
Und merkt: die Kunst taugt nicht als Mittlerin
für unsre eigenmenschlichen Gefühle,
sie muss zur Welt, nicht zur Geliebten reden".

Dass sie damit Schoecks innerste Ueberzeugung ausspricht,
beweist die melodische Glut, in die diese Worte getaucht sind. —
Auch diese Liebeshandlung endet in Harmonie: nachdem die

Tinti Emilio verloren geben muss, wendet sie sich, ziemlich
unvermittelt, von seinem Gesang bezwungen, dem Tenor zu.

Ein dritter, mehr ideeller Konflikt geht diesen beiden
Entwicklungslinien parallel und bildet eine lustige Spiegelung der

Haupthandlung im Medium der Musik: der Kampf zwischen
geistig-reiner und sinnlich-leidenschaftlicher Liebe spiegelt sich im
Streit zwischen Musik als reiner Form, als gestaltetem Geist
(als ,,tönend bewegter Form" [ Hanslick ], als „tönendem
Tapetenmuster", wie Pfitzner spottete) und Musik als Gefühlssprache,

als Leidenschaftsausdruck (als ,,hysterischem Tongewinsel",

wie die Hanslickianer keiften). Der Herzog vertritt das

erste Prinzip und sieht in der Tinti dessen höchste Verkörperung,
Capraja schwört auf die sinnliche, ausdrucksglühende Kantilene
seines Tenors. Massimilla spricht auch hier das Urteil im Streit
der beiden fanatischen Kampfhähne:

„Gefühlsbesessenen und zum Schrei Verdammten
ist nie vergönnt, im Reich der Kunst zu siegen,
doch kann auch nie ein fühlend Wesen singen,
was nur der Geist gedacht und schön geformt.
Auch dieser Seite muss der Sieg misslingen,
die wahre Kunst wird immer nur bezwingen
durch den natürlichen Zusammenklang".

Ein Motiv des „Zusammenklangs", aus kraftvoll-herben,
konvergierenden Klangzügen, die in strahlender Harmonie sich
lösen, begleitet ihre letzten Worte und leitet unmittelbar hinüber
zu einer Reihe von Leidenschaftsmotiven Emilios, die den Akt-
schluss beherrschen (während Emilio gar nicht mehr im Theater

666



verweilt, da er es beim Auftreten der Tinti fluchtartig verlassen

hat), denn, was Massimilla nur in Worten andeutet, spricht
die Musik mit machtvoller Emphase aus: auch für seinen
Liebeskonflikt gibt es nur diese Lösung im „natürlichen Zusammenklang".

Armin Rüeger hat, im engsten Einvernehmen mit dem

Komponisten, dieses Textbuch geschrieben, und man muss ihm
zugestehen, dass es ihm gelungen ist, die Konflikte in 6 Bildern
(4 Akten) grosszügig und klar zu gestalten. Insbesondere ist
dieser Theaterakt (des dritten Bildes) eine kluge Erfindung:
an Stelle der bis zur Unleidlichkeit diskutierten Aufführung des

„Moses" von Rossini bei Balzac tritt hier die Probe eines
Finales aus einer fingierten Oper „Europa", in der die Tinti als

Europa und Qenovese als zum Gott zurückverwandelter Stier
ohne weiteres in mythologischer Verkleidung ihren eigenen
Liebeshandel uns vorführen. Rüeger hat mit diesem Textbuch
seine früheren zu „Don Ranudo" und „Venus" an dramatischer

Schlagkraft, Klarheit des Aufbaues, bildmässiger Gestaltung,

pantomimischer Deutlichkeit der Handlung bedeutend
übertroffen, insbesondere auch an organischer Entfaltung der
durch den Stoff gegebenen Motive, die in jenen Werken
gelegentlich ungehoben am Wege liegen blieben.

Dass Schoeck in der Komposition der Oper neue Wege
gehen werde, war zu erwarten, hat doch jedes seiner Bekenntniswerke

seinen eigenen Stil, seine eigene Atmosphäre. „Venus"
und „Penthesilea" bezeichneten die extremsten Punkte dieser
Schwingungen des Pendels: jene als höchste Steigerung der
melodischen Ausdruckslinie, diese als Qipfelung des
harmonisch-malerischen Stils. Ein Darüberhinaus war nicht mehr möglich:

so wurde „Massimilla Doni", wie sie als Dichtung in
Stoffwahl, Konflikt, Aufbau dem auf dem heutigen Theater
Gewohnten nähersteht, auch musikalisch ein Werk der klugen
Mitte, indem Schoeck gleichsam die Summe seines bisherigen
Schaffens zieht.

Die ganze Geschichte der Oper ist eine nie zur Ruhe
kommende Auseinandersetzung zwischen Wort und Ton, zwischen
Dichtung und Musik. Handelt es sich bei dieser künstlichen
Zwittergattung um ein Drama, bei dem die Musik nur ein
Ausdrucksmittel unter andern ist, oder um ein Konzert mit kostü-

667



mierteii Sängern, die eine konventionelle Handlung als
Vorwand für ihre Maskerade benützen? Bestimmt die Dichtung die
Form der Musik oder ,,muss bey einer opera schlechterdings
die Poesie der Musik gehorsame Dienerin seyn" (Mozart)? Als
Schoeck vom Liede her zum Theater kam und Goethes Singspiel
„Erwin und Elmire" komponierte, neigte er entschieden zu
letzterer Ansicht: zur reinlichen Trennung in geschlossene Arien
und Prosadialog. Dann erkannte er, dass es für die deutsche
Musik ein Zurück hinter Wagner nicht gibt: er war selbst zu
sehr Dichter und seine Musik zu sehr an Dichtung gebunden,
als dass nicht immer in seinen Bühnenwerken die Handlung,
die Gestalten, also das Dichterische, das Primäre wären, wenn
er auch durch das Wort nur die Umrisse gezeichnet haben will,
um diese Konturen mit Musik auffüllen zu können. Es gab aber
auch in anderer Hinsicht, das erkannte Schoeck, kein Zurück
hinter Wagner: der moderne Hörer, der vom naturalistischen
Drama herkommt, erträgt den starren Wechsel zwischen Rezitativ

und Arie, zwischen konventionellem Handlungsablauf und

stereotypem Aussetzen desselben, nicht mehr. Wagner hatte
die alten Formen zerbrochen, Arie und Rezitativ zertrümmert,
die Bruchstücke gemischt, die Gegensätze gemildert, Ueber-
gangsformen gebildet, die Elemente in unendlicher Wandelbarkeit

dem Wort angepasst und unterlegt. In „Penthesilea" ist
Schoeck auch darin über Wagner hinausgegangen: er hat zur
ausdrucksglühenden Melodie und zu allen Abtönungen des

Sprechgesanges noch das Melodram, das gesprochene Wort auf
harmonischer Grundierung, verwandt, alles in höchster
Beweglichkeit, in ununterbrochenem An- und Abschwellen des
melodischen Gehaltes, in engster Verbindung mit der Lyrik des

Dichterwortes. Nun wandte sich Schoeck von diesem bis zum
Naturalismus hinführenden Stil ab, wieder mehr der Musik als

Linie, Melodie zu: und siehe, er geriet, mehr als je, in die Nähe

Wagners. Es gab kein Ausweichen: Wagners Form erwies sich
als die geschmeidigste, die differenzierteste, die die engste
Verbindung von Wort und Ton, Handlung und Musik gestattete.
Nach einem weiten Kreislauf und einem jahrzehntelangen
Befreiungskampf, in dem er bis zur äussersten Verketzerung vor-
gestossen war, kehrte Schoeck zum mit Besessenheit geliebten
Heros seiner Frühzeit zurück. Aber diesmal als ein Eigener, der

668



es wagen darf, seine Schönheit neben die des Grossen zu stellen,

neben ihn zu treten, ohne ihm zu verfallen. Was Schoeck

von Wagner übernimmt, ist nur die äusserliche Form, die
Leitmotivtechnik, die Verflechtung der sinnverbundenen und
beziehungsreichen Motive zur „unendlichen" Melodie, die in engster
Vermählung allen Schwingungen des Dichterwortes folgt. Doch
ist Schoeck massvoller in der Verwendung seiner Motive; nur
ganz wenige führt er durch das ganze Werk hin, die meisten
erscheinen nur sporadisch, viele, und darunter herrliche Einfälle,
überhaupt nur ein- oder zweimal. Und diese Motive sind nie
an äussere Dinge gebunden (man denke an die Geräuschorgien,
die Schallnachahmungen der Wagnerianer), sondern immer an

seelische Situationen, sie sind Ausdruck inneren Lebens. Das

Bedeutungsvollste: Schoeck hat sich von Wagner innerlich ganz
befreit, der letzte Rest von Tristanharmonik ist verschwunden,
Schoeck ist der Meister einer neuen, unendlich labilen Kontur
und einer Farbenmischung, eines Reichtums von Zwischentönen,
einer harmonischen Verschiebungs- und Klangkombinationstechnik,

einer modernen melodischen Polyphonie geworden, für die
es keine andere Bezeichnung gibt als eben seinen Namen.

Was aber Schoeck am meisten in Gegensatz zu Wagner stellt,
ist, dass er hier mit der Wagnerischen Technik schliesslich doch
eine Oper und gar eine Belcanto-Oper geschrieben hat! Eine
Oper natürlich nicht in dem Sinne, dass die Handlung nur
Vorwand zum Musizieren wäre, sondern eine Oper, weil die höchsten

Werte doch in der Musik liegen, die reinste Erhebung und
innigste Beseligung bis zur lustvollen Sättigung doch von ihr
ausgehen. Schoecks Oper ist ein Fest des Klanges, der zarten
harmonischen Dämmerfarbenspiele, der zaubervollen Licht- und
Schattenklänge, vor allem aber ein Fest der Melodie. Erinnerungen

an seine Frühwerke, an die Gesänge der Elmire tauchen
auf, wenn Massimilla zu singen anhebt; aber die heutige Melodie

ist noch differenzierter, zart-inniger und strahlend-glanzvoller.
Schoeck hat Monologe der Massimilla zu grossen lyrischen

Gesängen ausgestaltet, „Arien" eines neuen Stils„ vor allem
am Schluss des 1. und des 4. Bildes. Emilio erinnert an Horace,
den Helden der „Venus": in Ausdruckslinien von machtvoller
melodischer Gebärde und brennender Glut entlädt sich seine
Leidenschaft. Sein Monolog im 5. Bild, wo er den Entschluss zum

660



Selbstmord fasst, ist einer der Höhepunkte des Werkes. Noch
mehr aber als „Venus" wird dieses Werk zur modernen Belcan-

tooper, da der Stoff Schoeck die Möglichkeit gibt, in der Tinti
und Genovese zwei wirkliche Vertreter des italienischen Gesanges

auf die Bühne zu stellen, nicht zuletzt in jener Probe der
Szene der „Europa", wo die Tinti eine italienische Koloraturarie

singt, die die Töne wie Leuchtkugeln in exponierteste Höhen

steigen lässt.
Was den Kenner des Schoeckschen Gesamtwerkes am meisten

überraschen wird, ist die von innen heraus leuchtende
Atmosphäre des Werkes. Wie konnte Schoeck diese Musik schreiben,
unmittelbar nach jenen Ausbrüchen eines zerquälten
Pessimismus, einer hoffnungslosen Welt- und Menschenflucht,
wie sie in der „Elegie", in „Lebendig begraben", im
„Notturno" vor aller Augen liegen? Die Lösung des Rätsels

liegt in der Gestalt der Massimilla, deren mütterliche Sehnsucht
nach dem Kinde die Oper wie ein innerer Klang durchzieht. Aus
dem Erlebnis des Kindes heraus, dem tiefsten der letzten Jahre,
ist dieses Werk geboren und ins Licht hinauf gewachsen.

670


	Othmar Schoecks neue Oper

