
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 10

Artikel: Willibald Pirckheimer : akademischer Vortrag gehalten in Zürich am 14.
Januar 1937

Autor: Burckhardt, C.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 4. Jahrgang Februar 1937 Heft 10

Willibald Pirckheimer

Akademischer Vortrag gehalten in Zürich am 14. Janaar 1937

von C. J. Burckhardt

jas verflossene Jahr des Gedächtnisses an Erasmus von
Rotterdam hat viele Gestalten wieder aufgerufen, aus dem

mit seltsamen lateinischen Namen geschmückten, in der Morgenkühle

der Reformation verschwundenen deutschen Humanistentreiben.

Auch der Mann, den man den heitern Weisen von Nürnberg

genannt hat, Willibald Pirckheimer, stand wieder vor uns.
Das Schicksal, das er mit seinen Bestrebungen erlitt, erscheint
uns heute zeitgemäss. Und so wollen wir uns denn seiner
erinnern.

Immer wieder ist er angesprochen worden, als der bezeichnende

Vertreter des Grossbürgertums des ausgehenden 15.

Jahrhunderts, der Träger einer in stolzer Kulturentfaltung endenden

Nürnberger Tradition. Diese Vorstellung ist ebenso unrichtig,
wie die Feststellung, die Ulrich von Hutten einmal in einem
Briefe an Pirckheimer machte, als er ihm schrieb: Nürnberg sei
die erste der grossen deutschen Städte gewesen, die dem
Humanismus ihre Tore geöffnet habe. Was Pirckheimer betrifft,
so sei vorweggenommen : er ist nicht typisch — er ist in allem
eine Ausnahme. Er strebt nach der Verbindung angestammter
Norm, die mit der Generation seines Vaters abgerissen ist und
die er wieder erobern muss: Verbindung der Ueberlieferung
mit dem neuen Geiste, den er während einer auswärts verbrachten

Jugend erworben hat. Diese Verbindung gelingt ihm nicht
wirklich. Was aber Nürnberg anbetrifft, so hat gerade dieses
höchst ausgeprägte Gemeinwesen sich im Unterschied zu
anderen Reichsstädten im 15. Jahrhundert der neuen Bildung
gegenüber ungewöhnlich lange ablehnend verhalten. Als ein Neues,
Fremdes, Auflösendes hat der Humanismus ein halbes Jahrhun-

;i7 577



dert gebraucht, um sich in Nürnberg durchzusetzen. Ein besonders

starker Konservatismus hat sich gegen das Eindringen des

Neuen gewehrt. Konservative Verhaltenheit ist im 15. und
beginnenden 16. Jahrhundert ein Charakteristikum der politischsozialen

Geschichte Nürnbergs: Kritik, scharfes Empfinden für
nicht Zusagendes, Fähigkeit der Ablehnung, die das Patrizische
charakterisiert, im Sinne von Jarnos einseitigem Wort im
Wilhelm Meister, wonach Vornehmheit in erster Linie ein Negatives

sei. Diese Verhaltenheit hat lange Zeit in Nürnberg alle
Lebensäusserungen bis zu den höchsten Leistungen der Kunst
bestimmt. Während wir seit der Mitte des 14. Jahrhunderts in
anderen deutschen Städten die Zunft- und Handwerkerrevolutionen

haben, behalten in Nürnberg die Geschlechter das Heft
fest in der Hand. Es entsteht dadurch eine jener historischen
Retardierungen, in welchen dann auch alles in einem besonderen

Spätherbstlicht zu einer gedankenreichen, oft vom Frost schon
leise berührten Reife gelangt.

Willibald Pirckheimer, der einem der reichsten, mächtigsten
und vor allem begabtesten Geschlechter der Stadt entstammt,
wächst beinah in der Verbannung auf, in einer Umgebung, die
dem reichsstädtischen Wesen sehr entgegen ist, an geistlichen
und weltlichen Höfen. Sein Vater, der in Italien studiert hat,
nimmt den Knaben aus dem Kreise seiner zahlreichen Schwestern

weg und lässt ihn auf seinen vielen Gesandtschaftsreisen im
Dienst des Bayrischen Herzogs oder des Erzherzogs Sigismund

mitreiten, sobald der Junge im Sattel sitzen kann.
Unterwegs gibt er ihm Unterricht in den beiden alten Sprachen.
Die halbe Christenheit lernt Willibald auf diesen Reisen kennen.
Später erhält er die ritterinässige Ausbildung am Hofe seines
Paten, des Bischofs von Eichstädt. An kleinen Feldzügen nimmt
er teil und ungern gehorcht er dem väterlichen Befehl sich zum
Studium nach Padua zu begeben. Er möchte Soldat bleiben, in
körperlichen Uebungen tut er es allen seinen Altersgenossen
zuvor — „einem rittermässigen Manne", schreibt er, „gereicht es

in Deutschland zu nicht geringer Schande gelehrt zu sein."
Der Hauptgrund, aus welchem Willibalds Vater, Johannes

Pirckheimer, nicht in Nürnberg lebt, ist der folgende: er war
Doktor der beiden Rechte — das war in Nürnberg nicht
genehm. Dabei ist in dieser Stadt, im letzten Viertel des 15. Jahr-

578



hunderts, das Neue eigentümlicherweise ausschliesslich durch die

Jurisprudenz, und zwar auf dem Wege über die äussere Politik
eingedrungen. Nürnberg kämpfte bewusster, stärker als andere
deutsche Reichsstädte um seine Unabhängigkeit, vor allem in
der Rechtspflege. Keiner Gerichtsbarkeit wollte man sich

unterordnen, es sei denn der kaiserlichen. Das Kaiserrecht aber war
seit Karl IV., dem in Paris erzogenen Luxemburger, zunehmend

römisch rechtlich bestimmt. Durch seine Aussenpolitik war der

Nürnberger Rat gezwungen, dieser Entwicklung Rechnung zu

tragen. Er brauchte in Frankreich oder in Italien vorgebildete
Juristen. Was aber nun bemerkenswert erscheint, das ist, dass er
diese Legisten als ein notwendiges Uebel mit Schärfe zu isolieren

suchte. Die Bestimmung der Ratsverfassung, dass kein Doktor

im Rate sitzen dürfe, bezeichnet dieses Streben ebenso deutlich,

wie der Umstand, dass zu Rechtsberatern vorerst nur
Auswärtige genommen wurden und es unerwünscht schien, dass

Söhne ratsfähiger Geschlechter auf ausländischen Universitäten

studierten. Noch abgesonderter als die Rechtsberater lebten

in der Reichsstadt die wenigen nach den schönen Künsten
hin gerichteten, im Gefolge der Juristen erschienenen, Humanisten,

von der Art des Gregor von Heimburg, den Aeneas
Sylvius den gelehrtesten und beredtesten unter den Deutschen
genannt hatte, der aber in Nürnberg keinerlei Wirkung in die
Breite auszuüben vermochte und bald wieder fortziehen musste.

Auch Willibald Pirckheimers Vater hielt es nach seiner Rückkehr

aus Italien in Nürnberg nicht aus. Die spottlustige Meinung
seiner Standesgenossen lastete auf ihm. Privates spielte mit, aus
dem Reiche des Gerüchts und des Stadtklatsches; Gerede hatte
sich an den Ruf seiner jungen Gattin geheftet, ein leidiger
Prozess war in der Sache geführt worden, und Johannes hatte
sich im Unmut aus der Vaterstadt wegbegeben. Von aussen aber
sollte er an der Rezeption des Humanismus in Nürnberg
beteiligt sein. Schon im Beginn der 70er Jahre des 15. Jahrhunderts

Hess er, durch einen Juristen aus dem Eichstädter Hu-
ttianistenkreise, eine mit dem ganzen Inventar des Humanismus
getränkte zivilrechtliche Schrift über die Ehe, dem Nürnberger
Rat widmen. Der Rat muss sie wohl oder übel annehmen und

vervielfältigen lassen, denn seine Beziehungen zu Eichstädt wa-
ren besonders grnte. Dass er aber im Jahre 1484 dann, in einer

579



neuen Kodifikation des Zivilrechtes — der sogenannten „Nürnberger

Reformation" — das römisch-kanonische Recht zur
Grundlage aller verbindlichen Gesetze macht, das ist Pirck-
heimers unablässigem Einfluss und seinem nicht zu umgehenden
juristischen Ratschlage zuzuschreiben, so dass nun der Verbannte
aus der Ferne wie ein heimlicher Kaiser wirkt. Er setzt sich

durch, es wird von Unrecht gesprochen, das man ihm angetan
habe; und schon 1492 ist eine so entgegenkommende Stimmung
entstanden, dass Johannes Pirckheimer zurückkehren kann. Sofort
lässt er auch den in Italien studierenden Willibald heimkommen.
Er rät ihm von einer auswärtigen Laufbahn ab. Er heisst ihn die
beinah gerissene Kette wieder schliessen, sein Studium nicht
durch ein Doktorat beenden — nein — er soll Ratsherr werden
und in hergebrachter Weise in der Stadt heiraten. So
geschieht es. Alles scheint in Ordnung zu kommen. Der Rat
stellt für die Hochzeit das Ratshaus zur Verfügung.

Willibald ist mit Willensanstrengung in seine Vaterstadt
zurückgekehrt. Auf die grossen Verhältnisse, die er in seiner
Kinderzeit kennengelernt hatte, waren die italienischen Jahre
gefolgt, in welchen die anderen in Italien studierenden Deutschen

ihn angefeindet hatten: er sei völlig zum Italiener
geworden, deutschem Wesen untreu, er habe seine Landsleute
gemieden. Pirckheimer hat sich schwer von dem italienischen
Dasein getrennt, das ihm, nachdem er es ursprünglich hatte
ablehnen wollen, um Soldat zu bleiben, dann als die eigentliche
Erfüllung seines Wesens, später als die unwiderbringliche,
glücklichste Zeit seines Lebens erschien. In der grossen nationalen

Erhebung Italiens, einer der vielen Renaissancen, denen
die Gelehrten immer nachgehn, um — oft scheint es beinah zu
ihrem Aerger - immer auf noch frühere zu stossen, in dem
endenden Quattrocento und beginnenden Cinquecento hatte
Pirckheimer sich eins gefühlt mit seinem eigenen stark sich
behauptenden Lebensdrang, seinem Vertrauen auf das Recht der

eigenen Natur und der Natur überhaupt. Etwas männlich
Wagemutiges ist auch im jungen Pirckheimer, dasselbe was dann

bei Hutten zur verzweifelten Herausforderung wird, bei

Pirckheimer ist es voller, ausgeglichener aber zugleich auch viel
weicher. Er strebt zu Universalität und seine innern und äussern
Besitztümer versucht er zusammenzuhalten durch stoische Grund-

580



Sätze. In seiner strömenden deutschen Prosa, die er leider allzu
selten handhabte, schreibt er an seine Schwester Charitas, die

grosse Aebtissin von St. Klara in Nürnberg: „Ich halte mich
an die Grundsätze der stoischen Philosophen, die beständiger
denn alle zerfliessenden Dinge die Menschen, so im Meer dieser
Welt hin und herschweben, wallen und umgetrieben werden,
unversehrt in den Port leiten."

Vieles, sagt er einmal, habe er mit kühlem Willen auf
sich genommen. Die Verheiratung war ein Akt der Pietät
gegenüber dem Vater. Seine Frau gebar ihm mehrere Töchter
und starb an der Geburt eines toten Sohnes nach 7-jähriger Ehe.

Pirckheimer verheiratete sich nicht wieder; er sprach von einer
Pflicht die hinter ihm liege, von Freiheit, die er brauche. Der
Wille zu dieser Freiheit war wie das Korrelat zu dem rationalen

Streben der humanistischen Aufklärung; je mehr das Grauen
vor den grossen metaphysischen Kräften abnahm, desto mächtiger
erschien das Wesen des unbewussten Triebes, wie ihn Erasmus
von Rotterdam im „Laus stultitiae" als die Kraft hinstellen
sollte, die allem Verstand entgegen die Welt regiere. Heiter,
frei wollte man die Güter des Lebens beherrschen; und es ist
ein merkwürdiges Schauspiel, wie in dieser Zeitenwende all
diese so kühn zum Genüsse des Daseins aufgebrochene
Jugend flügellahm zurückkehrt, als sei — als furchtbares Argument

für Moralisten — die Seuche, von der Dürer an seinen
Freund Pirckheimer aus Venedig schreibt: Alles, jung und
alt werde hier von ihr hinweggerafft — als sei diese Franzosenkrankheit

des 16. Jahrhunderts, der Hutten mit 36 Jahren
erliegt und der auch Pirckheimer nicht entgehen soll, zur Strafe für
menschlichen Frevelmut geschickt worden.

Es ist eine so kurze Zeit, die diese Humanisten zwischen den
Schranken des Mittelalters, die sie wegräumen, und den Härten
des reformatorischen Kampfes verbringen — zuerst euphorisch —
dann so bald bedrängt mit ihrem Ruhm und ihrem Glanz und
allem, was sie sich gegenseitig verliehen haben — beiseite geschoben.

Ihre Zeit hat etwas von einem Versuch an sich, auch ihre
Menschen. Wir haben die Profilzeichnung vor uns, die Dürer
im Jahre 1503, dem Todesjahr von Pirckheimers Frau, von
seinem 33-jährigen Freunde Willibald gemacht hat. Ein
leidenschaftliches Antlitz, wie von innen gehämmert, klug, aber mit

581



eiiier gewissen geniesserisch-eigensinnigen Stumpfheit. Etwas
unfertig Mächtiges steht uns vor Augen, als Entwurf zu einem
besondern Menschentypus, der sich in Deutschland nicht durchsetzen

soll. Das Edle des sehr jungen aber schon bittern Mundes,

des kühnen Kinns verliert sich im stiernäckigen, rohen,
verfetteten Hals. Rasse und ungeformte Schwere, Ernst und

Stumpfheit und ein fast niedriges Sichgehenlassen ist in diesem

Haupt gegensätzlich vereinigt. Von besonderer Schönheit, von
den andern Zügen gesondert, ist nur das Ohr. Ein wirklich
fertiges Gebilde, wie das Ohr eines Musikers mit der schön

geschwungenen, dem Schall wie dem leisesten Anhauch geöffneten
Muschel, die so geistreich geführt und am Kopfe fest verankert
ist. Pirckheimer war ein wunderbarer Zuhörer, er hatte einen
sichern Sinn für geistigen Wert. Entscheidendes schien ihn zu dem
schweren, oft enttäuschenden und bei Selbstlosigkeit so

grossen Amtes des reichen Förderers zu bestimmen; aber
etwas Eigenwilliges und Rechthaberisches Hess ihn als
Mäzen oft die Linie brechen. Er war alles zugleich und
doch nichts ganz, Soldat — und doch erschreckter Zuschauer
des Soldatenhandwerks und seiner Grausamkeiten. Wie deutlich

steht dies in seiner Schilderung des Schwabenkrieges, an

dem er als Führer des Nürnberger Reichskontingentes
teilnahm. Alle unvergesslichen Stellen dieses Buches sprechen von
Mitleid; wie jene, wo er die verhungernden Engadiner Kinder
schildert, die von zwei alten Weibern auf die Weide getrieben
werden und auf allen Vieren nach Gras suchen : „Als ich dies
gesehen hatte, konnte ich meine Tränen nicht zurückhalten, während

ich das elende Los der Menschen beklagte und die Furie
des Krieges verwünschte". Ja, alle gehobenen Stellen gehören
dem Mitleid an, derselbe Pirckheimer konnte aber auch wettern
gegen „die Memmen, die immer von Frieden winseln, in einer
Welt, in der noch so viel zu bereinigen ist".

Pirckheimer lebte in Nürnberg ein wenig wie ein fremder
Paradiesvogel. Er wurde ehrenvoll behandelt, auch angestaunt,
aber hinter seinem Rücken wurde so vieles was er tat und
schrieb bekrittelt, und er gehörte — wie einmal einer seiner
Freunde schreibt — zu denen, die man zwar zu allen Ehren
aufsteigen lässt, denen man aber, wenn sie nicht dabei sind, ein

schlimmes Ende prophezeit. In der hohen Verwaltung, im Ge-

582



biete der Staatsfinanzen, der Steuerpraxis, des Rechtes, der

Schulpflege, des Verlags- und Bibliothekswesens, als Soldat —
und vor allem als angesehener überlegener Unterhändler in

Fragen der reichsstädtischen Aussenpolitik — unentwegt hat er
dem Stadtstaat nach guter Väter Sitte gedient. Er fühlte sich

eins mit diesem Staate, und sein gemeinnütziges Wirken hatte

tiefe Wurzeln in jenem Herkommen, das in Goethes Wilhelm
Meister, Wilhelm vertritt, der den unwägbaren geistig-sinnlichen
Wert, der den Besitzenden mit der Gemeinschaft verbindet, in
so altreichsstädtischer Weise, gegen seinen Schwager Werner

verteidigt, welcher Wert nur als etwas durch Geld Messbares

betrachtet, was ihn dann zur öffentlichen Sache, zum Staate
in ein lebloses abstraktes Verhältnis führt. Pirckheimers Beziehung

zu Nürnberg war trotz der Spannung, die zwischen ihm
und seiner Stadt zeitlebens bestand, in den Tiefen des Herzens
noch diejenige einer natürlichen Identität mit dem zu einer tiefen
Schicksalsgemeinschaft verbundenen Gebilde der einzigartigen
überblickbaren Heimat. Aber trotz dieser vielseitigen, unablässigen

öffentlichen Tätigkeit ist Pirckheimer seinen Landsleuten,
die oft stolz auf ihn waren, nie ganz geheuer gewesen. Immer
wieder kam es zu Konflikten, immer wieder musste er seine

Tätigkeit im Rate unterbrechen, oder er kam wegen Anschuldigungen,

seinen sehr freien Wandel betreffend, ins Verhör.
Für Unannehmlichkeiten allerdings, wusste er sich reichlich

zu entschädigen. Er schuf sich eine eigene glanzvolle Welt in der
alten angestammten. Wie er zurückkehrte, begann ja das Eis
für die neue Bildung schon zu brechen. Der letzte Mann aus
der Fremde, der als Humanist im Gefolge der Juristen nach

Nürnberg gekommen war, und der im Unterschied zu seinen

Vorgängern das Nürnberger Patriziat zu fesseln gewusst hatte,
ist Conrad Celtis, der dem Modernen durch eine ganz
bestimmte, dem Stadtgeschmack angemessene, zurückhaltende,
etwas gezierte Manier Eingang verschaffte. Spuren jedoch von
poetischer Inspiration sind bisweilen vorhanden bei ihm. In den

besten seiner Gedichte, wie etwa der Grabschrift von Pirckheimers

Vetter, Johann Löffelholz, den Celtis „Janus Codes" taufte
findet man, neben einer nicht allzu aufdringlich zur Schau

getragenen Gelehrsamkeit in einzelnen Stellen Schönheiten, die
an die einzige wirkliche Dichtung des deutschen Humanismus aus

583



der Zeit seiner tastenden Versuche, an den herrlichen „Ackermann
aus Böhmen", anklingen. Celtis war lange Pirckheimers Gast. Wer
war nicht sein Gast? Es Hessen sich Stunden ausfüllen nur mit
der Aufzählung. Zu dem Bild seines Wesens und seiner nach

überall hin sich ausbreitenden Menschlichkeit gehört diese
europäische Geselligkeit. Alles was die Welt damals an bedeutenden

Gelehrten besass, trat mit Pirckheimer in brieflichen Verkehr,
und wer durch Deutschland reiste, kehrte bei ihm an. Seine Tafel

war immer gedeckt; das europäische Gespräch in lateinischer
Sprache riss in seinem Hause niemals ab. Er hatte jene völlige
Freiheit und soziale Ubiquität erreicht, die es ihm erlaubten
mit Fürsten und Gelehrten, mit weisen Sonderlingen, mit
reichen Kaufleuten, Schwarmgeistern, Revolutionären und was die
Zeit so mit sich führte, selbstverständlichen Umgang zu pflegen.

Wir sehn ihn in der unvergesslichen Lage auf dem Schiff im
leichten Morgennebel auf dem Bodensee, unterwegs von Lindau
nach Konstanz. Das Schiff führt den Kaiser Maximilian. Zwei Tage
vorher hatte sich der Herrscher eingeschlossen, hatte er mit
niemand reden wollen, nach der Nachricht von der Schlacht bei
Dornach. Jetzt wieder gelassen, sitzt er unter einem Baldachin,
am Heck der grossen Barke. Er lässt Pirckheimer rufen: „Setzt
euch zu mir, sagt er ihm, und hört meinem Reiterlatein zu", und
dann beginnt er einem Schreiber die Memoiren seines bewegten
Lebens zu diktieren. Ein anderes Mal ist der Tisch im Pirck-
heimer'schen Hause zu ungewohnter nächtlicher Stunde gerichtet

worden, und der Hausherr sitzt beim Wein mit einem müden

Gast, von dem es heisst — wer ihn einmal gesehen habe, könne
seinen dunkeln, blitzenden Blick nicht mehr vergessen — der
Mann ist Martin Luther, 1518 von Augsburg zurückkehrend.
Luther hat Pirckheimer ungeheuer interessiert, aber vielleicht
nicht mehr. Das Bedeutende an Luther war Pirckheimer erkennbar,

das aber, was hinter dieser menschlichen Bedeutung wirkte,
das erschreckte ihn. im Beginn der Reformation bitten sich
Freunde von nah und fern bei Pirckheimer die neusten Schriften
von Luther aus. Ein grosser Teil ausländischer Briefe an
Luther geht durch Pirckheimers Hand. Seit jungen Jahren ist
Pirckheimer auch mit Melanchton befreundet, welcher den
„heiteren Weisen von Nürnberg" schon in Tübingen besang. Die

engen Beziehungen haben gedauert, bis sie vom Tode gelöst

584



wurden. Pirckheimer war begierig auf Menschen, er fahndete
nach ihnen. Wie hat er Beatus Rhenanus bestürmt, bis er ihn in
brieflichen Verkehr mit dem Fürsten der Gilde — Erasmus —
gebracht hatte. Nach Nürnberg gelangte der Rotterdamer nie, so

viel Pirckheimer ihn dazu ermunterte, aber für alles was Pirck-
heimers Lebensumstände waren, hat er sich in seinen Briefen
interessiert. Von den Schwestern und Töchtern Pirckheimers, den

so freudig evangelisch und geschmackvoll gemässigt an der

neuen Bildung teilnehmenden Klosterfrauen, hat Erasmus
geschrieben: England habe die Frauen und Töchter des Morus —
Deutschland aber habe die Pirckheimerinnen.

Manchmal ertrug der Nürnberger Stadtkreis so viel Natürlichkeit

in den Beziehungen zu Menschen nicht. In Italien hatte
Pirckheimer in einem engen Freundeskreis mit Giovanni Pico
della Mirandola und Gian Galeazzo San Severino, Ludovico Moros

Schwiegersohn, gelebt. Er blieb in Briefwechsel mit ihnen,
aber er meinte einmal, das Anklingen an die italienische
Erinnerung beschwere ihn, das sei unwiederbringlich und ziehe einem

nur ab von dem Täglichen, was man zu tun habe. Der Graf von
San Severino, Gian Galeazzo, besuchte ihn im Jahre 1502.
Damals lagen die Nürnberger gerade in Fehde mit dem Markgrafen

Casimir von Brandenburg. Dieser griff die Stadt an.
Die Nürnberger, unter der Führung eines Ratsherrn, rückten
ihm entgegen. Sie wurden geschlagen, es gab 400 Tote, die
andern strömten in regelloser Unordnung in den Schutz der
Mauern zurück. Hier nun tritt Pirckheimer in Aktion. Mit
frischen 800 Mann nimmt er draussen vor dem Frauentor Stellung.
Sein italienischer Gast, der einen mächtigen Federhut trägt,
reitet neben ihm, das ärgert die Nürnberger. Pirckheimers
Truppe kommt nicht zum Schlagen, aber die Markgräflichen
ziehen schleunigst ab. Alles wendet sich nun gegen den wehrhaften

Humanisten, er habe hochmütig zugeschaut mit seinem
Teufels-Galeazz. Der Galeazz habe beim Ausrücken seinen
närrischen Federhut geschwenkt und habe dadurch die Flucht der
Geschlagenen beschleunigt. Der Rat fordert den Italiener zum

sofortigen Verlassen der Stadt auf; das ewig Schildbürgerliche
deutscher Reichsstädter dringt durch. Pirckheimer muss sich

während Tagen in sein Haus einschliessen und kann sich nicht
mehr zeigen.

585



Von dem aber, was die Enge ihm antat, hat er sich immer*

sehr rasch in der Weite erholt. Er ist in alle grossen deutschen

Fragen hineingezogen worden : in die grundlegende des

Reichszusammenhangs und die einst so deutsche der ständischen
Individualität, in die soziale der Handwerker- und Bauernnot,
in die Spannung zwischen Fürstengewalt, Feudalismus und

Grossbürgertum — lauter Fragen, die im damaligen Frankreich
raschen, radikalen Lösungen entgegendrängten; auch in der

Jugendfrage, als einer geistig-prinzipiellen, wurde er zur
Auseinandersetzung, zur Stellungnahme veranlasst.

Ein getaufter Jude namens Pfefferkorn, hatte 1500 bei Kaiser
Maximilian den Antrag gestellt, „es möchten sämtliche rabbi-
nischen Schriften —• da sie das Christentum und die Christen
lästerten — verbrannt werden." Der von Erasmus später in

einer Apotheose gefeierte Pforzheimische Humanist, Johann
Reuchlin, war einer der gründlichsten Kenner der mittelalterlichen

jüdischen Literatur. Als Schiedsrichter angerufen, sprach
er sich mit Schärfe gegen Pfefferkorns Antrag aus, und nun
fielen die Kölner Dominikaner unter Führung des Inquisitors
Hokstraeten über den stillen Gelehrten her. Es entstand einer
dieser für das Humanistenwesen so bezeichnenden — im neuen
Besitz der Druckerpresse begierig vervielfältigten —
publizistischen Dispute, in welchen vorerst lauter antiker Polemik
entliehene, oder etwas plump nachgebildete Pfeile von Lager
zu Lager abgeschossen wurden. Reuchlin erhielt bei diesem
Streite die ganze Schar der Humanisten ohne Ausnahme als
liberalen Zuzug; sie schlugen sich gegen den Vorschlag der
Ausmordung eines Geistes, der für sie Forschungsgegenstand
war, wie alles andere auch. In diesem Kampf entstanden jene
berühmten Dunkelmännerbriefe, das geschlossenste satirische
Werk, das Deutschland je hervorgebracht hat. Und dieses Buch,
an dem auch Pirckheimer mitarbeitete, steht weit über
dem sonstigen Ton der Dispute. Pirckheimer verurteilte die
Grobheit der Polemik, er ermahnte Reuchlin zu Würde und

philosophischer Ruhe. Zuletzt hat er als Arbiter alles
kontrolliert, was in dem Streite von Reuchlin'scher Seite
herausgegeben wurde. 1517 griff er selbst in den Streit ein. Wie
immer, wenn die damaligen Humanisten nach den Mitteln
suchten, die später Voltaire zur Vollendung ausgebildet hat,

586



wandten sie sich an Lukian. Unter Lukians Gesprächen schien
Pirckheimer „Der Fischer" gut auf Reuchlin zu passen. Er
übersetzte diesen Dialog und transponierte ihn auf zeitgenössischen

Inhalt hin. Dies ist die Schrift, die Pirckheimer den

Ruf eines Reformators der Kirche eingetragen hat. „ihr habt,"
ruft er den Gegnern Reuchlins zu, „den eifrigsten Verteidiger
Eures Glaubens einen Halbjuden genannt, ach, wenn ihr
doch mehr Eifer für die milden Lehren Christi
hättet". Der erste Teil der Apologie befasst sich mit
den sittlichen Gebrechen der Gegner Reuchlins. Der
zweite Teil enthält dann Pirckheimers positive Forderungen,
sie starren von polemischen Waffen: wie zieht er gegen die
scholastische Dialektik los: die Amplifikationen, Häcceitäten,
Quidditäten, Korrolarien und Porismata. Er verlangt für den

wahren christlichen Theologen die Kenntnis Piatons, scharfe
historische Kritik, an der Rechtslehre geschultes Denken;
dann zählt er auf, wen er in diesem Sinne für wahre Theologen
halte. Ueberraschende Zusammenhänge entstehn: Luther, Erasmus,

Johann Eck, Giovanni Pico della Mirandola — um nur
einige zu nennen —, nichts ist mehr angefeindet worden als
diese Auswahl. Es ist kein Zweifel, wenn man diese zur
Textkritik aufrufende moralistische Schrift genauer betrachtet,

so führt von ihr ein Weg an Luther und den andern*

Reformatoren vorbei in gerader Linie zu Kornhaert, zu den So-

cinianern und Arminianern, von da zu den Deïsten. Diese theo-
logisierenden Humanisten sind die Begründer des theologischen
Rationalismus — das heisst der souveränen Reflexion des
menschlichen Verstandes über den Glaubensinhalt, und es ist
nun gerade bei Pirckheimer merkwürdig zu sehn, wie er dies
fühlt, davor erschrickt und in einigen Sätzen das ganze
humanistische Programm, die synkretistischen oder wahrhaft bild-
ungsmässigen Aufforderungen wieder zurücknimmt und auf die
reinen Evangelien verweist, deren Aufnahme im kindlichen Sinne

all diesen Erwägungen überlegen sei.
Das Eigentliche an dieser massvollen und weisen Apologie,

wie an allen Schriften des Humanismus, ist aber doch das

Literarische. Dahin zielt auch das Lob — immer wieder
formales Lob —, das Ereignis bleibt ein literarisches; „das Büchlein
Werde in allen literarischen Kreisen, auch bei Convivien vor-

587



gelesen", schreibt Stadius aus Wien. Erasmus allein weist
darauf hin, was der Schrift ihren eigentlichen Wert verleiht:
„Hier hat auch das Herz Dich beredt gemacht", sagt er,
und das stimmt.

Und dennoch haben alle diese theologischen Produkte, die

aus dem Humanistenkreise kommen, etwas Scheinhaftes an sich,
durch das vertrauliche, etwas selbstgefällige Wesen, in welchem
sie sich vernünftig räsonierend zu den gefährlichsten Fragen
stellen — mit einem seltsamen Optimismus vor dem tragischen
Grundwesen der Welt. Unwirkliches ist hier vorhanden.
Auf einem begrenzten, alltäglichen Gebiet wird das, was in

geistlicher Beziehung zu sagen ist, deutlicher werden — ich

gebe ein Beispiel: Ulrich von Hutten, diese schneidende Gestalt
zwischen erniedrigtem Cherubim und Desperado er, der fränk-
kische Ritter, schreibt an den Nürnberger Patrizier; ,,Ob unsere
Behausung auf dem Berg oder in der Ebene liegt, sie ist
nie zur Behaglichkeit sondern nur zum Schutze erbaut, von
Wall und Graben umgeben, innen ungeräumig mit Vieh- und
Pferdeställen zusammengedrängt, daneben finstere Schuppen
voller Kanonen, Pech und Schwefel und was sonst noch zur
kriegerischen Ausrüstung an Waffen und Maschinen gehört.
Ueberall der Gestank des Schiesspulvers, dann die Hunde mit
ihrem Unrat, das duftet lieblich und angenehm, sollt ich meinen.
Reitersleute kommen und gehn, auch Raubgesindel, Diebe und

Wegelagerer, denn gewöhnlich stehn unsere Häuser offen, und
unsere Leute wissen selten, was einer ist, oder fragen nicht
viel darnach. Man hört das Blöken der Schafe, das Brüllen
der Ochsen, das Bellen der Hunde, das Schreien der
Feldarbeiter, das Rumpeln und Gerassel der Karren und Wagen,
ja, in unserer Gegend, wo die Wälder nahe sind, auch das

Heulen der Wölfe. Der ganze Tag ist mit Angst und Sorge
um den nächsten, mit fortgesetzter Bewegung und dauerndem
Sturme ausgefüllt." — Das ist die Wirklichkeit des
Jahrhunderts. Pirckheimer dagegen berichtet vom Schlosse seines

Schwagers aus: „Wohin man auch immer blicken mag, alles
blüht, alles lacht, sodass nicht allein das Auge durch einen
so lieblichen Anblick ergötzt, sondern auch das Gemüt wunderbar

erheitert wird... Obschon alles höchst anmutig ist, so

bietet doch eine uralte Grotte ein wunderbares und liebliches

588



Schauspiel dar. Sie liegt nicht weit vom Eingange in das Dorf,
tief unten im Tale, an einigen Quellen, so kunstgerecht in

lebendigen Stein gehauen, dass ein Einsiedler recht bequem
da hat wohnen können; oben wird sie von weit sich
ausbreitenden Bäumen und kriechendem Epheu bedeckt, innen aber

sprudelt neben dem Eingang ein kühler Quell hervor, sehr
süssen Geschmacks; im Winter ist sie warm, aber im Sommer

ganz kühl und so wie man die Grotte Apolls und der Musen
schildert. Denn in dem freundlichen Gebüsche und dichtem
Gesträuche nisten allerlei Vögel und schmeicheln unaufhörlich
mit süssem und geschwätzigem Gesänge den Lüften... Früh
nach der Morgenandacht beobachtete ich vom Turme mit vielem
Vergnügen, wie die blökenden Schafe in zwei Herden zur
Weide ziehn... Oft lade ich mir Dorfleute ein, besonders
an Feiertagen, und unterhalte mich mit ihnen über den

Landbau und über die Natur. Darauf nehme ich wieder
ein Buch zur Hand, ab und zu ein theologisches, oft
etwas Altklassisches, besonders gern Bücher über die
Sitten der Menschen und die Herrlichkeit der Natur, sodass
ich bis tief in die Nacht hinein wache, um bei hellem Himmel
mit meinen Instrumenten den Lauf der irrenden Sterne zu

verfolgen. Denn drei Hauptgestirne sind jetzt nachts an unsrer
Himmelskugel sichtbar. Endlich, ohne noch etwas zu geniessen,
gehe ich zur Ruhe... Wollt ich Dir schreiben, wie mich dies
freie Leben hier erquickt, wie mich diese Einsamheit anheimelt,
wie glücklich mir die Landsleute erscheinen, wenn sie ihr eigenes
Glück nur zu schätzen wüssten, ich müsste Dir ein langeis
Liedlein singen..." — Schäferidyllen aus dem 18. Jahrhundert
— unwirklich und leicht unheimlich wie jene vor dem Erscheinen
des steinernen Gastes, der französischen Revolution — hier
im Jahrhundert der Bauern- und Religionskriege. Es lässt sich
der grosse Gegenstand von Pirckheimers Verhältnis zur
Reformation nur berühren. Wie alle Humanisten hat er ihr Kommen
bereiten helfen, und wie die meisten wich er erschreckt und
enttäuscht zurück, als sie mit dem elementaren Wesen, dem

kahlbrennenden, raumschaffenden Wesen aller wirklichen Neuerung

sich durchsetzte, und die ungeheure Verantwortung deutlich
wurde, die nun auf ihren Erben lag. Wirklich in der Tiefe ver-
stehn konnte ein Pirckheimer den Vorgang nicht.

589



Von der Mitte der 40ger Jahre an war er ein schwer kranker
Mann — er konnte vor Schmerzen nicht mehr gehn, er musste
sich aufs Pferd heben lassen, um hinüber ins Ratshaus zu

gelangen; aber in seinen jungen Jahren, wie später in den

Zeiten der Anfechtung, bis zu seinem 58. Jahre, besass er ein

grosses, seltenes Gut: er hatte im Leben einen Begleiter durch
den hindurch er das Grosse, das in seinem unermesslichen
Jahrhundert vorging, doch wie einen Schauer spürte. — Albrecht
Dürer, dieses reine Gemüt, steht neben ihm, wie ein Bote
aus einer höhern Sphäre. So menschlich heiter dieser selbst
am Menschlichsten seines reichen Freundes teilnimmt, er ist
doch selbst nie wirklich davon berührt. Er lebt im Gesetz
eines wahrhaft produktiven Lebens, das einer höhern Ordnung
angehört. So wandelt er wie aus anderm Stoff neben dem

pelzverbrämten, eifrig redenden Ratsherrn — auf dem Gemälde

„Marter der zehntausend Christen". Er bleibt immer aus diesem
andern Stoff, und je tiefer Dürer die Wirklichkeit anfasst, sie
fesselt, bis zur handwerklichen Gründlichkeit oder zur Theorie,
so sehr er alle schweifenden Mächte zwischen Mensch und
Natur zu verscheuchen sucht, entliehene Kunstmittel, ja
bisweilen pedantische Methoden anwendet, um die Wirklichkeit
einzufangen, zu steigern — diese Dürer'sche Wirklichkeit
behält doch etwas Jenseitiges, was man in anderer Weise auch
in der nüchternsten Musik von Bach findet. Es besteht zwischen
Dürer und Pirckheimer ein wunderbares Verhältnis des Taktes,
das völlig von Dürers Person bedingt ist, da Untergeordnetes
—- das ein im doppelten Sinne so ungleiches Verhältnis
gefährden könnte — an ihn gar nicht herankommen kann. Er ist
immer auf das Höchste ausgerichtet, und ein Gefühl für das

Unaussprechliche, Einzigartige der menschlichen Lage ist
ihm beständig gegenwärtig — bis zur Angst; dafür
zeugt das erschütternde Wort, das er in Brüssel in sein Tagebuch

einträgt: Dieser Mann Luther habe ihn von einer grossen
Angst befreit. Und so ist es für ihn, und um das geht es

— nicht wie bei Pirckheimer um ein Interesse und eine
Diskussion. Dürer kommt immer von sehr weiten innern Wegen
zurück, sein geistiger Besitz ist wirklich erworben. Wenn er
mit Pirckheimer — was selten vorkommt — streitet, so steht
bei ihm eine Ueberzeugung gegen eine Ansicht des Andern.

590



Melanchton berichtet von einer solchen Auseinandersetzung der
beiden. Es geht um eine theologische Frage. Pirckheimer braust
seiner Art gemäss plötzlich auf: „Derartiges kann man nicht
malen", sagt er, um den Maler an seinen Platz zu stellen.
Aber Dürer antwortet mit solchem Ernst: „Was Ihr vorbringt
kann man nicht einmal sagen", sodass das Gespräch abbricht.
Dürer versucht nur selten einzugreifen.. Einmal fragt er den

Freund warum er nicht Deutsch schreibe; dieser lateinische
Stilist war nämlich ein Anderer in der eigenen Sprache.
Nirgends sehen wir dies deutlicher, als in dem „Bellum Suitense",
dem Schweizer- oder wie wir sagen, dem „Schwabenkrieg".
Sein Latein besitzt hohe Klarheit, Eleganz und Durchsichtigkeit,
aber, wenn man die naiv frische Darstellung Etterlins, des
Luzerner Geschichtsschreibers, heranzieht, den er für die
allgemeinen, nicht selbst erlebten Stellen des Buches einfach
überträgt, da sieht man, dass eine organische Uebersetzung von
Wort und Gedanken nicht stattfindet. Das Sinnliche der Sprache
verkümmert, es ist eine Sterilität des Ausdrucks, die uns
keinen Augenblick ohne den Argwohn lässt, ob die Worte
sich decken mit dem, was er sagen wollte, oder ob die Wendung
gewählt wurde, weil sie sich an dieser Stelle gut ausnahm.
Es wären hierfür viele und schlagende Beispiele zu geben.

Dürer hat dies gespürt und hin und wieder leicht darauf
hingewiesen. So lange er da ist, wird alles was Pirckheimer
bewegt, wie von einem läuternden Strahl getroffen. Die
merkwürdigen, ernsten und einfachen Stellen, die so stark herausi-
fallen aus dem sonst gequälten und oft mühsam witzigen
Lob des Podagra, das Pirckheimer während seiner Krankheit
schrieb, oft scheinen sie wie Stücke eines Gespräches mit dem
Freund. Bisweilen wehrt sich Pirckheimer gegen die stille
Deberlegenheit, hin und wieder zeigt er seine Macht, seine

Bildung leistet ihm Dienste hierbei, bisweilen macht sich sein
Unmut Luft in boshaften Bemerkungen — zum Beispiel über
Dürers Frau —, im Ganzen aber hat Pirckheimer überall, wo
es ihm möglich war, Dürer gefördert, ohne ihn allzu sichtbar
zu verpflichten. Er hat ihn zum höchsten Besitz des Gemeinwesens

gerechnet, er wusste, dass er ihm alles Erhebende,
Steigernde, sittlich Fördernde verdankte, das ausgeht von einem

wahrhaftigen Wandel. Mit unzähligen Stellen liesse es sich

591



belegen, wie sehr er ihn geliebt und nach seinem Tode
betrauert hat.

Nicht lang hat er den Lebensfreund, der einst als
Goldschmiedsohn im Hinterhaus seines Grossvaters aufgewachsen
war, überlebt. Von Dürers Kunst ahnte er etwas. Ihn zog aber

vor allem das Stoffliche an, so wie er Bibliophile war, die
herrlichste Bibliothek deutscher Lande auf ererbtem Büchergut

aufbaute, so wie er kostbare Edelsteine sammelte und
Pelze, alte Stoffe — so liebte er an den Arbeiten seines
Freundes, das Antiquarische und eine gewisse skurrile
Symbolik, die man in Dürers Kunst zum Teil wohl als Tribut an den

Geschmack Pirckheimers und seines Kreises betrachten kann.
Für keine Dürer'sche Arbeit hat Pirckheimer sich unmittelbarer
interessiert, als für den „Triumphzug Maximilians" mit seiner
metaphorisch krausen Heraldik.

Aber gerade solche Missverständnisse haben schaffende
Gestalten oft in ihrer nächsten Nähe nötig, damit das Eigentliche
sich in ihnen spanne. Wenn in Dürers Kunst selbst etwas zu

spüren ist von dieser Retardierung des neuen Bildungs-Prozesses

in Nürnberg, wenn das Nürnberger Patriziat die neue
Bildung nach langem Zögern schliesslich respektiert hat, so
nahm sie sie dann auch ganz als ein Standesvorrecht in
Anspruch und verhielt sich gegen eine Demokratisierung der
Bildung so ablehnend wie möglich. Es ist aus dem Geiste des

Pirckheimer'schen Humanismus heraus geschrieben, wenn es

in der Denuntiation des Hans Sachs heisst: „Indignor indoc-
tissimis idiotis idem licere, quod aequum fuerat doctis tantum
permittere" — zu deutsch: Quod licet Jovi non licet boVi.
Hans Sachs beginnt einen neuen Kampf für die demokratische

Rezeption des Humanismus. Pirckheimer hat all dies
sehr spät erst kommen sehn und hat dann gemeint, man hätte
solche Bestrebungen früher fördern sollen; manche Härten der
Reformation wären dadurch vermieden worden.

Denn auch die Reformation musste der Rat in die Hand
nehmen, wollte er die bestehenden Machtverhältnisse wahren.
Und mit dieser obrigkeitlichen Reformation, die nun kam, hatten
die Humanisten nichts zu tun. Es ist ein aussichtsloses
Unterfangen, die Reformation und die Humanisten gegeneinander
zu stellen. Sie stehn auf zwei verschiedenen Seiten der Erde

592



— so wie Luther und Erasmus durch eine Welt getrennt sich

gegenüber stehn: dem Einen geht es um Religion, dem

andern um ein sittliches Paradies, in welchem eine reine Moral
die Sicherheit gewährt für das Blühen einer hohen Bildung.
Erasmus fuhr still von der Stadt Basel ab, von einer wortlosen

Menge begafft — nach dem Bildersturm. An Pirckheimer
hatte er geschrieben: „Wo immer die lutherische Lehre regiert,
da ist der Untergang der Wissenschaft." An Zasius schrieb
Pirckheimer: „Ich bekenne, dass ich anfänglich auch gut lutherisch

gewesen bin, wie auch unser Albrecht selig, denn wir
hofften die römische Buberei sollte gebessert werden; aber so

man zusieht, hat sich die Sache also verändert, dass die

evangelischen Schandbuben jene Buben fromm machen." Am
nächsten ging Pirckheimer das Ergehen seiner Schwestern, seiner

Töchter, die Klosterfrauen waren und die bis zum Schlüsse

tapfer durchhielten. Ueberall wo an Stelle des Herkommens
das neue Wort zum Gesetz wird, überall wo der gewöhnliche
Gang des Lebens durch das Ausserordentliche gestört wird,
öffnet sich die Unterwelt. In Nürnberg war es nicht anders.
Pirckheimer hat mit sehr edlen Waffen bis zuletzt gekämpft
gegen das Andrängende, gegen das Neue, das jetzt heraufkam.
Aber klares, richtiges Denken — Leidenschaftslosigkeit — was
vermögen sie gegen die Leidenschaft, in der eine neue Zeit
geboren wird? Gegen die revolutionäre Grundwelle, die sich
jetzt erhob, hat Luther, der selbst aus der Leidenschaft
Geborene, andere Worte gebraucht: „Darum soll man zuschmeissen,
und gedenken, dass nichts Giftigeres, Teuflerisches sein kann,
würgen und stechen, heimlich und öffentlich, wer da kann,
denn ein aufrührerischer Mensch."

Pirckheimer und diejenigen, die seine Genossen waren traten
nun hinter die Hüllen zurück. Es schien als müsste das
17. Jahrhundert mit seinem grossen Krieg in Deutschland das

Bestreben dieser Männer zuschütten. Am Ende des 18.
Jahrhunderts aber waren sie allesamt wieder da — wie neugeboren,
wie befreit diesmal, erfüllt im wahren deutschen
Humanismus, mit dem am höchsten gesteigerten Sinn für
Gegenwart, dem Streben, von dem uns schlangengleich
umwindenden Begriff der Zeit, frei zu werden, weder an ein
Gestern mit Wehmut zurückzudenken, noch ein besseres

38 593



Morgen herbeizusehnen — noch dem allzu Flüchtigen des

Augenblicks Untertan zu sein: sondern mit dem Heute das

Dauernde, das Wirkliche aller Zeiten zu umfassen und in
diesem voll und stark und ohne Furcht zu leben. Dies ist
ewiger Humanismus.

Zwei Sonnetten von John Keats

Uebertragen von Max Geilinger

I

Auf dem schottischen „Schneeberg"

Lies mir von deiner Weisheit, Muse, laut
Auf dieses Schneebergs Haupt, wo Nebel schweift.
Ich schau in Schründe; ein Gedämpfe braut,
Die Krachen bergend — just so viel begreift

Die Menschheit von der Hölle; blickst du auf,
Ziehn Nebelschwaden überm Haupte — just so viel
Weiss unsre Menschheit von den Himmeln. Auf,
Um mich nebelt es im blinden Spiel.

So viel, so wenig ahnt das Ich vom Ich.
Auf Steingebröckel tretend mit den Schuh'n,
Witzloser Elf, und nur den Druck erspürend, weiss ich nun :

Die eignen Augen lassen mich im Stich

Und sehn nur Schrund und Dampf, im Nebelschwanken
Der Höhe wie im Reiche der Gedanken.

594


	Willibald Pirckheimer : akademischer Vortrag gehalten in Zürich am 14. Januar 1937

