Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 9

Artikel: Elemente zur Beurteilung Nietzsches
Autor: Kesser, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Elemente zur Beurteilung Nietzsches

von Armin Kesser

|
Biographische Methoden

Priedrich Nietzsche ist in den letzten Jahren die meistberu-

fene Instanz der deutschen Philosophie geworden. Wo heute
iiber Staatskunst, Philosophie, Seelenkunde geurteilt wird, fallt
sein Name, und es sind meist grosse Sitze, die wir zu horen
bekommen. Eine unabsehbare Kette von Biichern und Broschii-
ren, die alle seinen Namen tragen, zieht an uns voriiber, und
man weiss nicht, wann sie wieder abreissen wird. Ein altes
Spiel der menschlichen Einbildungskraft hat begonnen: Man
ruft das Vergangene in die Gegenwart vor, und es hebt jene
Zeremonie der Befragung, der Autoritits-Erforschung an, deren
Ausgang schon darum nicht zweifelhaft ist, weil der Fragende
und der Befragte so haufig eines sind. Aus diesem Grunde hat
der grosste Teil der heutigen Nietzsche-Literatur rein zeit-
geschichtlichen Wert, und es gilt von ihr, was Lichtenberg von
anderen Biichern sagte: ,,Solche Werke sind Spiegel: wenn
ein Affe hineinguckt, kann kein Apostel heraussehen.”

Unser Beitrag zur Beurteilung Nietzsches darf nicht im Sinne
einer neuen Auslegung verstanden werden. Es geht nicht da-
rum, das ,,wahre Bild” Nietzsches gegen zeitgendssische Miss-
deutungen zu schiitzen. Was wir zu geben versuchen, sind
einige Fingerzeige aus dem Werk Nietzsches auf deutsche Ge-
genwart und Vergangenheit; wir haben es mit bestimmten ein-
zelnen Ansichten zu tun, nicht mit einer Gesamtheit von Wider-
Spriichen, und diesen , Elementen’”, wie wir sie nennen wollen,
schreiben wir Modellcharakter zu, d. h. wir versuchen an ihnen
einige Ziige der deutschen geistigen Struktur klarzumachen.
Die psychologische Darstellung geht den umgekehrten Weg: sie
deutet das Zerrissene in Nietzsches Fxistenz aus einer urspriing-
lich tragischen Veranlagung und hebt die Widerspriiche auf, in-
dem sie sie als notwendige Glieder im Aufbau der Persénlich-
keit begreift. Auch die phanomenologische (,,wesenerschauende’)
Methode erweist sich hierin als Abart der psychologischen: sie

535



sucht das Werk und die Gestalt ,,aus sich selbst” zu deuten und
verzichtet mit betonter Verachtung auf alle Erklarungsversuche
zeitgeschichtlich bedingender Art. Vorziiglich die Literatur iiber
Nietzsche teilt sich in die beiden Grundrichtungen der mythologi-
sierend-kultischen und der nach Griinden forschenden soziolo-
gischen Biographik. Beide Darstellungsweisen werden einan-
der streng gegeniibergesetzt. Die kultische oder mit Nietzsche
zu reden: die monumentalische Beschreibungsweise vermeidet
alles, was das Gefiihl der Illusion, einer weihevollen Betrach-
tung von Grosse und Mass storen konnte. Innerhalb ihrer
Sprache wird ,nietzschisch” iiber Nietzsche geredet. Sie ist li-
teratur-theologisch gerichtet, wenn man uns den Ausdruck
nachsehen will. Die dichterischen Geistestaten werden als Offen-
barungslehre angesehen, und die Literaturhistoriker sind ihre
Ausleger, ihre Priester. Von diesem Typus ist das Nietzsche-
Buch Ernst Bertrams. Es ist ein nuancenreiches hochgescheites
Werk, das auf literarischem Gebiet den Fiihrermythos vorweg-
genommen hat, indem es den Leser gleichsam zur Entschei-
dung zwingt, sich entweder als Gefolgsmann oder als Feind
des Bewunderten zu bekennen. Es stellt in Nietzsche den lei-
denden Halbgott dar und macht ernst mit der menschlich-
frommen Uebertreibungslust, welche keine Abstufungen und
Grade kennt, sondern nur die absolute Norm.

Aber hat Bertram nicht vielleicht recht? Was zeichnet denn
das Genie, die wahre Grosse, vor dem Normalmenschen aus?
Ist es nicht dies, dass sie einiges ,besser’” machen als die an-
deren? Man bedenke: ein Satz, der schneller und genauer trifft,
eine Verszeile, die leichter, geschmeidiger, durchscheinender ist
als eine andere: diese Geheimnisse, dieses Mehr oder Minder
an Anmut, an auszeichnendem Konnen ist es, worauf alles be-
ruht; nur seinetwegen rithmen wir die einen als Gotter und
fithlen wir die andern als unsresgleichen. Es ist das Verhiltnis-
massige, das uns unerreichbar erscheint. Bertrams Buch erzieht
zur Bewunderung, aber es enthilt die Gefahr, dass es auch da
Grosse und Schicksal wittert, wo sich dem kritischen Blick nur
die einfache Lebensnot, die Willkiir der Umstande, die Un-
vernunft der Tatsachen zeigt.

Nietzsche hat wie wenig andere an den deutschen Zustanden
gelitten, und es wire zu wiinschen, dass sich die Forschung

536



einmal der Widersacher dieses Lebens bemichtigen wiirde, der
bedingenden Michte von Kultur, Wissenschaft und Politik. Was
bisher in dieser Richtung getan worden ist, bleibt freilich
unter dem Niveau der Kritik. Ein Beispiel dafiir ist Franz Meh-
ring, der als Literaturhistoriker oft ein scharfsinniger Histori-
ker, aber ein miserabler Kenner in Kunstsachen war. In seiner
»Lessinglegende” (1892) stellte er fest, dass Nietzsche der
Philosoph des Grosskapitals gewesen sei. Er habe mit Abscheu
und Grauen das grenzenlose Elend der industriellen Gesell-
schaft gesehen, ,,aber erblich belastet, im Schosse des Reich-
tums aufgewachsen (!), vermochte er nicht in dem Elend von
heute die Hoffnung auf morgen zu entdecken, und so suchte er
krampfhaft die Vernunft des Grosskapitals, woriiber er denn
freilich seine eigene Vernunft verlieren musste und leider auch
im traurigen Sinne des Wortes verlor.” Das Schicksal Nietzsches,
seine ziindende Zeitkritik sind ihm gerade recht, die sozialisti-
sche Kinderfibel zu illustrieren. Wir erwahnen ihn hier, weil er
fiir seine Richtung typisch ist. Er hat in ‘Nietzsche nur den
Funktionswert wirtschaftlicher Verhiltnisse gesehen, und ihn
damit seiner Bedeutung beraubt. Umgekehrt entfillt in der
mythischen Biographie ein wichtiges Element lebendiger Wir-
kung: die Reflexion vom Vergangenen auf das Bestehende, der
Anreiz, die Werke eines grossen Mannes nicht nur zu bewun-
dern, sondern auch zu benutzen, in Gegenwart und titige Kri-
tik zu verwandeln. Eine dritte Art der Biographik, die akti-
vistisch-mythische, wird spiter zu betrachten sein.

Man wende nicht ein, dass es unser Gefithl fiir Grosse be-
eintrichtigen konne, wenn man uns den Kaufpreis der mensch-
lichen Wiirde nennt: driickendes Elend, Verfolgung von innen und
aussen, Zerfall. Hier liegt der Grundfehler der Mythologen. Sie
driicken sich scheu oder liebevoll beschénigend (wie die Schwe-
ster Nietzsches) an der banalen Lebensnotdurft des Mannes
vorbei und scheinen zu vergessen, dass wir die Erfahrung der
Grosse nur auf dem Hintergrund des menschlich Alltidglichen
machen. Den Soziologen aber mochten wir sagen: Zeigt uns
die Macht der Verhiltnisse, aber auch den Kampf gegen sie!
Werft euch auf das, was ihr noch erkliren k6 nnt, aber hii-
tet euch vor isthetischen Urteilen! Es wire denkbar, dass uns
eine bequeme Verbindung beider Methoden, der verehrend-

537



formbedachten und der zeitgeschichtlich-kritischen die grosse
Nietzsche-Biographie brichte, die uns — trotz Bertram und Jas-
pers — einstweilen noch fehlt.

I1
Nietzsches Jugendkritik an Deutschland.

Die ersten Schriften Nietzsches, mit Ausnahme der ,,Geburt
der Tragodie”, traten als Kampfschriften auf. Sie waren er-
regte rhetorisch glithende Auseinandersetzungen mit dem Zu-
stand der deutschen Kultur unmittelbar nach dem deutsch-
franzosischen Krieg. Dem deutschen Biirgertum war eben erst
die Saat des Hegelschen Historismus aufgegangen. Das kul-
turelle Selbstbewusstsein fand sich in dem Waffensieg iiber
Frankreich gestiarkt, und nichts schien selbstverstindlicher, als
die strategische Ueberlegenheit in die kulturelle umzudeuten,
die militarische Macht mit der moralisch-geistigen gleichzu-
setzen. Die erste unzeitgemisse Betrachtung, ,,David Strauss,
der Bekenner und der 'Schriftsteller’””, zeigt uns deutlich, wo
Nietzsches Kritik einsetzte. In einer ausserordentlich kiihnen
Verbindung wurde das Kulturproblem zugleich mit dem politi-
schen aufgeworfen: ,Von allen schlimmen Folgen’, schreibt
Nietzsche, ,,die der letzte mit Frankreich gefiihrte Krieg hin-
ter sich drein zieht, ist vielleicht die schlimmste ein weitverbrei-
teter, ja allgemeiner Irrtum: der Irrtum der o6ffentlichen Mei-
nung und aller 6ffentlich Meinenden, dass auch die deutsche
Kultur in jenem Kampfe gesiegt habe und deshalb jetzt mit
den Kranzen geschmiickt werden miisse, die so ausserordentli-
chen Begebnissen und Erfolgen gemiss seien. Dieser Wahn ist
hochst verderblich: nicht etwa weil er ein Wahn ist — denn
es gibt die heilsamsten und segensreichsten Irrtiimer — sondern
weil er imstande ist, unseren Sieg in eine vollige Niederlage zu
verwandeln: in die Niederlage, ja Exstirpation des
deutschen Geistes zu Gunsten des ,deutschen

Reiches.”

Die Schrift gegen David Strauss ist u. a. durch den Neben-
umstand beriihmt geworden, dass sie den Begriff ,,Bildungs-
philister” in den Mund der Leute brachte. Nicht die Erfindung

538



des Wortes, das von Haym herriihrt, ist Nietzsches Verdienst,
sondern seine Verbreitung. Es richtete sich gegen den bieder-
minnischen Optimismus, der eine Mischung von Nationaldiinkel
und biirgerlicher Selbstzufriedenheit war. Auf der philosophi-
schen Stufe hat ihn Nietzsche als ,,Sokratismus” bekdmpft; min-
destens ist dies seine Formel dafiir. In Nietzsches polemischem
Stil sind noch die Wirkungen Schopenhauers zu spiiren und
seiner zornmiitigen Ausfille gegen den ,ruchlosen Optimismus”.
In den Jahren nach 1871 aber dréhnte ein ganzes Land vom
Optimismus. Es war die ,,Griinderzeit”, die eine Unzahl ge-
schéftlicher Unternehmungen hochbrachte und im Krach wieder
enden liess. Die unzeitgemissen Betrachtungen zeigen den jun-
gen Nietzsche als den radikalsten Diagnostiker dieser Epoche.
Was war ihm die Kultur, die er an die Einheit des Reiches zu
verlieren glaubte? Er nannte sie: Die Einheit des kiinstlerischen
Stiles in allen Lebensiusserungen eines Volkes. Der Deutsche
seiner Tage aber, meinte er, lebe in einem chaotischen Durch-
einander aller Stile, und diesem Zustande stellte er die ,wirk-
liche, produktive” Kultur der Franzosen gegeniiber. Die Bevor-
zugung der Latinitit, der Hinweis auf die in Frankreich voll-
brachte Einheit des kiinstlerischen Menschen mit dem Biirger,
tritt in diesen frithen Schriften noch als Mittel der Steigerung,
ja Provokation des nationalen Ehrgeizes auf. Nietzsche hat
sich noch nicht die gesamte Nation gegeniibergestellt, wie in
»Ecce homo” und im ,,Fall Wagner’”’, sondern nur einen Teil
von ihr: das siegestrunkene Bildungsphilisterium. Die Diskussion
wurde noch mit Deutschen unter Deutschen gefiihrt. Aber durch
alle Polemik hindurch schimmert schon das spitere Bekenntnis:
»lch glaube nur an franzésische Bildung und halte alles, was
sich sonst in Europa ,Bildung’ nennt, fiir Missverstindnis...”
Und: ,,Man ist beim Lesen von Montaigne, La Rochefoucauld,
Vauvenargue, Chamfort, dem Altertum niher, als bei irgend-
welcher Gruppe von... Autoren anderer Volker’ Die Sym-
pathie des jungen Nietzsche mit franzosischer Bildung und
Kultur hat den nationalen Exegeten vom Schlage Alfred Baeum-
lers erhebliche Schwierigkeiten gemacht. In seinem Buch
»Nietzsche der Philosoph und Politiker” (Reclam-Verlag 1931)
polemisiert er gegen eine Untersuchung O. Westphals, die aus
dem Kulturbegriff der Unzeitgemissen den Schluss zog,

539



Nietzsche habe in jene soziologisch, psychologisch und dsthe-
tisch eingestellte Opposition des Bismarck-Reiches gehort, de-
ren Zentralbegriff nicht der Staat, sondern die Gesellschaft war
(,,Feinde Bismarcks” 1930). Baeumlers These, dessen Werk
selber eine Umwertung aller ,,Werte Nietzsches” ist, besteht
in der Annahme eines ,staatlichen Nietzsche’’, einer national-
politischen Denkweise, die hinter den Unzeitgemissen stecken
soll. Er glaubt Nietzsche zu folgen, wenn er sagt: ,,Die Wirk-
lichkeit des Staates mit allen ihren Schrecken ist die dauernde
Voraussetzung einer Geburt des erlosenden Kunstwerks.” Die
Forderung Nietzsches nach einer originalen deutschen Lebens-
form enthalte zugleich die Vision und das Wunschbild einer
neuen Staatlichkeit. Welcher Art aber wire dieser Staat? Es
kann nicht zweifelhaft sein, dass die Reichsidee Nietzsches
nicht mit Bismarcks Qriindung zusammenfiel. Oder hitte sich
der junge Zuchtmeister der Deutschen nur die Maske des
erbitterten Gegners geliehen? War es vielleicht sein Ziel, den
Staatsbegriff strenger zu fassen, das Ideal hoher hinaufzu-
riicken, sodass am Ende aller Absichten nur ein veredeltes,
kulturell legitimiertes Bismarckreich stiinde? Die Frage ist
schwierig zu beantworten, denn es ist die romantische Mischung
von visionarer Unbestimmtheit und aktualistischem Furor, von
inhaltlicher Weite und Schirfe der Behauptung, welche den
Typus der unzeitgemdssen Betrachtungen ausmacht. Man ist
daher auf den fassbaren Kulturbegriff zuriickgegangen, um von
hier aus die Staatsanschauungen Nietzsches zu bestimmen. Die
Verwandtschaft mit dem Griechenideal liegt nahe. Hat Nietzsche
die Griechen richtig gesehen? Wer so friagt, vergisst zu leicht,
dass sie uns nur in der Erlebnisgeschichte der Winckelmann,
Goethe, Hoélderlin, Burckhardt, Nietzsche gegenwairtig sind. Alle
diesc Wiedergeburten, diese neuen Mythen aus antikischem
Urbesitz sind -an einem gemeinsamen Zeichen erkennbar: es
ist der Glaube an das Bildsam-Menschliche, an die Vereinigung
des Entzweiten unter der Form der Kultur. War es aber nicht
Nietzsche, der auf die aussermoralischen Krifte, die ,rauberi-
schen und tiegerhaften” Instinkte hingewiesen hat, auf denen
sich die griechische Kultur erhob? Das Stirkste, was die Geg-
ner des Kulturkritikers Nietzsche (und die Befiirworter seiner
Machttheorien) vorzubringen wissen, sind einige Sitze aus dem

540



kleinen Bruchstiick ,,Der griechische Staat” (1871). Hier wird
vom ,entsetzlichen Ursprung” des Staates geredet. Nietzsche
erinnert an das Sklaventum, das die griechische Kultur wesen-
haft bestimmt habe und wirft die Frage nach der Entstehung
des Sklaven auf. ,,Die Griechen haben es uns in ihrem volker-
rechtlichen Instinkte verraten, der, auch in der reinsten Fille
ihrer Gesittung und Menschlichkeit, nicht aufhérte, aus erzenem
Munde solche Worte auszurufen: ,dem Sieger gehort der Be-
siegte mit Weib und Kind, Gut und Blut, die Gewalt gibt das
erste Recht, und es gibt kein Recht, das nicht in seinem
Fundament Anmassung, Usurpation, Gewalttat ist’.” Der mili-
tarische Genius wird fiir den urspriinglichen Staatengriinder an-
gesehen, und dieses Stichwort ist es offenbar, das Alfred Baeum-
ler zu der kithnen Feststellung veranlasst, ,Nietzsche stehe
trotz jener einleitenden Sitze der ersten ,Unzeitgemissen’ (die
wir oben zitiert haben) nicht auf der Seite der Kunst und der
Bildung gegen das ,Reich’.” Es ist wahr, Nietzsche hat das
Barbarische in eine gefihrliche Nachbarschaft zur Kultur ge-
riickt, er hat es mit dem kiinstlerischen Schimmer des ,,Diony-
sischen” umgeben, er hat in jener kleinen Schrift iiber den Grie-
chenstaat selbst die Praevalenz des Staates iiber die Kultur zu-
gegeben, aber er hat mit einer Konsequenz, die durch keinen
Widerspruch aufgehoben wird, immer wieder das Gegenbild,
die Kehrseite aller machtpolitischen Veranstaltungen dargestellt:
die Selbstfindung des Menschen in den Formen einer reichen,
Form und Inhalt miteinander verschmelzenden Kultur. ,Wo-
hin”, fragt er, ,deutet diese naive Barbarei des griechischen
Staates, woher nimmt er seine Entschuldigung vor dem Richter-
stuhle der ewigen Gerechtigkeit? Stolz und ruhig tritt der
Staat vor ihn hin: und an der Hand fithrt er das herrlich blii-
hende Weib, die griechische Gesellschaft. Fiir diese Helena
fihrt er jene Kriege...” Es ist eine der Merkwiirdigkeiten der
deutschen Nietzsche-Deutung, dass sie das kulturelle Element
in Nietzsches Staatsbegriff so geflissentlich iibersehen hat.
Nietzsche bemass den Wert einer Nation vorziiglich nach ihrem
kulturellen Besitzstand. Selbst die Glorifizierung jenes funkeln-
den Bosewichtes, des Typus ,,Borgia”, erfolgte noch im Hin-
blick auf das lebensmichtige Ganze der Renaissance. An kei-
ner Stelle, auch in den spateren Schriften nicht, hat Nietzsche

541



das Maichtige mit der unschépferischen Brutalitit, den Begriff
der Rasse mit einem bornierten Blutmythos gleichgesetzt.

Diese Bestimmung ist immer festzuhalten. Nietzsches Kultur-
begriff schloss das Politische ein: das Kunstwerk, die Gesell-
schaft, die Erzeugung eines hoheren Menschentypus waren die
Rechtfertigung fiir den Staat. Es kann nicht mehr zweifelhaft
sein, wie sich Nietzsche zum Rassendogma als nationalem Be-
kenntnis verhalten haben wiirde. Er hitte es unter die euro-
pdischen Provinzialismen gerechnet, von welchen uns seine Phi-
losophie befreien sollte. Denn nur deswegen hat er gelegent-
lich die Demokratien gerithmt, weil sie berufen seien, die Resi-
duen des Mittelalters abzutragen und den volkerrechtlichen Par-
tikularismus aufzuheben. Als Schépfer des Nationalititenprinzips
sind sie zugleich seine Vernichter, indem sie Gestalten wie Na-
poleon aus sich hervortreiben, deren Machtanspruch von Rasse
und Volkstum unabhingig ist.

I11

Das Problem der Einheit des Menschen.
(Hegel, Marx, Nietzsche)

Das Verstindnis von Nietzsches Jugendkritik an Deutsch-
land kann durch einen Hinweis auf Hegel und Marx gefordert
werden. Die Friihschriften der beiden Minner weisen gemein-
same Ziige auf, die sich nicht auf ihre Mittel und Lésungen
beziehen, sondern ausschliesslich auf die Art der Frage, welche
sie 16sen wollten. Wir bezeichnen sie kurz als das Problem: Wie
ist die Philosophie in den Stand einer eingreifenden Macht zu
setzen? Wie wird sie wieder funktionell? Am Beginn ihres Den-
kens steht die Frage nach der Einheit des Menschen, die
sich in den grossen Versuch iibersetzt, die innere und Aussere
Freiheit, die sogenannte theoretische und die praktische Seite
menschlicher Tatigkeit zu vereinen. Wir mdchten diese Bemii-
hung ein vorziiglich deutsches Problem nennen, weil es sich
so eng an die geistig-politische Hinterlassenschaft Luthers an-
schliesst. Denn durch Luther wurde in Deutschland die Tren-
nung von Glaube und Werk, von Religion und Politik voll-
zogen, die sich in Kant weiter fortgesetzt hat und in seiner
scharfen Entgegensetzung von ,theoretischer” und ,,praktischer”

542



Vernunft ihren sichtbarsten Ausdruck erhielt. An dieser Stelle
interessiert uns das Zeugnis des Historikers Gerhard Ritter,
der den Folgen der Reformation in einem Vortrag iiber , Die
Ausprigung deutscher und westeuropdischer Geistesart im kon-
fessionellen Zeitalter” (Historikerkongress in Warschau, 1933)
mit Konsequenz und Scharfsinn nachgegangen ist: ,Als un-
mittelbare Folge einer solchen (der Lutherischen) Haltung er-
gibt sich ein fiir das deutsche Wesen der spateren Jahrhunderte
besonders charakteristisches Ernstnehmen rein geistiger Ent-
scheidungen iiberhaupt. Alle deutsche Literatur der nachluthe-
rischen Zeit zeugt davon...” Er zihlt die auffallendsten Symp-
tome auf: ,Der unerbittliche Ernst und Kampfeseifer, mit dem
in Deutschland Prinzipienfragen rein weltanschaulicher Natur
behandelt werden, ohne Riicksicht auf ihre praktische Bedeut-
samkeit; die besondere Wertschitzung des geistig-sittlichen Ge-
halts in der Literatur und Kunst, oft unter Vernachlissigung
der Form; die theoretisch-spekulative Richtung des deutschen
Geistes im Gegensatz zu der niichtern-praktischen Art des Eng-
linders u. dergl. m. Lutherisch ist der unerschépfliche Tiefsinn
deutscher philosophischer Spekulation und Dichtung. Lutherisch
sind aber auch gewisse Erscheinungsformen theoretischen Starr-
sinns, die im geistigen und politischen Leben Deutschlands
so manches Unheil gestiftet haben. Aus dem Luthertum stammt
(wenigstens teilweise) die Neigung des Deutschen, im Besitz
rein geistiger Freiheit nicht allzu viel nach politischer , Frei-
heit” zu fragen, sondern blindlings seiner Obrigkeit zu ver-
trauen...”

Wenn man den deutschen Beitrag zum europiischen Ideen-
bestande in der Entdeckung des ,subjektiven Geistes”, in der
winneren Freiheit”, in der Bereicherung durch die ,,Michte
des Gemiites” gesehen hat, so ist zu sagen, dass es gerade der
Ehrgeiz der grossten Genien der Deutschen war, aus dem
Reich der Innerlichkeit herauszutreten und die menschenwiir-
dige Uebereinstimmung zwischen Innerem und Aeusserem, In-
halt und Form zu begriinden. Was so lange Zeit hindurch ein
Vorzug der deutschen Philosophie schien, ihr insularisches, von
Politik und Leben unberiihrtes Dasein als ,,Gelehrtenrepublik”,
war dem jungen Hegel als Problem aufgegeben, das er in sei-
nen theologischen Jugendschriften und in seiner grossartigen

543



Abrechnung mit dem Geist der Romantik zu l6sen versuchte.
Seine Beschreibung des ,Lebens Jesu” ist in theologischer
Form die Auseinandersetzung mit dem theoretischen Menschen,
der sich aus jedem Lebenszusammenhang herausgezogen hat,
um ,sein reines Leben in sich zu erhalten, jedoch unentwickelt
und ungenossen”. Durch die Gestalt Jesu hindurch wird der
Umriss des hochsten Typus deutscher Philosophie sichtbar, des
hochsinnigen abstrakt geschulten Denkers, der sich inmitten
der politischen und geschichtlichen Wirklichkeit makellos erhal-
ten mochte. Von ihm heisst es, dass er in unerfiilltes Leben
fliehend, von allem Schicksal sich entfernt habe, und dies sei
sein ,grosstes Schicksal”. Immer von Jesus redend, analysiert
Hegel das abstrakte Weltverhalten iberhaupt, und wenn er
oft die Person des Nazareners aus den Augen verliert, so trifft
er doch mit jedem Wort die deutsche Philosophie. Es fallen
Worte, die sich wie eine Vorwegnahme von Marxens Kritik
der ,,Deutschen Ideologie” anhoren: ,,Solange Jesus die Welt
nicht verindert hatte, musste er sie fliehen.” Dagegen Marx:
,0ie Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert,
es kommt aber darauf an sie zu verindern.” Hegel sagt: ,Weil
sein (Jesu) Reich Gottes auf Erden noch nicht Platz finden
konnte, musste er es in den Himmel verlegen.” Marx schrieb
ohne Kenntnis dieser Stelle in der ,Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie’”” (1844): ,,Es ist also die Aufgabe der Ge-
schichte, nachdem das Jenseits der Wahrheit verschwun-
den ist, die Wahrheit des Diesseits zu etablieren.”
Alle echten Fragestellungen sind dadurch ausgezeichnet, dass
in ihnen das personliche Problem mit dem philosophischen zu-
sammenfillt. Hegel und spiater Marx hatten sich die Frage nach
dem Uebergang der Reflexion in die Praxis gestellt. Beide ga-
ben dabei ihre Existenz ins Spiel; es wird zu untersuchen sein,
wie das geschah. Nach den Jahren der Jugendbegeisterung fiir
die franzosische Revolution, nach jener Periode, die, wie Dilthey
schreibt, vom ,,pragmatischen politischen und praktischen Geist
der Aufklarung’ beherrscht war, ging Hegel daran, den er-
sten Entwurf seines philosophischen Systems niederzuschrei-
ben. Er setzte sich darin mit seinen Hoffnungen auf die poli-
tische Umwilzung auseinander und missigte sein ,,Herzklop-
fen fiir das Wohl der Menschheit” in den kunstvollen, gotisch

544



uberladenen Perioden seines philosophischen Stils. Die Jugend-
genossen, deren Enttiuschung iiber die franzésische Revolu-
tion in eine innere und folgenlose Aktivitit umgeschlagen war,
bezeichnete er als ,jewige Jiinglinge” und sprach von ihrem
romantischen und spekulativen Treiben im gleichen Sinne, wie
er einst von dem Stifter des Christentums gesprochen hatte.
Er sah sie dem ,Schicksal der Schicksalslosigkeit’” verfallen.
Er, fiir seine Person, strebte nach der ,minnlichen Vereinigung
mit der Zeit”. ,In meiner wissenschaftlichen Bildung”, schreibt
er an Schelling unter dem 2. November 1800, ,,die von unter-
geordneten Bediirfnissen der Menschen anfing, musste ich zur
Wissenschaft vorgetrieben werden, und das Ideal des Jiinglings-
alters musste sich zur Reflexionsform, in ein System ver-
wandeln. Ich frage mich jetzt, welche Riickkehr zum
Eingreifen in das Leben der Menschen zu fin-
den ist?” Sein ,Eingreifen’ vollzog sich zuerst unter der
Form seiner Habilitation in Jena, der nach einigen Jahren die
Berufung nach Heidelberg folgte. In dieser Zeit arbeitete er
das grossartigste und gedankenreichste System aus, dessen sich
jemals ein Staat zu seiner Rechtfertigung und Verteidigung
rihmen durfte.

Hegel war mit seinem Losungsversuch noch innerhalb der
Philosophie geblieben; er hatte ihr theoretisches Dasein nur
insofern aufgehoben, als er sie den praktisch verstehbaren In-
teressen des preussischen Staates auslieferte. Hegelisch ist
noch der Satz des jungen Marx: ,,Man kann die Philosophie
nicht aufheben, ohne sie zu verwirklichen’’, aber der entschei-
dende Anstoss wird nicht mehr aus der Philosophie kommen,
sondern aus der Politik. Marx hielt die deutsche Rechts-
und Staatsphilosophie fiir die einzige mit der modernen Gegen-
wart | al pari stehende deutsche Geschichte””. Aber auch diese
Geschichte war Traumgeschichte und verhielt sich zur Wirk-
lichkeit wie ihre ,ideale Verlingerung”, wie ihr posthumer
Mythus. Es wurde gefordert, dass die wahre Philosophie nicht
ur innerlich, sondern auch dusserlich durch ihre Er-
Scheinung mit der wirklichen Welt ihrer Zeit in Beriihrung
treten miisse. Wihrend Hegel die Verbindung zur Wirk-
lichkeit auf dem Wege der Kapitulation vor dem Bestehenden
erreichte (und Wirklichkeit und Bestehendes sind bei ihm sehr

545



haufig eins), gewann Marx den Anschluss an die Praxis durch
die Teilnahme an den sozialen Kimpfen, die er als echter
Schiiler des deutschen Idealismus fiir notwendige Phasen im
Prozesse der Humanisierung hielt. Da die Philosophie den Hu-
manismus nicht verwirklichen konnte, sollte der humanistisch
gemeinte Klassenkampf die Philosophie verwirklichen. Die Kehr-
seite dieser sozialistischen Einheit von Wirklichkeit und Ideo-
logie, von personlicher Lage und Klassenbewusstsein, war aber
die Losreissung von den nationalen Banden, die Aufhebung
einer Unzahl natiirlicher Verhiltnisse, deren entgegenwirkende
Macht gross genug war, um eine Reaktion von unabsehbarer
Dauer hervorzurufen.

Es gibt eine Stelle in Nietzsches Schrift ,,Vom Nutzen und
Nachteil der Historie fiir das Leben”, wo davon geredet wird,
dass es die deutsche Einheit in jenem hdochsten Sinne
sei, die er erstrebe und heisser erstrebe als die politische [Wie-
dervereinigung: ,die Einheit des deutschen Geistes
und Lebens nach der Vernichtung des Gegensat-
zes von Form und Inhalt, von Innerlichkeit und
Convention.” Der Satz nimmt das alte Problem auf. Nach
Marx und Hegel hat Nietzsche die schirfste Kritik an der deut-
schen Innerlichkeit geiibt. Er sah das Phinomen von der Seite
der Bildung her und analysierte es in schonungsloser
Weise. ,,Der moderne Mensch”, schreibt er in der zwel-
ten ,,Unzeitgemidssen”, schleppt zuletzt eine ungeheure Menge
von unverdauten Wissenssteinen mit sich herum, die dann bei
Gelegenheit auch ordentlich im Leibe rumpeln, wie es im Mar-
chen heisst. Durch dieses Rumpeln verrdt sich ... der merk-
wiirdige Gegensatz eines Inneren, dem kein Aeusseres, eines
Aeusseren, dem kein Inneres entspricht, ein Gegensatz, den di¢
alten Volker nicht kennen”. Der Formensinn werde von den
Deutschen geradezu ironisch abgelehnt: , denn man hat ja den
Sinn des Inhalts: sie sind doch das berithmte Volk der Inner-
lichkeit.” Und vor der zeitgendssischen Literatur fragt er sich,
,,ob die berithmte Innerlichkeit wirklich noch in ihrem unzu-
ganglichen Tempelchen sitze: es wire ein schrecklicher Ge-
danke, dass sie eines Tages verschwunden sei...”

Sein Kampf gegen die Wissenschaft steht im Zuge seinerl
Forderung nach Einheit des inneren und dusseren Stils. Der

546



Mensch, meint er, solle nicht mehr Wissen aufnehmen, als er
in Tatigkeit und Leben verwandeln kénne. Sein Protest gegen
die Wissenschaftsbarbarei der Deutschen nimmt sehr hiufig
den Charakter der Wissenschaftsverneinung an. Wir diirfen
hierbei nicht vergessen, dass sich sein erstes philosophisches
Wort gegen das Erkennen richtete. Er sah eine Erbfeindschaft
zwischen Leben und intellektueller Einsicht und hat mit dieser
These unbewusst die Waffen derer vermehrt, die sich heute
im Namen mythischer Urkrifte zu den Herren iiber Vernunft
und Menschlichkeit aufwerfen. Sie ist zugleich nicht ohne er-
hebliche Mitschuld an der gewaltigen Ausbreitung des philoso-
phischen Dilettantismus in Deutschland. Wenn sich Hegel den
deutschen Verhiltnissen gebeugt hat, wenn sie von Marx in
der Rolle eines Gegen-Bismarcks bekimpft wurden, so ver-
zehrte sich Nietzsche abseits und ohne Genossen in den Visionen
ciner kommenden Menschenordnung. Aber auch er wollte —
das ist der Sinn seiner letzten Wahnsinnstat, der geplanten
Erschiessung der deutschen Fiirsten in Rom — das Geisterzeugte
in Handlung, in praktisches Eingreifen verwandeln. Der roman-
tische Individualist konnte nicht, wie Marx, auf den Gedanken
einer organisierten Gegenmacht kommen. Die Form, in der er
sich Luft macht, ist der Ueberfall, das Attentat.

v

Dilettantismus.

Wir haben versucht, den kulturphilosophischen Ausgangspunkt
Nietzsches durch einen Hinweis auf Hegel und Marx zu erliu-
tern. Wir haben nicht die schriftstellerischen Charaktere dieser
Minner verglichen, sondern das Typische, Gleichartige der An-
ldsse, unter denen sie hervorgetreten sind. Hegels ,, Theologische
Jugendschriften””, Marx’ ,,Deutsche Ideologie” und Nietzsches
»Unzeitgemisse Betrachtungen” versuchen sich, auf immer ver-
Schiedene Art, in der Ueberwindung des deutsch-lutherischen
Gegensatzes von Geist und Macht, Philosophie und Praxis,
Innerlichkeit und Formbewusstsein. Hegel erreichte die Praxis,
indem er sich zum philosophischen Funktionir und Zeichen-
deuter des preussischen Staates machte. Marx revolutionierte das

547



Proletariat, das er fiir den politischen Vollstrecker des Erbes der
deutschen idealistischen Philosophie erklarte. Nietzsches Da-
sein fehlte der ausgreifende Plan. ,,Von seinem 25. Jahre ab bis
zu seinem Ende lebte er im Ausland” (Jaspers), zuerst als
begeisterter Herold Wagners, von dem er sich die Erneuerung
der deutschen Kultur versprach, dann enttiuscht und auf sich
selbst zuriickgeworfen, als ,fugitivus errans’”, unter wechseln-
den Himmelsstrichen, bis er im Wahnsinn zusammenbrach.
Mit Hegels Tode schliesst das Zeitalter der Systeme. Die
grossen philosophischen Bewegungen gingen nicht mehr von
den Akademien aus. Fiir die nachfolgenden Philosophen ist das
Misstrauen gegen den Systembau kennzeichnend, das sich zu
keiner umfassenden Kritik der Systeme steigerte, sondern zu-
niachst in einer dumpfen Aengstlichkeit verblieb, die sich, wie
bei den Neukantianern, als redlich-schlichte Detailforschung
maskierte. Das Gefiihl, eine Niederlage erlebt zu haben, verbrei-
tete sich unter den Philosophen, und es war zuerst Nietzsche,
der den Sachverhalt mit der wiinschenswerten Klarheit aussprach
(,,Schopenhauer als Erzieher”, 1874). Wiren wir schon so weit
gekommen, fragt er, dass die Philosophie nur noch als gedul-
detes Dekorum auf ihrem akademischen Platz verbleibt? Er
schildert dann die zunehmende Missachtung, der sich der aka-
demische Typus ausgesetzt sah, und fihrt fort: ,,Man gedenke
nur an seine eigene Studentenzeit; fiir mich zum Beispiel waren
die akademischen Philosophen ganz und gar gleichgiiltige Men-
schen und galten mir als Leute, die aus den Ergebnissen der
anderen Wissenschaften sich etwas zusammen riithrten, in Musse-
stunden Zeitungen lasen und Konzerte besuchten; die iibrigens
selbst von ihren akademischen Genossen mit einer artig mas-
kierten Geringschitzung behandelt wurden. Man traute ihnen
zu, wenig zu wissen und nie um eine verdunkelnde Wendung
verlegen zu sein, um iiber diesen Mangel des Wissens zu tau-
schen. Der Eine wendete gegen die Naturwissenschaften ein:
keine kann mir das einfachste Werden vollig erkliren, was liegt
mir also an ihnen allen? Ein anderer sagte von der Geschichte:
dem, welcher die Ideen hat, sagt sie nichts Neues — kurz, si€
hatten immer Griinde, weswegen es philosophischer sei, nichts
zu wissen als etwas zu lernen. Liessen sie sich aber aufs Ler-
nen ein, so war ihr geheimer Impuls, den Wissenschaften Zzu

548



entfliehen ... So gingen sie nur noch in d em Sinne den Wissen-
schaften voran, wie das Wild vor den Jagern, die hinter ihm
her sind”.

Der junge Nietzsche sah die Gefahr, welche der spekulativen
Philosophie von der Naturwissenschaft her drohte, und er be-
griisste ihren wahrscheinlichen Zusammenbruch. Hier schon
tritt ein merkwiirdiger Zug seines Selbstwidersprechens auf.
Nietzsche wollte das Ende einer philosophischen Epoche, aber er
wollte nicht zugleich die Mittel ihrer Vernichtung, denn gerade
gegen den exakten Geist der Logik, gegen das eigentlich Wis-
senschaftliche hatte er sich in den gleichzeitigen Schritten ge-
wendet. In unzihligen Wendungen hatte er sie als Kulturhemm-
nis, als versteckte Bedrohung des kunsterzeugenden Genius ver-
dachtigt und abgewiesen. Die Vermutung liegt nahe, dass sich
ihm die Abmneigung gegen den Wissenschaftsbetrieb seiner Zeit
auf die Wissenschaft ,,an sich” iibertrug und dass er in der
Frage, ob ,,Wissenschaft’” oder ,,neue Metaphysik” seiner eige-
nen indirekten Kulturpolemik zum Opfer fiel, die ihn nicht mehr
zut einer klaren Frontenstellung zuriickkommen liess. Die leiden-
volle Ambivalenz zwischen Wissenschaft und Dilettantismus zieht
sich durch sein ganzes spiteres Leben hindurch, und es ist
uns bezeugt, dass er wiederholt den Plan erwogen hat, an einer
Universitit Physik zu studieren. (Siehe hierzu Karl Lowith,
,,Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkunft des Gleichen”,
pag. 94 und Jaspers ,Nietzsche”, pag. 312). Wenn wir von
Nietzsches Dilettantismus reden, so meinen wir nicht seine psy-
chologischen und kulturkritischen Einsichten, sondern seine
Uebergriffe auf das Gebiet der Bilologie und Rassenforschung,
Ja der Physik, die als eigene Wissenschaftsbereiche bereits ge-
griilndet waren und deren Erweiterung durch wirkliche Erkennt-
nis selten dem Forscher und niemals dem Laien gelingt. Die
Deutschen haben sich noch iiber Nietzsches ,,Rasseblegriff” und
seine physikalische Begriindung der ,Ewigen Wiederkunft” ge-
stritten, nachdem es schon lange feststand, dass er die ent-
sprechenden Wissenschaften nicht einmal in ihren Grundbegrif-
fen kannte! Nietzsches Kritik an den wissenschaftlichen und
politischen Vorgingen blieb im Wesentlichen auf das Kulturelle
eingeschriankt; seine Masstibe waren #sthetisch-artistischer Her-
kunft. Sein Verzicht auf systematisches Philosophieren, seine

549



vollstindige Losung vom akademischen Lehrberuf mussten ihn
immer entschiedener von der wissenschaftlichen Richtung ab-
dringen. In scherzender Redeweise pflegte er wohl von sich
zu sagen, dass er sein philosophisches Organ ,,in den Niistern”
habe. Die Metapher ist treffend, denn es ist in der Tat die
Verwechslung von Geschmack und Urteil, die seine li-
terarischen Schiiler, beispielsweise auf dem Gebiet der Literatur-
kritik und des Feuilletons, kennzeichnet.

Es war eine der grossten sprachlichen Befreiungstaten Nietz-
sches, dass er die akademisch-herkémmliche Terminologie be-
wusst beiseite schob. Sein Stil, obzwar in keinem Sinne klas-
sisch, kannte wieder die einfachen Fragestellungen und die
Anmut des lebendigen Worts. Wer die heutige Nietzsche-Litera-
tur iiberblickt, moéchte von einem gewaltigen Riickiibersetzungs-
versuch der Nietzscheschen Formulierungen in den abgelebten
Begriffsjargon der Akademien reden. Da wird sein Bekenntnis
zum Diesseits wieder als ,,Weise des Transzendierens’” ausgege-
ben, da raunt man uns in jenem zwitterhaften Sprachstil der Se-
minarien die Legende seines Lebens vor: ,Immer ist der Mensch
er selbst dadurch, dass er in Bezug auf Transzendenz lebt. Trans-
zendenz ist die Form der Erscheinung im Dasein, durch die al-
lein dem Menschen der Gehalt des Seins und seiner selbst
gegenwirtig wird. Dieser Notwendigkeit kann es nicht ent-
rinnen...” (Karl Jaspers)

Seltsamer Kreislauf! Aus Ungeniigen an den kulturellen Ver-
hédltnissen des Landes, aus Protest gegen die Handwerker-Gesin-
nung des reinen Gelehrten, wird ein Dilettantismus ausgebil-
det, dessen Verstiegenheiten ein Notstand, dessen vorwissen-
schaftliche Form ein Ergebnis der Einsamkeit ist —, aber zwel
Generationen geniigen schon, um ihn ar die selben Lehrstatten
zuriickzufithren, gegen die er urspriinglich gerichtet war. Hat
man geniigend bemerkt, dass die Reihe der unabhidngigen Den-
ker, welche in den letzten Jahrzehnten ausserhalb der Akade-
mien gewirkt haben, immer dichter und ruhmreicher geworden
ist? Wir gedenken der Namen von Schopenhauer, Nietzsche,
Feuerbach, David Friedr. Strauss u.a.m. Die selbstgewdhlte
oder erzwungene Isolierung geschah oft um den Preis der
,, Wissenschaftlichkeit””, ja die Entfernung vom Wissenschafts-
apparat erzeugte in ihnen eine Art Paria-Hochmut, eine Nei-

550



gung, die am deutlichsten Nietzsche verrat, namlich: lieber ein
Gaukler oder Clown zu sein als ein deutscher Gelehrter. |, Wis-
senschaft’”” wurde leichthin als Katheder-Chinesentum verstan-
den, als verschleierte Staatsdienerei. Dennoch mochte von Ein-
zelnen durch die Hilfe des Apparates (Schiiler, Kollegenschaft,
Bibliotheken) einiges wissenschaftlich Haltbare geférdert wor-
den sein, denn an irgendeinem kleinen und diinnen Ende fiihr-
ten sie den Faden der Wissenschaft weiter, der sich aus alten
Tagen zu uns heritberstimmt. Auf der anderen Seite steht
Nietzsche! Eine gewaltige Begabung, welche die akademische
Form gegen die belletristische vertauscht hat, die keine Stiitze,
keine Kontrolle an Kollegen und Schiilern findet, hellseherisch
fiir Probleme, aber einsam und zu sehr Privatmann, um ihnen
wissenschaftlich nachzugehen, sodass es im besten Falle bei
Fingerzeigen bleibt — Entdecker ohne Instrumentarium, grosser
Finder, aber ohne Recht auf Besitz; so steht das Gegenbild
der deutschen Wissenschaft vor uns: der geniale Dilettant, der
entmachtete Aussenseiter mit dem unseligen Ruhm des Pio-
niers, — Wer uns heute eine kleine Schrift ,,Ueber die Griinde
fir die Ausbreitung des philosophischen Dilettantismus in
Deutschland” schriebe, hitte vielleicht mehr fiir das Verstind-
nis Nietzsches getan, als viele hundert Seiten neuer Nietzsche-
Deutung vermégen.

551



	Elemente zur Beurteilung Nietzsches

