
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 9

Artikel: Elemente zur Beurteilung Nietzsches

Autor: Kesser, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elemente zur Beurteilung Nietzsches

von Armin Kesser

I

Biographische Methoden

1—4 riedrich Nietzsche ist in den letzten Jahren die meistberu-
fene Instanz der deutschen Philosophie geworden. Wo heute

über Staatskunst, Philosophie, Seelenkunde geurteilt wird, fällt
sein Name, und es sind meist grosse Sätze, die wir zu hören
bekommen. Eine unabsehbare Kette von Büchern und Broschüren,

die alle seinen Namen tragen, zieht an uns vorüber, und
man weiss nicht, wann sie wieder abreissen wird. Ein altes
Spiel der menschlichen Einbildungskraft hat begonnen: Man
ruft das Vergangene in die Gegenwart vor, und es hebt jene
Zeremonie der Befragung, der Autoritäts-Erforschung an, deren
Ausgang schon darum nicht zweifelhaft ist, weil der Fragende
und der Befragte so häufig eines sind. Aus diesem Grunde hat
der grösste Teil der heutigen Nietzsche-Literatur rein
zeitgeschichtlichen Wert, und es gilt von ihr, was Lichtenberg von
anderen Büchern sagte: „Solche Werke sind Spiegel: wenn
ein Affe hineinguckt, kann kein Apostel heraussehen."

Unser Beitrag zur Beurteilung Nietzsches darf nicht im Sinne
einer neuen Auslegung verstanden werden. Es geht nicht
darum, das „wahre Bild" Nietzsches gegen zeitgenössische
Missdeutungen zu schützen. Was wir zu geben versuchen, sind
einige Fingerzeige aus dem Werk Nietzsches auf deutsche
Gegenwart und Vergangenheit; wir haben es mit bestimmten
einzelnen Ansichten zu tun, nicht mit einer Gesamtheit von
Widersprüchen, und diesen „Elementen", wie wir sie nennen wollen,
schreiben wir Modellcharakter zu, d. h. wir versuchen an ihnen
einige Züge der deutschen geistigen Struktur klarzumachen.
Die psychologische Darstellung geht den umgekehrten Weg: sie
deutet das Zerrissene in Nietzsches Existenz aus einer ursprünglich

tragischen Veranlagung und hebt die Widersprüche auf,
indem sie sie als notwendige Glieder im Aufbau der Persönlichkeit

begreift. Auch die phänomenologische („wesenerschauende")
Methode erweist sich hierin als Abart der psychologischen : sie

535



sucht das Werk und die Gestalt „aus sich selbst" zu deuten und

verzichtet mit betonter Verachtung auf alle Erklärungsversuche
zeitgeschichtlich bedingender Art. Vorzüglich die Literatur über
Nietzsche teilt sich in die beiden Grundrichtungen der mythologi-
sierend-kultischen und der nach Gründen forschenden soziologischen

Biographik. Beide Darstellungsweisen werden einander

streng gegenübergesetzt. Die kultische oder mit Nietzsche

zu reden : die monumentalische Beschreibungsweise vermeidet
alles, was das Gefühl der Illusion, einer weihevollen Betrachtung

von Grösse und Mass stören könnte. Innerhalb ihrer
Sprache wird „nietzschisch" über Nietzsche geredet. Sie ist li-
teratur-theologisch gerichtet, wenn man uns den Ausdruck
nachsehen will. Die dichterischen Geistestaten werden als
Offenbarungslehre angesehen, und die Literaturhistoriker sind ihre
Ausleger, ihre Priester. Von diesem Typus ist das Nietzsche-
Buch Ernst Bertrams. Es ist ein nuancenreiches hochgescheites
Werk, das auf literarischem Gebiet den Führermythos
vorweggenommen hat, indem es den Leser gleichsam zur Entscheidung

zwingt, sich entweder als Gefolgsmann oder als Feind
des Bewunderten zu bekennen. Es stellt in Nietzsche den
leidenden Halbgott dar und macht ernst mit der menschlichfrommen

Uebertreibungslust, welche keine Abstufungen und
Grade kennt, sondern nur die absolute Norm.

Aber hat Bertram nicht vielleicht recht? Was zeichnet denn
das Genie, die wahre Grösse, vor dem Normalmenschen aus?

Ist es nicht dies, dass sie einiges „besser" machen als die
anderen? Man bedenke: ein Satz, der schneller und genauer trifft,
eine Verszeile, die leichter, geschmeidiger, durchscheinender ist
als eine andere: diese Geheimnisse, dieses Mehr oder Minder
an Anmut, an auszeichnendem Können ist es, worauf alles
beruht; nur seinetwegen rühmen wir die einen als Götter und
fühlen wir die andern als unsresgleichen. Es ist das Verhältnismässige,

das uns unerreichbar erscheint. Bertrams Buch erzieht
zur Bewunderung, aber es enthält die Gefahr, dass es auch da

Grösse und Schicksal wittert, wo sich dem kritischen Blick nur
die einfache Lebensnot, die Willkür der Umstände, die
Unvernunft der Tatsachen zeigt.

Nietzsche hat wie wenig andere an den deutschen Zuständen

gelitten, und es wäre zu wünschen, dass sich die Forschung

536



einmal der Widersacher dieses Lebens bemächtigen würde, der
bedingenden Mächte von Kultur, Wissenschaft und Politik. Was
bisher in dieser Richtung getan worden ist, bleibt freilich
unter dem Niveau der Kritik. Ein Beispiel dafür ist Franz Mehring,

der als Literaturhistoriker oft ein scharfsinniger Historiker,

aber ein miserabler Kenner in Kunstsachen war. In seiner

,,Lessinglegende" (1892) stellte er fest, dass Nietzsche der
Philosoph des Qrosskapitals gewesen sei. Er habe mit Abscheu
und Grauen das grenzenlose Elend der industriellen Gesellschaft

gesehen, „aber erblich belastet, im Schosse des Reichtums

aufgewachsen vermochte er nicht in dem Elend von
heute die Hoffnung auf morgen zu entdecken, und so suchte er
krampfhaft die Vernunft des Grosskapitals, worüber er denn

freilich seine eigene Vernunft verlieren musste und leider auch

im traurigen Sinne des Wortes verlor." Das Schicksal Nietzsches,
seine zündende Zeitkritik sind ihm gerade recht, die sozialistische

Kinderfibel zu illustrieren. Wir erwähnen ihn hier, weil er
für seine Richtung typisch ist. Er hat in Nietzsche nur den
Funktionswert wirtschaftlicher Verhältnisse gesehen, und ihn
damit seiner Bedeutung beraubt. Umgekehrt entfällt in der
mythischen Biographie ein wichtiges Element lebendiger
Wirkung: die Reflexion vom Vergangenen auf das Bestehende, der
Anreiz, die Werke eines grossen Mannes nicht nur zu bewundern,

sondern auch zu benutzen, in Gegenwart und tätige Kritik

zu verwandeln. Eine dritte Art der Biographik, die akti-
vistisch-mvthische, wird später zu betrachten sein.

Man wende nicht ein, dass es unser Gefühl für Grösse
beeinträchtigen könne, wenn man uns den Kaufpreis der menschlichen

Würde nennt: drückendes Elend, Verfolgung von innen und

aussen, Zerfall. Hier liegt der Grundfehler der Mythologen. Sie
drücken sich scheu oder liebevoll beschönigend (wie die Schwester

Nietzsches) an der banalen Lebensnotdurft des Mannes
vorbei und scheinen zu vergessen, dass wir die Erfahrung der
Grösse nur auf dem Hintergrund des menschlich Alltäglichen
machen. Den Soziologen aber möchten wir sagen : Zeigt u,ns
die Macht der Verhältnisse, aber auch den Kampf gegen sie!
Werft euch auf das, was ihr noch erklären könnt, aber hütet

euch vor ästhetischen Urteilen! Es wäre denkbar, dass uns
eine bequeme Verbindung beider Methoden, der verehrend-

537



formbedachten und der zeitgeschichtlich-kritischen die grosse
Nietzsche-Biographie brächte, die uns — trotz Bertram und
Jaspers — einstweilen noch fehlt.

II

Nietzsches Jugendkritik an Deutschland.

Die ersten Schriften Nietzsches, mit Ausnahme der „Geburt
der Tragödie", traten als Kampfschriften auf. Sie waren
erregte rhetorisch glühende Auseinandersetzungen mit dem
Zustand der deutschen Kultur unmittelbar nach dem
deutschfranzösischen Krieg. Dem deutschen Bürgertum war eben erst
die Saat des Hegeischen Historismus aufgegangen. Das
kulturelle Selbstbewusstsein fand sich in dem Waffensieg über
Frankreich gestärkt, und nichts schien selbstverständlicher, als
die strategische Ueberlegenheit in die kulturelle umzudeuten,
die militärische Macht mit der moralisch-geistigen gleichzusetzen.

Die erste unzeitgemässe Betrachtung, „David Strauss,
der Bekenner und der Schriftsteller", zeigt uns deutlich, wo
Nietzsches Kritik einsetzte. In einer ausserordentlich kühnen

Verbindung wurde das Kulturproblem zugleich mit dem politischen

aufgeworfen: „Von allen schlimmen Folgen", schreibt
Nietzsche, „die der letzte mit Frankreich geführte Krieg hinter

sich drein zieht, ist vielleicht die schlimmste ein weitverbreiteter,

ja allgemeiner Irrtum: der Irrtum der öffentlichen
Meinung und aller öffentlich Meinenden, dass auch die deutsche
Kultur in jenem Kampfe gesiegt habe und deshalb jetzt mit
den Kränzen geschmückt werden müsse, die so ausserordentlichen

Begebnissen und Erfolgen gemäss seien. Dieser Wahn ist
höchst verderblich: nicht etwa weil er ein Wahn ist — denn
es gibt die heilsamsten und segensreichsten Irrtümer — sondern
weil er imstande ist, unseren Sieg in eine völlige Niederlage zu
verwandeln : in die Niederlage, ja Exstirpation des
deutschen Geistes zu Gunsten des ,deutschen
Reiche s'."

Die Schrift gegen David Strauss ist u. a. durch den
Nebenumstand berühmt geworden, dass sie den Begriff „Bildungsphilister"

in den Mund der Leute brachte. Nicht die Erfindung

538



des Wortes, das von Haym herrührt, ist Nietzsches Verdienst,
sondern seine Verbreitung. Es richtete sich gegen den
biedermännischen Optimismus, der eine Mischung von Nationaldünkel
und bürgerlicher Selbstzufriedenheit war. Auf der philosophischen

Stufe hat ihn Nietzsche als „Sokratismus" bekämpft;
mindestens ist dies seine Formel dafür. In Nietzsches polemischem
Stil sind noch die Wirkungen Schopenhauers zu spüren und
seiner zornmütigen Ausfälle gegen den „ruchlosen Optimismus".
In den Jahren nach 1871 aber dröhnte ein ganzes Land vom
Optimismus. Es war die „Gründerzeit", die eine Unzahl
geschäftlicher Unternehmungen hochbrachte und im Krach wieder
enden Hess. Die unzeitgemässen Betrachtungen zeigen den jungen

Nietzsche als den radikalsten Diagnostiker dieser Epoche.
Was war ihm die Kultur, die er an die Einheit des Reiches zu

verlieren glaubte? Er nannte sie: Die Einheit des künstlerischen
Stiles in allen Lebensäusserungen eines Volkes. Der Deutsche
seiner Tage aber, meinte er, lebe in einem chaotischen
Durcheinander aller Stile, und diesem Zustande stellte er die „wirkliche,

produktive" Kultur der Franzosen gegenüber. Die
Bevorzugung der Latinität, der Hinweis auf die in Frankreich
vollbrachte Einheit des künstlerischen Menschen mit dem Bürger,
tritt in diesen frühen Schriften noch als Mittel der Steigerung,
ja Provokation des nationalen Ehrgeizes auf. Nietzsche hat
sich noch nicht die gesamte Nation gegenübergestellt, wie in
„Ecce homo" und im „Fall Wagner", sondern nur einen Teil
von ihr: das siegestrunkene Bildungsphilisterium. Die Diskussion
wurde noch mit Deutschen unter Deutschen geführt. Aber durch
alle Polemik hindurch schimmert schon das spätere Bekenntnis:
„Ich glaube nur an französische Bildung und halte alles, was
sich sonst in Europa ,Bildung' nennt, für Missverständnis..."
Und: „Man ist beim Lesen von Montaigne, La Rochefoucauld,
Vauvenargue, Chamfort, dem Altertum näher, als bei
irgendwelcher Gruppe von... Autoren anderer Völker." Die
Sympathie des jungen Nietzsche mit französischer Bildung und
Kultur hat den nationalen Exegeten vom Schlage Alfred Baeum-
lers erhebliche Schwierigkeiten gemacht. In seinem Buch

„Nietzsche der Philosoph und Politiker" (Reclam-Verlag 1931)
Polemisiert er gegen eine Untersuchung O. Westphals, die aus
dem Kulturbegriff der Unzeitgemässen den Schluss zog,

539



Nietzsche habe in jene soziologisch, psychologisch und ästhetisch

eingestellte Opposition des Bismarck-Reiches gehört,
deren Zentralbegriff nicht der Staat, sondern die Gesellschaft war
(„Feinde Bismarcks" 1930). Baeumlers These, dessen Werk
selber eine Umwertung aller „Werte Nietzsches" ist, besteht
in der Annahme eines „staatlichen Nietzsche", einer national-
politischen Denkweise, die hinter den Unzeitgemässen stecken
soll. Er glaubt Nietzsche zu folgen, wenn er sagt: „Die
Wirklichkeit des Staates mit allen ihren Schrecken ist die dauernde

Voraussetzung einer Geburt des erlösenden Kunstwerks." Die

Forderung Nietzsches nach einer originalen deutschen Lebensform

enthalte zugleich die Vision und das Wunschbild einer
neuen Staatlichkeit. Welcher Art aber wäre dieser Staat? Es

kann nicht zweifelhaft sein, dass die Reichsidee Nietzsches
nicht mit Bismarcks Gründung zusammenfiel. Oder hätte sich
der junge Zuchtmeister der Deutschen nur die Maske des

erbitterten Gegners geliehen? War es vielleicht sein Ziel, den

Staatsbegriff strenger zu fassen, das Ideal höher hinaufzurücken,

sodass am Ende aller Absichten nur ein veredeltes,
kulturell legitimiertes Bismarckreich stünde? Die Frage ist
schwierig zu beantworten, denn es ist die romantische Mischung
von visionärer Unbestimmtheit und aktualistischem Furor, von
inhaltlicher Weite und Schärfe der Behauptung, welche den

Typus der unzeitgemässen Betrachtungen ausmacht. Man ist
daher auf den fassbaren Kulturbegriff zurückgegangen, um von
hier aus die Staatsanschauungen Nietzsches zu bestimmen. Die
Verwandtschaft mit dem Griechenideal liegt nahe. Hat Nietzsche
die Griechen richtig gesehen? Wer so frägt, vergisst zu leicht,
dass sie uns nur in der Erlebnisgeschichte der Winckelmann,
Goethe, Hölderlin, Burckhardt, Nietzsche gegenwärtig sind. Alle
diese Wiedergeburten, diese neuen Mythen aus antikischem
Urbesitz sind an einem gemeinsamen Zeichen erkennbar: es

ist der Glaube an das Bildsam-Menschliche, an die Vereinigung
des Entzweiten unter der Form der Kultur. War es aber nicht
Nietzsche, der auf die aussermoralischen Kräfte, die „räuberischen

und tiegerhaften" Instinkte hingewiesen hat, auf denen
sich die griechische Kultur erhob? Das Stärkste, was die Gegner

des K u 11 u r kritikers Nietzsche (und die Befürworter seiner
Machttheorien) vorzubringen wissen, sind einige Sätze aus dem

540



kleinen Bruchstück „Der griechische Staat" (1871). Hier wird
vom „entsetzlichen Ursprung" des Staates geredet. Nietzsche
erinnert an das Sklaventum, das die griechische Kultur wesenhaft

bestimmt habe und wirft die Frage nach der Entstehung
des Sklaven auf. „Die Griechen haben es uns in ihrem
völkerrechtlichen Instinkte verraten, der, auch in der reinsten Fülle
ihrer Gesittung und Menschlichkeit, nicht aufhörte, aus erzenem
Munde solche Worte auszurufen: ,dem Sieger gehört der
Besiegte mit Weib und Kind, Gut und Blut, die Gewalt gibt das

erste Recht, und es gibt kein Recht, das nicht in seinem
Fundament Anmassung, Usurpation, Gewalttat ist'." Der
militärische Genius wird für den ursprünglichen Staatengründer
angesehen, und dieses Stichwort ist es offenbar, das Alfred Baeum-
ler zu der kühnen Feststellung veranlasst, „Nietzsche stehe
trotz jener einleitenden Sätze der ersten ,Unzeitgemässen' (die
wir oben zitiert haben) nicht auf der Seite der Kunst und der
Bildung gegen das ,Reich'." Es ist wahr, Nietzsche hat das
Barbarische in eine gefährliche Nachbarschaft zur Kultur
gerückt, er hat es mit dem künstlerischen Schimmer des
„Dionysischen" umgeben, er hat in jener kleinen Schrift über den
Griechenstaat selbst die Praevalenz des Staates über die Kultur
zugegeben, aber er hat mit einer Konsequenz, die durch keinen
Widerspruch aufgehoben wird, immer wieder das Gegenbild,
die Kehrseite aller machtpolitischen Veranstaltungen dargestellt:
die Selbstfindung des Menschen in den Formen einer reichen,
Form und Inhalt miteinander verschmelzenden Kultur. „Wohin",

fragt er, „deutet diese naive Barbarei des griechischen
Staates, woher nimmt er seine Entschuldigung vor dem Richterstuhle

der ewigen Gerechtigkeit? Stolz und ruhig tritt der
Staat vor ihn hin: und an der Hand führt er das herrlich
blühende Weib, die griechische Gesellschaft. Für diese Helena
führt er jene Kriege..." Es ist eine der Merkwürdigkeiten der
deutschen Nietzsche-Deutung, dass sie das kulturelle Element
in Nietzsches Staatsbegriff so geflissentlich übersehen hat.
Nietzsche bemass den Wert einer Nation vorzüglich nach ihrem
kulturellen Besitzstand. Selbst die Glorifizierung jenes funkelnden

Bösewichtes, des Typus „Borgia", erfolgte noch im
Hinblick auf das lebensmächtige Ganze der Renaissance. An keiner

Stelle, auch in den späteren Schriften nicht, hat Nietzsche

541



das Mächtige mit der unschöpferischen Brutalität, den Begriff
der Rasse mit einem bornierten Blutmythos gleichgesetzt.

Diese Bestimmung ist immer festzuhalten. Nietzsches Kulturbegriff

schloss das Politische ein: das Kunstwerk, die Oesellschaft,

die Erzeugung eines höheren Menschentypus waren die

Rechtfertigung für den Staat. Es kann nicht mehr zweifelhaft
sein, wie sich Nietzsche zum Rassendogma als nationalem
Bekenntnis verhalten haben würde. Er hätte es unter die
europäischen Provinzialismen gerechnet, von welchen uns seine

Philosophie befreien sollte. Denn nur deswegen hat er gelegentlich

die Demokratien gerühmt, weil sie berufen seien, die Residuen

des Mittelalters abzutragen und den völkerrechtlichen
Partikularismus aufzuheben. Als Schöpfer des Nationalitätenprinzips
sind sie zugleich seine Vernichter, indem sie Gestalten wie
Napoleon aus sich hervortreiben, deren Machtanspruch von Rasse
und Volkstum unabhängig ist.

III
Das Problem der Einheit des Menschen.

(Hegel, Marx, Nietzsche)

Das Verständnis von Nietzsches Jugendkritik an Deutschland

kann durch einen Hinweis auf Hegel und Marx gefördert
werden. Die Frühschriften der beiden Männer weisen gemeinsame

Züge auf, die sich nicht auf ihre Mittel und Lösungen
beziehen, sondern ausschliesslich auf die Art der Frage, welche
sie lösen wollten. Wir bezeichnen sie kurz als das Problem: Wie
ist die Philosophie in den Stand einer eingreifenden Macht zu
setzen? Wie wird sie wieder funktionell? Am Beginn ihres Denkens

steht die Frage nach der Einheit des Menschen, die
sich in den grossen Versuch übersetzt, die innere und äussere

Freiheit, die sogenannte theoretische und die praktische Seite
menschlicher Tätigkeit zu vereinen. Wir möchten diese Bemühung

ein vorzüglich deutsches Problem nennen, weil es sich

so eng an die geistig-politische Hinterlassenschaft Luthers an-
schliesst. Denn durch Luther wurde in Deutschland die Trennung

von Glaube und Werk, von Religion und Politik
vollzogen, die sich in Kant weiter fortgesetzt hat und in seiner
scharfen Entgegensetzung von „theoretischer" und „praktischer"

542



Vernunft ihren sichtbarsten Ausdruck erhielt. An dieser Stelle
interessiert uns das Zeugnis des Historikers Gerhard Ritter,
der den Folgen der Reformation in einem Vortrag über „Die
Ausprägung deutscher und westeuropäischer Geistesart im
konfessionellen Zeitalter" (Historikerkongress in Warschau, 1933)
mit Konsequenz und Scharfsinn nachgegangen ist: „Als
unmittelbare Folge einer solchen (der Lutherischen) Haltung
ergibt sich ein für das deutsche Wesen der späteren Jahrhunderte
besonders charakteristisches Ernstnehmen rein geistiger
Entscheidungen überhaupt. Alle deutsche Literatur der nachlutherischen

Zeit zeugt davon..." Er zählt die auffallendsten Symptome

auf: „Der unerbittliche Ernst und Kampfeseifer, mit dem

in Deutschland Prinzipienfragen rein weltanschaulicher Natur
behandelt werden, ohne Rücksicht auf ihre praktische
Bedeutsamkeit; die besondere Wertschätzung des geistig-sittlichen
Gehalts in der Literatur und Kunst, oft unter Vernachlässigung
der Form; die theoretisch-spekulative Richtung des deutschen
Geistes im Gegensatz zu der nüchtern-praktischen Art des
Engländers u. dergl. m. Lutherisch ist der unerschöpfliche Tiefsinn
deutscher philosophischer Spekulation und Dichtung. Lutherisch
sind aber auch gewisse Erscheinungsformen theoretischen
Starrsinns, die im geistigen und politischen Leben Deutschlands
so manches Unheil gestiftet haben. Aus dem Luthertum stammt
(wenigstens teilweise) die Neigung des Deutschen, im Besitz
rein geistiger Freiheit nicht allzu viel nach politischer „Freiheit"

zu fragen, sondern blindlings seiner Obrigkeit zu
vertrauen ..."

Wenn man den deutschen Beitrag zum europäischen Ideen-
bestande in der Entdeckung des „subjektiven Geistes", in der
»inneren Freiheit", in der Bereicherung durch die „Mächte
des Gemütes" gesehen hat, so ist zu sagen, dass es gerade der
Ehrgeiz der grössten Genien der Deutschen war, aus dem
Reich der Innerlichkeit herauszutreten und die menschenwürdige

Uebereinstimmung zwischen Innerem und Aeusserem,
Inhalt und Form zu begründen. Was so lange Zeit hindurch ein

Vorzug der deutschen Philosophie schien, ihr insularisches, von
Politik und Leben unberührtes Dasein als „Gelehrtenrepublik",
war dem jungen Hegel als Problem aufgegeben, das er in
seiften theologischen Jugendschriften und in seiner grossartigen

543



Abrechnung mit dem Geist der Romantik zu lösen versuchte.
Seine Beschreibung des „Lebens Jesu" ist in theologischer
Form die Auseinandersetzung mit dem theoretischen Menschen,
der sich aus jedem Lebenszusammenhang herausgezogen hat,

um „sein reines Leben in sich zu erhalten, jedoch unentwickelt
und ungenossen". Durch die Gestalt Jesu hindurch wird der
Umriss des höchsten Typus deutscher Philosophie sichtbar, des

hochsinnigen abstrakt geschulten Denkers, der sich inmitten
der politischen und geschichtlichen Wirklichkeit makellos erhalten

möchte. Von ihm heisst es, dass er in unerfülltes Leben

fliehend, von allem Schicksal sich entfernt habe, und dies sei

9ein „grösstes Schicksal". Immer von Jesus redend, analysiert
Hegel das abstrakte Weltverhalten überhaupt, und wenn er
oft die Person des Nazareners aus den Augen verliert, so trifft
er doch mit jedem Wort die deutsche Philosophie. Es fallen
Worte, die sich wie eine Vorwegnahme von Marxens Kritik
der „Deutschen Ideologie" anhören: „Solange Jesus die Welt
nicht verändert hatte, musste er sie fliehen." Dagegen Marx:
„Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert,
es kommt aber darauf an sie zu verändern." Hegel sagt: „Weil
sein (Jesu) Reich Gottes auf Erden noch nicht Platz finden
konnte, musste er es in den Himmel verlegen." Marx schrieb
ohne Kenntnis dieser Stelle in der „Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie" (1844): „Es ist also die Aufgabe der
Geschichte, nachdem das Jenseits der Wahrheit verschwunden

ist, die Wahrheit des Diesseits zu etablieren."
Alle echten Fragestellungen sind dadurch ausgezeichnet, dass

in ihnen das persönliche Problem mit dem philosophischen
zusammenfällt. Hegel und später Marx hatten sich die Frage nach
dem Uebergang der Reflexion in die Praxis gestellt. Beide
gaben dabei ihre Existenz ins Spiel; es wird zu untersuchen sein,
wie das geschah. Nach den Jahren der Jugendbegeisterung für
die französische Revolution, nach jener Periode, die, wie Dilthey
schreibt, vom „pragmatischen politischen und praktischen Geist
der Aufklärung" beherrscht war, ging Hegel daran, den
ersten Entwurf seines philosophischen Systems niederzuschreiben.

Er setzte sich darin mit seinen Hoffnungen auf die
politische Umwälzung auseinander und mässigte sein „Herzklopfen

für das Wohl der Menschheit" in den kunstvollen, gotisch

544



überladenen Perioden seines philosophischen Stils. Die
Jugendgenossen, deren Enttäuschung über die französische Revolution

in eine innere und folgenlose Aktivität umgeschlagen war,
bezeichnete er als „ewige Jünglinge" und sprach von ihrem
romantischen und spekulativen Treiben im gleichen Sinne, wie
er einst von dem Stifter des Christentums gesprochen hatte.
Er sah sie dem „Schicksal der Schicksalslosigkeit" verfallen.
Er, für seine Person, strebte nach der „männlichen Vereinigung
mit der Zeit". „In meiner wissenschaftlichen Bildung", schreibt
er an Schelling unter dem 2. November 1800, „die von
untergeordneten Bedürfnissen der Menschen anfing, musste ich zur
Wissenschaft vorgetrieben werden, und das Ideal des Jünglingsalters

musste sich zur Reflexionsform, in ein System
verwandeln. Ich frage mich jetzt, welche Rückkehr zum
Eingreifen in das Leben der Menschen zu finden

ist?" Sein ,Eingreifen' vollzog sich zuerst unter der
Form seiner Habilitation in Jena, der nach einigen Jahren die
Berufung nach Heidelberg folgte. In dieser Zeit arbeitete er
das grossartigste und gedankenreichste System aus, dessen sich
jemals ein Staat zu seiner Rechtfertigung und Verteidigung
rühmen durfte.

Hegel war mit seinem Lösungsversuch noch innerhalb der

Philosophie geblieben; er hatte ihr theoretisches Dasein nur
insofern aufgehoben, als er sie den praktisch verstehbaren
Interessen des preussischen Staates auslieferte. Hegelisch ist
noch der Satz des jungen Marx: „Man kann die Philosophie
nicht aufheben, ohne sie zu verwirklichen", aber der entscheidende

Anstoss wird nicht mehr aus der Philosophie kommen,
sondern aus der Politik. Marx hielt die deutsche Rechtsund

Staatsphilosophie für die einzige mit der modernen Gegenwart

„al pari stehende deutsche Geschichte". Aber auch diese
Geschichte war Traumgeschichte und verhielt sich zur
Wirklichkeit wie ihre „ideale Verlängerung", wie ihr posthumer
Mythus. Es wurde gefordert, dass die wahre Philosophie nicht
nur innerlich, sondern auch äusserlich durch ihre
Erscheinung mit der wirklichen Welt ihrer Zeit in Berührung
treten müsse. Während Hegel die Verbindung zur
Wirklichkeit auf dem Wege der Kapitulation vor dem Bestehenden

erreichte (und Wirklichkeit und Bestehendes sind bei ihm sehr

545



häufig eins), gewann Marx den Anschluss an die Praxis durch
die Teilnahme an den sozialen Kämpfen, die er als echter
Schüler des deutschen Idealismus für notwendige Phasen im
Prozesse der Humanisierung hielt. Da die Philosophie den
Humanismus nicht verwirklichen konnte, sollte der humanistisch

gemeinte Klassenkampf die Philosophie verwirklichen. Die Kehrseite

dieser sozialistischen Einheit von Wirklichkeit und
Ideologie, von persönlicher Lage und Klassenbewusstsein, war aber
die Losreissung von den nationalen Banden, die Aufhebung
einer Unzahl natürlicher Verhältnisse, deren entgegenwirkende
Macht gross genug war, um eine Reaktion von unabsehbarer
Dauer hervorzurufen.

Es gibt eine Stelle in Nietzsches Schrift „Vom Nutzen und
Nachteil der Historie für das Leben", wo davon geredet wird,
dass es die deutsche Einheit in jenem höchsten Sinne

sei, die er erstrebe und heisser erstrebe als die politische
'(Wiedervereinigung: „die Einheit des deutschen Geistes
und Lebens nach der Vernichtung des Gegensatzes

von Form und Inhalt, von Innerlichkeit und
Convention." Der Satz nimmt das alte Problem auf. Nach

Marx und Hegel hat Nietzsche die schärfste Kritik an der
deutschen Innerlichkeit geübt. Er sah das Phänomen von der Seite
der Bildung her und analysierte es in schonungsloser
Weise. „Der moderne Mensch", schreibt er in der zweiten

„Unzeitgemässen", schleppt zuletzt eine ungeheure Menge
von unverdauten Wissenssteinen mit sich herum, die dann bei

Gelegenheit auch ordentlich im Leibe rumpeln, wie es im Märchen

heisst. Durch dieses Rumpeln verrät sich der
merkwürdige Gegensatz eines Inneren, dem kein Aeusseres, eines

Aeusseren, dem kein Inneres entspricht, ein Gegensatz, den die
alten Völker nicht kennen". Der Formensinn werde von den

Deutschen geradezu ironisch abgelehnt: „denn man hat ja den

Sinn des Inhalts: sie sind doch das berühmte Volk der
Innerlichkeit." Und vor der zeitgenössischen Literatur fragt er sich,

„ob die berühmte Innerlichkeit wirklich noch in ihrem
unzugänglichen Tempelchen sitze: es wäre ein schrecklicher
Gedanke, dass sie eines Tages verschwunden sei..."

Sein Kampf gegen die Wissenschaft steht im Zuge seiner

Forderung nach Einheit des inneren und äusseren Stils. Der

546



Mensch, meint er, solle nicht mehr Wissen aufnehmen, als er
in Tätigkeit und Leben verwandeln könne. Sein Protest gegen
die Wissenschaftsbarbarei der Deutschen nimmt sehr häufig
den Charakter der Wissenschaftsverneinung an. Wir dürfen
hierbei nicht vergessen, dass sich sein erstes philosophisches
Wort gegen das Erkennen richtete. Er sah eine Erbfeindschaft
zwischen Leben und intellektueller Einsicht und hat mit dieser
These unbewusst die Waffen derer vermehrt, die sich heute
im Namen mythischer Urkräfte zu den Herren über Vernunft
und Menschlichkeit aufwerfen. Sie ist zugleich nicht ohne
erhebliche Mitschuld an der gewaltigen Ausbreitung des
philosophischen Dilettantismus in Deutschland. Wenn sich Hegel den
deutschen Verhältnissen gebeugt hat, wenn sie von Marx in
der Rolle eines Gegen-Bismarcks bekämpft wurden, so
verzehrte sich Nietzsche abseits und ohne Genossen in den Visionen
einer kommenden Menschenordnung. Aber auch er wollte —
das ist der Sinn seiner letzten Wahnsinnstat, der geplanten
Erschiessung der deutschen Fürsten in Rom — das Geisterzeugte
in Handlung, in praktisches Eingreifen verwandeln. Der romantische

Individualist konnte nicht, wie Marx, auf den Gedanken
einer organisierten Gegenmacht kommen. Die Form, in der er
sich Luft macht, ist der Ueberfall, das Attentat.

IV

Dilettantismus.

Wir haben versucht, den kulturphilosophischen Ausgangspunkt
Nietzsches durch einen Hinweis auf Hegel und Marx zu erläutern.

Wir haben nicht die schriftstellerischen Charaktere dieser
Männer verglichen, sondern das Typische, Gleichartige der
Anlässe, unter denen sie hervorgetreten sind. Hegels „Theologische
Jugendschriften", Marx' „Deutsche Ideologie" und Nietzsches
»Unzeitgemässe Betrachtungen" versuchen sich, auf immer
verschiedene Art, in der Ueberwindung des deutsch-lutherischen
Gegensatzes von Geist und Macht, Philosophie und Praxis,
Innerlichkeit und Formbewusstsein. Hegel erreichte die Praxis,
indem er sich zum philosophischen Funktionär und Zeichendeuter

des preussischen Staates machte. Marx revolutionierte das

547



Proletariat, das er für den politischen Vollstrecker des Erbes der
deutschen idealistischen Philosophie erklärte. Nietzsches
Dasein fehlte der ausgreifende Plan. „Von seinem 25. Jahre ab bis

zu seinem Ende lebte er im Ausland" (Jaspers), zuerst als

begeisterter Herold Wagners, von dem er sich die Erneuerung
der deutschen Kultur versprach, dann enttäuscht und auf sich

selbst zurückgeworfen, als „fugitivus errans", unter wechselnden

Himmelsstrichen, bis er im Wahnsinn zusammenbrach.
Mit Hegels Tode schliesst das Zeitalter der Systeme. Die

grossen philosophischen Bewegungen gingen nicht mehr von
den Akademien aus. Für die nachfolgenden Philosophen ist das

Misstrauen gegen den Systembau kennzeichnend, das sich zu

keiner umfassenden Kritik der Systeme steigerte, sondern
zunächst in einer dumpfen Aengstlichkeit verblieb, die sich, wie
bei den Neukantianern, als redlich-schlichte Detailforschung
maskierte. Das Gefühl, eine Niederlage erlebt zu haben, verbreitete

sich unter den Philosophen, und es war zuerst Nietzsche,
der den Sachverhalt mit der wünschenswerten Klarheit aussprach
(„Schopenhauer als Erzieher", 1874). Wären wir schon so weit
gekommen, fragt er, dass die Philosophie nur noch als geduldetes

Dekorum auf ihrem akademischen Platz verbleibt? Er
schildert dann die zunehmende Missachtung, der sich der
akademische Typus ausgesetzt sah, und fährt fort: „Man gedenke
nur an seine eigene Studentenzeit; für mich zum Beispiel waren
die akademischen Philosophen ganz und gar gleichgültige
Menschen und galten mir als Leute, die aus den Ergebnissen der
anderen Wissenschaften sich etwas zusammen rührten, in Musse-
stunden Zeitungen lasen und Konzerte besuchten; die übrigens
selbst von ihren akademischen Genossen mit einer artig
maskierten Geringschätzung behandelt wurden. Man traute ihnen

zu, wenig zu wissen und nie um eine verdunkelnde Wendung
verlegen zu sein, um über diesen Mangel des Wissens zu
täuschen. Der Eine wendete gegen die Naturwissenschaften ein:
keine kann mir das einfachste Werden völlig erklären, was liegt
mir also an ihnen allen? Ein anderer sagte von der Geschichte:
dem, welcher die Ideen hat, sagt sie nichts Neues — kurz, sie

hatten immer Gründe, weswegen es philosophischer sei, nichts

zu wissen als etwas zu lernen. Liessen sie sich aber aufs Lernen

ein, so war ihr geheimer Impuls, den Wissenschaften zu

548



entfliehen So gingen sie nur noch in dem Sinne den
Wissenschaften voran, wie das Wild vor den Jägern, die hinter ihm
her sind".

Der junge Nietzsche sah die Gefahr, welche der spekulativen
Philosophie von der Naturwissenschaft her drohte, und er be-

grüsste ihren wahrscheinlichen Zusammenbruch. Hier schon

tritt ein merkwürdiger Zug seines Selbstwidersprechens auf.

Nietzsche wollte das Ende einer philosophischen Epoche, aber er

wollte nicht zugleich die Mittel ihrer Vernichtung, denn gerade

gegen den exakten Geist der Logik, gegen das eigentlich
Wissenschaftliche hatte er sich in den gleichzeitigen Schritten
gewendet. In unzähligen Wendungen hatte er sie als Kulturhemmnis,

als versteckte Bedrohung des kunsterzeugenden Genius
verdächtigt und abgewiesen. Die Vermutung liegt nahe, dass sich
ihm die Abneigung gegen den Wissenschaftsbetrieb seiner Zeit
auf die Wissenschaft „an sich" übertrug und dass er in der

Frage, ob „Wissenschaft" oder „neue Metaphysik" seiner eigenen

indirekten Kulturpolernik zum Opfer fiel, die ihn nicht mehr
zu einer klaren Frontenstellung zurückkommen liess. Die leidenvolle

Ambivalenz zwischen Wissenschaft und Dilettantismus zieht
sich durch sein ganzes späteres Leben hindurch, und es ist
uns bezeugt, dass er wiederholt den Plan erwogen hat, an einer
Universität Physik zu studieren. (Siehe hierzu Karl Löwith,
„Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkunft des Gleichen",
pag. 94 und Jaspers „Nietzsche", pag. 312). Wenn wir von
Nietzsches Dilettantismus reden, so meinen wir nicht seine

psychologischen und kulturkritischen Einsichten, sondern seine

Uebergriffe auf das Gebiet der Bilologie und Rassenforschung,
ja der Physik, die als eigene Wissenschaftsbereiche bereits
gegründet waren und deren Erweiterung durch wirkliche Erkenntnis

selten dem Forscher und niemals dem Laien gelingt. Die
Deutschen haben sich noch über Nietzsches „Rassebegriff" und
seine physikalische Begründung der „Ewigen Wiederkunft"
gestritten, nachdem es schon lange feststand, dass er die
entsprechenden Wissenschaften nicht einmal in ihren Grundbegriffen

kannte! Nietzsches Kritik an den wissenschaftlichen und
Politischen Vorgängen blieb im Wesentlichen auf das Kulturelle
eingeschränkt; seine Masstäbe waren ästhetisch-artistischer
Herkunft. Sein Verzicht auf systematisches Philosophieren, seine

549



vollständige Lösung vom akademischen Lehrberuf mussten ihn
immer entschiedener von der wissenschaftlichen Richtung
abdrängen. In scherzender Redeweise pflegte er wohl von sich

zu sagen, dass er sein philosophisches Organ „in den Nüstern"
habe. Die Metapher ist treffend, denn es ist in der Tat die

Verwechslung von Geschmack und Urteil, die seine
literarischen Schüler, beispielsweise auf dem Gebiet der Literaturkritik

und des Feuilletons, kennzeichnet.
Es war eine der grössten sprachlichen Befreiungstaten Nietzsches,

dass er die akademisch-herkömmliche Terminologie be-

wusst beiseite schob. Sein Stil, obzwar in keinem Sinne
klassisch, kannte wieder die einfachen Fragestellungen und die
Anmut des lebendigen Worts. Wer die heutige Nietzsche-Literatur

überblickt, möchte von einem gewaltigen Rückübersetzungsversuch

der Nietzscheschen Formulierungen in den abgelebten
Begriffs jargon der Akademien reden. Da wird sein Bekenntnis
zum Diesseits wieder als „Weise des Transzendierens" ausgegeben,

da raunt man uns in jenem zwitterhaften Sprachstil der Se-

minarien die Legende seines Lebens vor: „Immer ist der Mensch

er selbst dadurch, dass er in Bezug auf Transzendenz lebt.
Transzendenz ist die Form der Erscheinung im Dasein, durch die
allein dem Menschen der Gehalt des Seins und seiner selbst
gegenwärtig wird. Dieser Notwendigkeit kann es nicht
entrinnen. .(Karl Jaspers)

Seltsamer Kreislauf! Aus Ungenügen an den kulturellen
Verhältnissen des Landes, aus Protest gegen die Handwerker-Gesinnung

des reinen Gelehrten, wird ein Dilettantismus ausgebildet,

dessen Verstiegenheiten ein Notstand, dessen vorwissenschaftliche

Form ein Ergebnis der Einsamkeit ist —, aber zwei
Generationen genügen schon, um ihn an die selben Lehrstätten
zurückzuführen, gegen die er ursprünglich gerichtet war. Hat
man genügend bemerkt, dass die 'Reihe der unabhängigen Denker,

welche in den letzten Jahrzehnten ausserhalb der Akademien

gewirkt haben, immer dichter und ruhmreicher geworden
ist? Wir gedenken der Namen von Schopenhauer, Nietzsche,
Feuerbach, David Friedr. Strauss u.a.m. Die selbstgewählte
oder erzwungene Isolierung geschah oft um den Preis der

„Wissenschaftlichkeit", ja die Entfernung vom Wissenschaftsapparat

erzeugte in ihnen eine Art Paria-Hochmut, eine Nei-

550



gung, die am deutlichsten Nietzsche verrät, nämlich: lieber ein
Gaukler oder Clown zu sein als ein deutscher Gelehrter.
„Wissenschaft" wurde leichthin als Katheder-Chinesentum verstanden,

als verschleierte Staatsdienerei. Dennoch mochte von
Einzelnen durch die Hilfe des Apparates (Schüler, Kollegenschaft,
Bibliotheken) einiges wissenschaftlich Haltbare gefördert worden

sein, denn an irgendeinem kleinen und dünnen Ende führten

sie den Faden der Wissenschaft weiter, der sich aus alten
Tagen zu uns herüberstimmt. Auf der anderen Seite steht
Nietzsche! Eine gewaltige Begabung, welche die akademische
Form gegen die belletristische vertauscht hat, die keine Stütze,
keine Kontrolle an Kollegen und Schülern findet, hellseherisch
für Probleme, aber einsam und zu sehr Privatmann, um ihnen
wissenschaftlich nachzugehen, sodass es im besten Falle bei

Fingerzeigen bleibt — Entdecker ohne Instrumentarium, grosser
Finder, aber ohne Recht auf Besitz; so steht das Gegenbild
der deutschen Wissenschaft vor uns: der geniale Dilettant, der
entmachtete Aussenseiter mit dem unseligen Ruhm des
Pioniers. — Wer uns heute eine kleine Schrift „Ueber die Gründe
für die Ausbreitung des philosophischen Dilettantismus in
Deutschland" schriebe, hätte vielleicht mehr für das Verständnis

Nietzsches getan, als viele hundert Seiten neuer Nietzsche-
Deutung vermögen.

551


	Elemente zur Beurteilung Nietzsches

