
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 8

Artikel: Wird England radikal?

Autor: Straumann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wird England radikal?
von Heinrich Straumann

I

I m Geistesleben Englands spielt sich heute ein Prozess ab,
*- der dem kontinentalen Beobachter auf den ersten Blick nahezu

unbegreiflich erscheint, ein Prozess, der die Gegenbewegung
zu dem bedeutet, was die europäische Frontentrennung
vorwärts treibt, ein Vorgang, den man Radikalisierung zu nennen
versucht wäre, wenn nicht gleichzeitig die schöpferischen Kräfte
des Althergebrachten darin so lebendig wirkten. Von dieser

Bewegung verspürt der Fernstehende zunächst nur die Wirbel,
die an der Oberfläche einer unsichtbar reissenden Strömung
gebildet werden und die sich in Feststellungen, wie
„Sozialistische Studentenschaften", „Militante Freigeldbewegung",
„Antisemitische Kundgebungen in Fondon", „Mehr Bücher über
Karl Marx und Sowietrussland", „Parteiuniformenverbot",
„Pazifistische Bekenntnisse" flüchtig erfassen lassen und sich in

phantastischen Extremen wie „Kommunismus in Oxford"
verlieren.

Das Verwirrende dieser Feststellungen liegt weniger in der
Natur ihrer Erscheinungsformen, als darin, dass sie für
England, dem Fände der konservativen Febensnormen Gültigkeit
haben sollen. Und in der Tat, eine erste Eigentümlichkeit dieses

Prozesses ist die, dass die grosse Masse der untern
Mittelschichten und der Arbeiterschaft nicht davon erfasst ist,
sondern dass er ausschliesslich von Intellektuellen und Akademikern

getragen wird, einer zahlenmässig kleinen Gruppe, die
äusserlich, d. h. etwa wahltaktisch kaum ins Gewicht fällt,
jedoch wegen ihrer publizistischen Mittel für die Bildung der
sogenannten öffentlichen Meinung von grosser Durchschlagskraft
sein kann.

Woher diese Radikalisierung?
Eine zuverlässige Antwort auf diese Frage geben, hiesse die

geistige Krisis der Gegenwart gelöst haben. Ueber die ursächlichen

Zusammenhänge zwischen Wirtschaftsnot und
weltanschaulicher Verwirrung werden der Realpolitiker und der
Philosoph stets verschiedener Ansicht sein. Für uns, die wir es mit

492



einem noch keineswegs abgeschlossenen und kaum völlig
überblickbaren Prozess zu tun haben, gibt es aus diesem Streit um
den Primat des Geistes nur den Ausweg der Phänomenologie,
das heisst die provisorische Ordnung gewisser uns wesentlich
erscheinender Ausdrucksformen dieses Prozesses, während die
Deutung späterer Zeit überlassen werden muss.

II
Dass zunächst der ganze Vorgang durch die Welt des

Tatsächlichen erheblich mitbestimmt erscheint, versteht sich von
selbst. England sieht — trotz der augenblicklichen Konjunkturbesserung

— als Mutterland reicher Rohstoffgebiete die immer
noch ungeheure Diskrepanz zwischen dem Ueberfluss der Dinge
und der Not des Menschen. „Poverty amidst Plenty!" Und dieser

Zustand wird in seiner unheimlichen Widersinnigkeit von
der Wissenschaft und der Literatur einer immer grösser
werdenden Zuhörerschaft tagtäglich eingehämmert; von der
Wirtschafts-Wissenschaft vor allem durch die Tätigkeit der „London

School of Economics" und ihrem geistigen Leiter Harold
L a s k i, und in der Währungswissenschaft etwa dadurch, dass

eine Autorität von Range eines G. M. Keynes indirekt die

Berechtigung einzelner Forderungen der Freigeldbewegung
zugegeben hat1).

Gerade so gross, wenn nicht grösser, ist aber die
Durchschlagskraft jener Erzähler, die das Ansehen ihres Namens
und die Gewandtheit ihrer Feder dazu verwenden, das Elend
der Krisendistrikte dem an Romankost gewöhnten Leserpublikum

in grellen Farben vorzuführen, ohne sich direkt damit
auseinanderzusetzen. Zu den an dieser Stelle vor einem Jahre von
Prof. Bernhard Fehr2) besprochenen und in den Brennpunkt der
Gegenwartskrise gerückten Werken ist seither jenes erschütternde

Kulturdokument „Our Two Englands" von J. L. Hod-
s o n) (London 1936) gekommen, worin der Autor auf Grund
zahlreicher Gespräche mit Arbeitslosen zum Schlüsse kommt,
dass zwischen den Beschäftigten und den Arbeitslosen seelisch
eine mindestens ebenso grosse Kluft besteht wie zwischen den

') G. M. Keynes: The General Theory of Employment, Interest and

Money. (London 1936).
') Englische Gegenwartskrisen und englische Zeitromane, Juliheft der

„Neuen Schweizer Rundschau" 1935.

493



Zivilisten und den Frontkämpfern, die den Krieg am eigenen
Leibe erlebt haben. Hier hat sich für eine längst erkannte
psychologische Spannung das unbedingte Symbol gefunden.

Ebenso wesentlich für die Welt des Realpolitischen ist aber
die Tatsache, dass bis zum deutschen Umschwung in keinem
europäischen Grosstaat eine so umfassende Propaganda für
die Abrüstung geführt wurde, wie gerade in Grossbritannien.

An dieser Propaganda beteiligten sich alle Parteien mit
führenden Persönlichkeiten, wodurch der pazifistische Gedanke
in den weitesten Kreisen als Selbstverständlichkeit Einlass fand
und der Glaube an die Möglichkeit der kollektiven
Friedenssicherung gewaltigen Auftrieb erhielt. In derselben Zeit aber
setzte der Prozess der Wiedererstarkung des nationalsozialistischen

Deutschland ein und bald darauf folgte der Konflikt um
Abessinien. Die Parlamentswahlen, die unter dieser Konstellation

im Herbst 1935 stattfanden, konnten von den Konservativen
nur dadurch gewonnen werden, dass sie — gegen ihre bessere

Ueberzeugung, wie es sich jetzt herausstellt — die pazifistischen

Forderungen wenigstens in der Form der kollektiven
Friedenssicherung in ihre Wahlversprechen hinein nahmen, um
damit der Opposition den Wind aus den Segeln zu nehmen.
Um den Sieg der Regierungspartei richtig einzuschätzen, muss
man sich vor Augen halten, dass trotz ihrer grossen Mehrheit
im Unterhaus die Mehrheit der Wahlstimmen nur etwa 10°/o

gegenüber der Opposition betrug. Dieser tatsächlich knappe Sieg
erklärt es, weshalb die Regierung so stark auf die öffentliche
Meinung Rücksicht zu nehmen gezwungen ist, sobald es sich

um Probleme der Friedenssicherung handelt, und diese
Rücksichtnahme hat bis vor kurzem ganz erheblich zu der bekannten,
wenn auch zweifellos nur vorübergehenden Schwächung der
machtpolitischen Stellung Grossbritanniens beigetragen.

III
Wesentlicher als diese greifbaren Gegebenheiten sind für das

Verständnis des jetzt sich abspielenden Vorganges der
Radikalisierung jene geistesgeschichtlichen Keimzellen, die im England

des 20. Jahrhunderts zum Teil als letzte Sprossungen längst
vergangener Entwicklungen, zum Teil als unerwartete Neubildungen

ausgewertet werden konnten.

494



Man hat B. Shaw und H. Q. Wells häufig genug als die
letzten Exponenten einer dem Ende entgegengehenden rationalistischen

Epoche erfassen wollen; eine kurze üeberlegung zeigt
aber, dass in ihrem Gedankengut Kräfte wirken, die sehr wohl
von den scheinbar entgegengesetztesten Extremen zukünftiger
Gemeinschaftsgestaltung aufgenommen werden können. Shaws

Bekenntnis zum absoluten Sozialismus mit der Forderung auf
gleiches Einkommen für alle ist mit dem fabianischen (nicht
marxistischen) aufs Engste verknüpft, aber gerade dieser Grundsatz

des gewaltlosen, evolutionären Vorgehens, der für die

Innenpolitik geradezu dem politischen Urinstinkt des

Durchschnittengländers entspricht, hat ihn anderseits für die schwachen

Punkte der politischen Maschinerie des demokratischen
Staates äusserst wachsam gemacht. Es ist kein Zufall, dass
gerade Shaw längst vor der Zeit auf die Gefahren des bürokratischen

Leerlaufs in der Demokratie aufmerksam gemacht hat (Der
Kaiser von Amerika). Aus diesem zunächst rein als
Organisationsfrage auftauchenden Problem wächst dann aber das

Allgemein-Gültigere des Verhältnisses des Einzelnen zur
Gemeinschaft heraus, und deswegen ist Shaw, der in diesem

Zusammenhange die Relativität des Begriffs der Freiheit in
ausserordentlicher Schärfe erkannt hat (On the Rocks, 1933), eine

Zeitlang als Konvertit zum Faschismus betrachtet und propagiert

worden. Tatsächlich aber ist er keineswegs geneigt, die
Demokratie als Vereinigung der zur Friedfertigkeit Gewillten
dem Genial-Gewalttätigen zu opfern; im Gegenteil, die Erhaltung

der unabhängig und freiwillig gebildeten Gemeinschaft
gegenüber dem „bully" scheint ihm ebenso wichtig, wenn nicht
wichtiger als die wirtschaftliche Neuordnung. (The Millionairess,
1936). Also wieder eine Organisationsfrage! Die Tatsache aber,
dass ein Teil von Shaws Gedankengut trotz der rein aufkläri-
schen Herkunft für antirationalistische Strömungen nutzbar
gemacht werden, beweist, wie labil gelegentlich sogar die
Eckpfeiler gewisser weltanschaulicher Gebäude erscheinen.

H. G. Wells als die zweite rationalistische Grösse ist
dafür das gewichtigste Gegenstück. Wells glaubt, dass die künftige

Gemeinschaft am besten durch die aufgeklärte Despotie
der Tüchtigsten zusammen gehalten werden solle; ein Gedanke,
der faschistischen Anschauungen jedenfalls wesentlich näher

495



steht, als demokratischen oder sozialistischen. Trotzdem wird
er — übrigens stets unter seinem Protest — mit Beharrlichkeit
der Linken zugezählt, was wahrscheinlich darauf zurückzuführen

ist, dass er das Recht auf freie Meinungsäusserung unter
allen Umständen aufrecht erhalten haben will. Eine für Wells'
Qesamtanschauung also weniger wichtige und von ihm übrigens
keineswegs gelöste Frage wird so den Zentralpunkten seines
ebenfalls durch und durch aufklärerisch gedachten aber dennoch
nationalsozialistisch geformten Zukunftsstaates vorangestellt.

IV

In ganz besonderem Masse aber haben für solche merkwürdigen

Ideenmischungen und -Versetzungen jene gedanklichen
Elemente beigetragen, die gerade in der Abkehr vom
Rationalistisch-Organisatorischen ihre Wirkung erwarten. Und hier ist
es ganz besonders ein Mann, der wie ein weitüberragendes Symbol

für die Doppelläufigkeit grundlegender Ideen zu gelten hat:
D. H. Lawrence. Man mag sich zu Lawrences einzelnen
Leistungen stellen, wie man will — er hat dem modernen England

Erkenntnisse von grundlegender Bedeutung ermittelt u. a.

die, dass die Lösung des Gemeinschaftsproblems und besonders
des Verhältnisses von Gemeinschaft zu Gemeinschaft, von Staat

zu Staat deshalb so ungeheuer schwierig sei, weil die
abendländisch-christliche Weltanschauung, die für die Handlungen
des Einzelnen allgemein anerkannte ethische Grundlagen geliefert

hat, keine solchen Normen für die Handlungen der
Staatsgemeinschaft liefern konnte. Letzten Endes ist es das neue

Testament, das trotz aller neuzeitlicher Auflösung stets noch die
Quelle für die heute individuell geltenden Sittlichkeitsnormen
geblieben ist. Deshalb funktionieren, alles in allem genommen,
diese ethischen Individual-Gesetze heute noch leidlich. Das neue
Testament enthält aber keine allgemein anerkannte Handhabe,
um Gesetze sittlichen Verhaltens von Gemeinschaftsgruppen zu

Gemeinschaftsgruppen abzuleiten. Daher die ungeheure Schwierigkeit,

etwa das Problem des sittlichen Verhaltens im Krieg
befriedigend zu lösen. Lawrence glaubt nun, die Lösung für
diesen Konflikt nur so geben zu können, dass ein neues Grundgesetz

für alles Verhalten der Menschen (individuell und
kollektiv) gesucht werden solle, und dieses Grundgesetz könne nur

496



in der unbedingten Anerkennung alles Lebendigseins und
aller Instinkte, die das Lebendigsein bedeuten, gefunden werden.

Dieses absolute Lebendigsein des Menschen kann aber nur
dadurch erreicht werden, dass er den ganzen Mechanismus
unseres Zivilisationsbetriebes zusammenwirft und das Verhältnis
zum Du auf dem Triebhaften aufbaut. (Apocalypse 1931, post-
hum). Es ist charakteristisch für Lawrence, dass er das Problem
der Qemeinschaftsbildung auch ganz ausgesprochen politisch in
Angriff genommen hat, und zwar, in einem trotz seines
hochaktuellen Inhalts fast ganz unbekannt gebliebenen Roman
„Kangaroo" (1923). Was sich da als Kampf zwischen der sozialistischen

und faszistischen Gemeinschaftsidee in Australien
abspielt und schliesslich an der nicht ausgereiften neuen
individuellen Haltung des Einzelnen zum Andern scheitert, ist
haargenau das, worum heute Europa ringt. Ganz besonders
wesentlich aber für die Wirkung Lawrence'schen Ideengutes ist
die Tatsache, dass es durchaus in besten Treuen sowohl für die
Linke wie für die Rechte ausgewertet werden kann. Es ist
umstürzlerisch schlechthin, in manchen Punkten antichristlich, in
andern wesentlich antirationalistisch und antimaterialistisch, dabei

trotzdem konsequent gedacht und theoretisch geeignet, die
bestehenden weltanschaulichen Fronten von der Seite her
aufzurollen: Der dritte Weg des Radikalismus.

Dieser dritte Weg ist von führenden Geistern bereits schon
beschritten worden, vor allem von A. Huxley, der allerdings
bis vor wenigen Monaten sich fast ausschliesslich der Vorarbeit
niederreissender Gesellschaftskritik gewidmet hat, und dies so
gründlich, dass seine höhnisch überlegene Haltung gegenüber
dem Irrsinn unseres Zivilisationsbetriebs fälschlicherweise oft als
bloss mondäner Zynismus aufgefasst wurde. Nun aber hat er
sich entschieden, und zwar in geradliniger Fortsetzung seiner
früheren Haltung zur völligen Abkehr von allem „organisierten
blass", wie er in den Extremen links und rechts zum Ausdruck
komme, aber auch zur Abkehr von der nur politischen Möglichkeit

der Gemeinschaftsgestaltung. Ohne eine grundsätzliche Aen-
derung in der Einstellung des Ichs zum Du ist überhaupt alle
Politische Arbeit auf weite Sicht zwecklos. Was als erste
Vorarbeit geleistet werden muss, ist die allgemeine Anerkennung
der Einheit alles Lebendigen durch das Prinzip der absoluten

497



Gewaltlosigkeit. Gewaltlosigkeit unter allen Umständen, selbst

dann, wenn Leben, Freiheit und alle geistigen und materiellen
Gütern an denen man sonst hängt, in Gefahr zu sein scheinen:
Friede durch äusserste Selbstbeherrschung. (Eyeless in Gaza,

1936) Für die Abwendung der unmittelbar drohenden
Kriegskatastrophe wird der radikale Vorschlag gemacht, den unbefriedigten

Staates sämtliche Begehren in Bezug auf
Rohstoffbeschaffung (Kolonien etc.) auf Kosten der Befriedigten zu er^

füllen, um sich damit eine weitgehende Abrüstung zu erkaufen.

(What are you going to do about it?, 1936)

Wenn dies als Schwärmerei gilt, so ist es wenigstens
grosszügige Schwärmerei. Vergessen wir nicht, dass Huxley bei weitem

nicht der einzige ist, der in dieses Horn stösst. Da ist
z. B. Richard Aldington, der grundsätzlich denselben
radikalen Anschauungen huldigt und gleichzeitig gegen links und
und rechts anrennt, da ist Bertraud Russell, der um seinen
Pazifismus ringt, da sind G. P. Gooch und Leonard Woolf, die

von jeher gegen den Nationalismus gekämpft haben.

Und dies sind nur die Ausgangspunkte, das geschulte Kader

sozusagen, um das sich die Armee der Intellektuellen mit
vereinfachter Ordnung schart. Eigentümlich bei der Beurteilung
der so gespiesenen Ströme berührt die Tatsache, dass mehrere
theoretisch denkbare Quellpunkte unbenützt geblieben sind. Es

ist keine anarchistische Welle ausgelöst worden, trotz eines

Norman Douglas, der lieber in persönlicher Gefahr aber dafür

in absoluter Freiheit leben möchte als in den Sicherungen
des abendländischen Staates ;es gibt keinen sensualistischen
Magismus, wie er etwa auf Grund der Weltanschauung von John
Cowper Powys hätte hervortreten können, ja es gibt nicht einmal
ein sehr auffälliges Anwachsen des Katholizismus, obschon auch

da der künstlerisch-emotionale Untergrund etwa durch T. S.

Eliot und der gedankliche durch Chesterson und Belloc wohl
vorbereitet wäre.

Um so eiliger fliessen die Ströme in den vorgebauten
Kanälen. Ihre Richtung mag nicht immer leicht zu bestimmen sein,

aber jedenfalls fliessen sie weg vorn Altbürgerlichen, Altliberalen
und Altkonservativen, weg vom Viktorianischen, das in der

breiten Masse immer noch die Norm hält.

498



V

Was aber ist das Besondere an dieser Bewegung?''

Die weitaus stärkste dieser radikalen Strömungen ist
diejenige, die man mangels einer unmissverständlichen Benennung
am besten etwa als Britischen Sozialismus bezeichnet.
Dieser Britische Sozialismus ist ein Produkt, das sich
zusammensetzt aus dem klassisch englischen Sozialismus vorwiegend
fabianischer (nicht-marxistischer) Färbung, aus kraftvoll
rationalistischer Auseinandersetzung mit Karl Marx einerseits und
dem Faschismus anderseits, sowie aus dem Typus des

charakterlichen Verhaltens des Briten, der die Existenz der
individuellen Persönlichkeit und das Recht der freien Meinungsäusserung

unter allen Umständen gewahrt wissen will. Der
Britische Sozialismus kann deshalb unter keinen Umständen mit
irgend einer Linksbewegung auf dem Kontinente verglichen
werden, so wenig als etwa die offizielle englische Arbeiter-
Partei auf gleiche Linie mit einer der frühern kontinentalen
sozialdemokratischen Parteien gesetzt werden konnte. Es handelt
sich vielmehr auch diesmal wieder um jene so häufig belegte
Erscheinung, dass entscheidende geistesgeschichtliche Vorgänge
in Europa, wie Renaissance und Reformation, Romantik und
Realismus von England in ganz anderer Form und mit wesentlich

veränderten Inhalten erlebt werden. Die Neigung zum
Synthetischen, die übrigens in dem banalen Worte von „praktischen

Engländer" eine geradezu volkstümliche Erkenntnis
geworden ist, hat so häufig zum innern Ausgleich ideeller
Gegensätze geführt, dass wesentliche Entscheidungen physisch gar
licht zum Austrag kamen, und das ist's, was sich auch jetzt
abzuspielen scheint. Gewiss ist es etwas Erstaunliches, von
englischen Intellektuellen immer wieder Bekenntnisse zum
„Communism" zu hören, und erst die nähern Erläuterungen, die zu
diesem Begriffe gegeben werden, zeigen die gewaltigen
Unterschiede zu dem kontinentalen und besonders durch die
Vorgänge in den faschistischen Ländern geprägten Begriff des
Kommunismus.

Eine Zeitlang allerdings sah es aus, als ob der englische In-
Rllektuelle der hässlichsten aller bürgerlichen Zerbröckelungs-
erscheinungen verfallen würde, dem sog. Salonkommunismus.

499



Das war im Jahre 1932, als John Middleton Murry, der
bekannte Kritiker und Herausgeber der literarischen Zeitschrift
„The Adelphi" mit grossem Getöse zum „Communism" überging.

Obwohl dieser Literat schon damals den „Communism"
als nationale Notwendigkeit, d. h. als patriotische Tat aufge-
fasst wissen wollte und so eine grundsätzlich bedeutsame
Verschiebung der Ausgangsstellung vornahm, erfüllte er auch jene
Vorbedingungen, die das rein spielerische Interesse an der
Sache zu fördern geeignet waren.

Diese Entwicklung wurde jedoch scharf abgebogen, als ein

Mann in die Diskussion eingriff, der, wie es sich seither
herausgestellt hat, mit geradezu genialem Geschick den Grundriss
zeichnete, auf dem sich das ideelle Gebäude dessen was wir als

Britischen Sozialismus bezeichneten, erheben sollte. Dieser Mann
ist John MacMurray, Prof. für Logik am University College

London, und wenn sein Name im englischen Geistesleben
auch heute noch nicht zu den geläufigsten zählt, so liegt doch
die überzeugende Scharfsinnigkeit seiner Untersuchungen
verbunden mit einer grossartigen Einfachheit der Ausdrucksweise

ganz in der besten Tradition englischer Philosophie. Auch

seine Ausgangsstellung ist im gewissen Sinne aufklärerisch,
pragmatisch, wie sein kleines Buch „The Philosophy of
Communism", (London 1934), das eigentlich eher als ein
Beiprodukt seines Schaffens gedacht zu sein schien, beweist. Es

ist die englische Auseinandersetzung mit dem Marxismus
schlechthin. John MacMurray übernimmt einige der marxschen
Grundsätze, z. B. den von der Zweck- und Sinnlosigkeit jeder
Ideologie, die nicht mit der angemessenen Handlung übereinstimme.

Damit hat er auch schon die Brücke zum Faschismus

hergestellt, der tatsächlich auf demselben Grundsatz (Prinzip
der Realpolitik) aufbaut. Er beweist die übereinstimmende
Tendenz von Faschismus und Kommunismus zum Kollektiven, zeigt,
dass in Italien und Deutschland die Reaktion gegen den
Kommunismus nicht die Reaktion gegen das Kollektive, Sozialistische
sein konnte, sondern nur eine Angstbewegung vor dem Schritt
ins Unbekannte, das die Unordnung zu bedeuten schien.

Wenn der Kleinbesitzer, zu denen heute auch ein erheblicher
Teil der Industriearbeiterschaft gehört, die Wahl hat zwischen
einer Staatsform, die ihm restlose Ordnung verspricht und schon

500



als Oppositionsgruppe dies in ihrer straffen Organisation bewiesen

hat, und einer andern Richtung, die nur wirtschaftliche
Neuordnung verspricht, diese aber nicht unter genügende
Beweiskraft stellen kann, so wird sich dieser Kleinbesitzer und
jeder, der noch etwas zu verlieren hat, für die Wahrscheinlichkeit
der bessern Ordnung entscheiden. Diese Erkenntnis gelte es

zur Grundlage aller innenpolitischen Neugestaltung zu machen.
Faschismus und russischer Kommunismus seien nur Thesis und
Antithesis derselben Grundhaltung. Was wir jedoch schon im
Interesse der gesamten weissen Zivilisation haben müssen, das

ist die in später Zukunft ohnehin mit Sicherheit zu erwartende
Synthesis der beiden. Diese Synthesis kann schon vorher
erstrebt werden, wenn das Bewusstsein dafür eine allgemeine
Erkenntnis geworden ist, und somit die .wirtschaftliche Neuordnung

unter der schärfsten, aber selbstgewählten Disziplin
vorgenommen wird. Bei genügender Selbstzucht und Unterordnung
unter den Kollektivgedanken könne sogar noch ein erträgliches
Mass persönlicher Freiheit mithinübergerettet werden. Dazu
bedarf es aber einer politischen Schulung von aussergewöhnlichem
Ausmasse. John MacMurray traut sie den Engländern zu. Und
in der Tat, wenn man die zwei Jahre betrachtet, die seit dem
Erscheinen seines Buches verflossen sind, so ist es seine Richtung,

die vom Grossteil der Intellektuellen eingeschlagen worden

ist: Britischer Sozialismus.

VI

Die Wirkung solcher Gedankengänge ist im heutigen England

eine ungeheure. Da sind vor allem die Studentenschaften,

die ganz allgemein auf der radikalen Route
marschieren. Oxford, einst die Hochburg des Konservatismus, ist
heute pazifistisch, sozialistisch, ja marxistisch. Das ist das
genaue Gegenstück zu dem Verhalten der Deutschen Studentenschaften,

die zuerst völkisch und nationalsozialistisch dachten.
Der kommunistische „October Club", früher ein kaum beachtetes

Vereinchen von „cranks", zählt seine Mitglieder heute
nach Hunderten und spielt eine führende Rolle. Die Oxford
Debating Society löste schon 1934 eine allgemeine Sensation
nus, als sie beschloss, dass die Oxforder Studenten im Kriegsfalle

sich weigern würden „for King and Country" auszuzie-

501



hen. Und als darauf die bestürzten Universitätsbehörden über
Massnahmen zur Eindämmung dieses unangemessenen Verhaltens
berieten, da beschloss eine zweite Versammlung', dass sie ein

für allemal so aufrührerisch zu sein gedächten, wie es ihnen
beliebe („that this house will be as seditious as it pleases".) In
Oxford mag dies alles zum guten vTeil daher kommen, dass

infolge der grosszügigen Stiftungen 4Qo/0 aller Studenten
Stipendiaten sind, d. h. begabteste junge Leute, die durch das
persönliche Erlebnis der Armut hindurch gehen mussten. Dazu
kommt dann selbstverständlich die ganze geistige Beeinflussung,
insbesondere durch die Wissenschaften.

Die gesamte Publizistik, soweit sie sich mit politischen Dingen

befasst, steht unter dem Eindruck dieses schwungkräftigen
Radikalismus und versucht Stellung dazu zu nehmen. Ein
kaltblütiger Realpolitiker wie Wick h am Steed setzt sich
eingehend mit dem Pazifismus auseinander und kommt zum
Schlüsse, dass Kriege nur dann verhindert werden könnten, wenn
die Idee vom absoluten Frieden einem wichtiger erscheine als
alle andern, für die man sich sonst zu opfern bereit zeige, und
dass die Polizeifunktion von Rüstungen nur dann denkbar sei,

wenn der Gedanke der Neutralität vollständig fallen gelassen
würde. (Vital Peace, London 1936). In dem zweibändigen Werk
„Our Own Times, 1913—1934" von Stephen King-H all (London

1936), das eine der vielzitierten Arbeiten über die
Geschichte der Gegenwart ist, befürwortet am Ende der Autor
die beschleunigte Sozialisierung des Wohnungsbaues, des

Transportwesens, der Nahrungsmittelbranchen, der Eisen- und
Stahlindustrie und des Bankensystems, aber auch die Disziplinierung

des staatsbürgerlichen Denkens (Citizenship), wodurch
allein die nötige industrielle Freiheit gewahrt werden könne.
George Dangerfield hält in dem Buche „The Strange Death
of Liberal England" (London 1936) die brillanteste Grabrede,
die einem einstmals liberalen Lande zugedacht werden könnte.
Und schliesslich gibt es eine Literatur- und Kunstkritik, die

politisch radikale, ja marxistische Züge aufweist, wie etwa bei

Herbert Read in „Five on Revolutionary Art" (London, Wishart
1936).

Erfasst von der Schwungkraft des Radikalismus ist ferner
die gesamte Belletristik, soweit sie sich überhaupt mit Politik

502



befasst. Die pazifistische Komponente wird dabei vor allem in
Zukunftsromanen, d. h. in der Schau des zukünftigen europäischen

Krieges sichtbar, der so gezeichnet wird, dass jede
gewaltsame Lösung politischer Konflikte als sinnlos, weil
selbstzerstörend erscheint. Ganz besonders spielt aber der soziale
Roman eine immer grössere Rolle in diesem Konzert der
radikalen Stimmen, und im Unterschied zu früher werden nun auch
die weltanschaulichen (nicht nur tatsächlichen) Gegebenheiten
mit in die Diskussion hineingezogen. Neben den Werken von
George Blake, John Blackaller, J. Landsdale Hodson, James

Hanley, Frank Tilsley, F. C. Boden, Graham Greene ist es

vor allem die junge Schriftstellerin Storm Jameson, die
hier nach der angemessenen Ausdrucksform in der Erzählung
sucht, und so als Typus gelten mag.

Storm Jameson will in einer Romanserie3) die Geburtswehen
des neuen England, das Ringen um den Britischen Sozialismus
darstellen. Aus der Verworrenheit der ersten Nachkriegszeit
heben sich die ersten sozialen Erkenntnisse ab: Da gibt es
die Frontkämpfer, die keine Arbeit finden und aus gehätschelten
Lieblingen überflüssige und unerwünschte Geschöpfe werden ;

da sind die Kriegsgewinnler, die nur Reichtum und keine

Verantwortung kennen; da ist der eine Typ des Arbeiterführers,
der sich geschmeichelt fühlt, wenn er in die Häuser der
Reichen eingeladen wird, und der andere, der in verbissener
Konsequenz allem Bürgerlichen aus dem Wege geht und damit
die Masstäbe für das Mögliche verliert. Wir sehen die Anfänge
eines Freiwilligen-Corps, der Parteiarmee, die unter dem Patronat

der Hochfinanz steht; wir sehen die Entstehung faschistischer
Programme, die Brot und Arbeit allen geben möchten, dafür
aber unbedingten Gehorsam gegenüber dem Staat verlangen;
wir sehen das Elend der Slums und die Ohnmacht der Arbeiter-
Partei, und wir sehen endlich den Generalstreik von 1926, wie
er von den einzelnen Individuen erlebt wird und nach der

3) Bisher ist die Trilogie „The Minor in Darkness" erschienen, die

sich zusammensetzt aus:
Company Parade (London 1935)

Love in Winter (London 1936)

None Turn Back (London 1936)

503



Autorin an der Schlappheit der Gewerkschaftsgrössen zusammenbricht.

Es ist ein düsteres Bild, das entworfen wird, trotz der
offensichtlichen Tendenz ist es nicht völlig entstellt.

Aber schliesslich ist das die Sphäre des Prosaromans, der sich
schon immer in den Dienst der Tendenz hat stellen lassen. Was
aber soll man sagen, wenn sogar die Lyrik diese Töne
anschlägt? Wenn die jüngsten Lyriker sich zum Kommunismus
bekennen? Wenn so verschiedene Naturen wie Stephen Spender,
W. H. Auden und Cecil Day Lewis mit Tönen, die innerste
Bereitschaft verraten, um die neue Gemeinschaft im
Britischsozialistischen Sinne ringen? Es gibt Beobachter, die dieser
Erscheinung mehr Gewicht beilegen als der ganzen radikalen
Lawine, die sonst von den Intellektuellen ausgeht. Denn die
Lyrik, sagen sie, hat in ihren Tiefen die feinsten Nerven für das,

was in der Seele des Volkes vorgeht, und sie werde, so weit
sie echt sei, recht behalten.

VII

Und gibt es denn niemand der sich gegen diese Phalanx
erhöbe und irgendwie, sei es als offene Reaktion, als konservativer

Angriff, oder als faschistischer Gegenstoss den Kampf
aufnähme? Es gibt einen, erstaunlicherweise nur einen einzigen
Mann, der sich diese Aufgabe publizistisch gestellt hat — und
daneben allerdings die Organisation der Britischen Faschisten,
die aber abgesehen von ihren Zeitungen u,nd Flugschriften bisher

keine irgendwie bemerkbare Literatur hervorgebracht
haben. Jener einzige ist Wyndham Lewis, der mit unerbittlicher

Zähigkeit und sozusagen sichtbar zusammengebissenen Zähnen

gegen den Strom der Intellektuellen zu, schwimmen
versucht. Und er hat in diesem Strom einen gewaltigen Vorteil,
voraus. Er war es nämlich, der als einziger schon 1931 in seinem
Buche „Hitler" die nationalsozialistische Machtergreifung in
Deutschland mit einer Bestimmtheit und Genauigkeit voraussagte,

die jetzt hinterher geradezu etwas Unheimliches an sich

hat. Das Buch blieb damals fast unbeachtet und auch heute ist
es merkwürdigerweise recht wenig bekannt. Aber es versteht
sich von selbst, dass den Aeusserungen dieses Mannes erhebliches

Gewicht zukommt, wenn auch eine gelungene Prophezeiung
noch keine Unfehlbarkeitserklärung bedeutet. Wyndham Lewis

504



hat jetzt zum zweiten Male gesprochen: „Left Wings over
Europe, or How to Make a War about Nothing". (London,
J. Cape 1936). Es ist zunächst wiederum eine aussenpolitische
These. Qrossbritannien wird aufs leidenschaftlichste beschworen,

sich von allen Linksgruppierungen völlig zu lösen, das

Freundschaftsangebot Deutschlands anzunehmen und mit ihm
gemeinsam die Welt zu regieren, denn gegen eine
deutschbritische Konstellation würde in Europa niemand etwas
unternehmen können. Die ganze Politik der sogenannten demokratischen

Länder sei eine Mischung von realpolitischer Unfähigkeit,

niederträchtiger Heuchelei und stupidem Doktrinarismus
und dazu geeignet, wenn nicht in einzelnen Fällen sogar angelegt,

dem russischen Kommunismus im Westen zum Siege zu

verhelfen.
Wyndham Lewis' Buch hat auch diesmal eine schlechte Presse

gehabt. Gewisse Uebertreibungen, so witzig sie wirken, gefährden

die Ernsthaftigkeit der vorgebrachten Argumente. Dies ist
deshalb bedauerlich, weil das Buch als Gegengewicht für die
Neutralitätsthese eine wirkliche Funktion zu erfüllen hätte.

Wyndham Lewis ist geradezu ein Symbol dafür, dass der
intellektuelle Radikalismus in England wahrscheinlich auf der Generallinie

des Britischen Sozialismus fortschreiten wird. Der
Britische Sozialismus hat es verstanden, die irrationalen, nationalen
und traditionellen Kräfte rechtzeitig in sich aufzunehmen,
bevor sie der Faschismus für sich mobilisieren konnte. Dazu spielen
in England, dem klassischen Lande der Aufklärung, gefühls-
mässige Entscheidungen ohnehin eine viel geringere Rolle als
anderswo. Die rationalistische Linie ist deshalb an sich schon
die wahrscheinlichere für den Ablauf irgend eines
geistesgeschichtlichen Vorganges in England. Dazu kommt die
entscheidende Tatsache, dass der Britische Sozialismus trotz seiner
publizistischen Stärke vorderhand erst bei den Intellektuellen,
(dort allerdings mehrheitlich), Einlass gefunden hat. Bis er
die Masse des Kleinbürgertums und der Arbeiterschaft erreicht,
wird der Angleichungsprozess zweifellos noch weiter
fortgeschritten sein. Bis jetzt jedenfalls scheint die Entwicklung am
ehesten John MacMurray's Behauptung von der synthetischen
Neubildung der Gemeinschaftsidee Recht geben zu wollen.

505


	Wird England radikal?

