Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 7

Artikel: Columban in der Schweiz

Autor: Blanke, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759067

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Columban in der Schweiz
Von Fritz Blanke

Is sich zu Beginn des 5. Jahrhunderts germanische Volks-

haufen iiber Gallien ergossen und vor allem in Siiddwest-
gallien grosse Zerstorungen anrichteten, da flohen viele Trager
der blithenden gallischen christlichen Kultur nach dem einzigen
Lande im Westen, das von den Wellen der Vdélkerwanderung
nicht erreicht worden war, nach Irland, und schufen dort ein
neues geistiges Leben. Die Kloster des griinen Eilands wur-
den zum Hort einer hohen Bildung, die nicht nur die latei-
nische, sondern auch die griechische Sprache kannte. Noch heute
gemahnt ein altes Kreuz zu Fahan mit seiner griechischen In-
schrift und gemahnen die iltesten erhaltenen kirchlichen Hand-
schriften Irlands an die einzigartige Gelehrsamkeit, die auf der
nInsel der Heiligen” in der Zeit vom 5. bis 10. Jahrhundert
gepflegt wurde. Aber die irischen Kloster beschrinkten sich
nicht auf gelehrte Ziele und auf die eigene Erbauung.

Die irischen (oder wie man sie im Mittelalter auch nannte:
schottischen) Monche waren erfiilllt von dem Bewusstsein der
missionarischen Verpflichtung gegeniiber denen, die noch nichts
vom Evangelium wussten. Ueber die Hebriden, die Faréer- und
Orkneyinseln zogen irische Wandermoénche als Glaubensboten
bis nach Island. Vor allem haben sie das Festland bearbeitet.
Dieser Drang in die Ferne wurde mit dem Vorbild Abrahams,
der auch um Gottes willen Heimat und Freundschaft verlassen
hatte (1. Mose 12) begriindet; aber sicher wiren die Iren-
monche nicht ‘auf diesen Gedanken der ,,peregrinatio more Abra-
hae” gekommen, wenn ihnen die Wanderlust nicht im Blute ge-
legen hitte. Das Wandern war und ist den Iren von Natur ein-
geboren. Aus dem Wandertrieb wurde bei vielen Iren, die das
asketische Leben auf sich genommen hatten, der Missionstrieb;
der angeborene Zug in die Weite wandelte sich in den Willen,
alle Welt mit der Botschaft von Christus bekannt zu machen-

Eine iiber die eigenen Landesgrenzen hinausdringende Mission
ist dem Mittelalter im ganzen fremd. Die Mission z. B., die di€
frankische Kirche und auch noch Karl der Grosse iibten, er
streckte sich nur auf solche heidnischen Gebiete, die bereits
dem frankischen Reiche durch das Schwert einverleibt ware,

416



Wahrend die Irenmissionare, darin Nachfahren des urchristlichen
Missionsenthusiasmus, sich als Schuldner der Fernsten und
Fremdesten fithlten und jenseits ihrer eigenen Grenzen Mission
treiben wollten.

Unter den irischen Festlandmissionaren ist Columban der
Rrosste. Er darf nicht mit seinem Landsmann Columba, dem
Apostel Schottlands (+ 597) verwechselt werden; die beiden
unterscheiden sich, abgesehen von ihrem Wirkungskreis, schon
durch ihre Persénlichkeit. Columba tritt uns in den Quellen als
€ine liebenswiirdige Erscheinung entgegen, Columban dagegen
Ist eine kantige Figur: Von ihm stammt die strengste Monchs-
Tegel, die es gibt; er wagt es, Konige und Koéniginnen auszu-
Schelten, ja sogar dem Papst mit Vorwiirfen zu begegnen. Nicht
¢inmal gegeniiber einem Heiligen ziigelt er seine Respektlosig-
keit. Auf einer Fahrt durch Gallien brachte Columban nach da-
Maliger Sitte die Nacht in Tours betend am Grabe des hl. Martin
0. Am Morgen entdeckte er, dass ihm und seinen Gefihrten
das Gepack, das sie im Schiff auf der Loire hatten liegen las-
Sén, gestohlen worden war. Sofort begibt sich Columban empért
in die Martinskirche zuriick und macht dem Heiligen Vorhal-
tungen, dass er den Diebstahl nicht verhindert habe. Nicht des-
halb habe er die ganze Nacht am Martinsgrabe gebetet, damit
der Heilige diesen Diebstahl zulasse! Nachdem Columban so
Stinem Herzen freien Lauf gelassen hat, tritt er aus der Kirche
heraus und siehe da, die Diebe kommen und bringen das ge-
Stohlene Gut zuriick. Der heilige Martin hatte also seinen Ver-
Chrer doch nicht enttiuscht.

Auch kérperlich war Columban eine Kraftgestalt. Noch als
Sie1')zigj'aihriger trug er beim Bau des Klosters Bobbio schwere

dumstimme die Abhidnge hinab. ,,An ihm koénnen wir das
friS»Che, kriftig wallende Blut deutlich wahrnehmen, das durch
die neyen Naturvélker der romischen Kirche eingeflosst wurde”.
(Schnﬁrer) Indes das Bild Columbans wire verzeichnet, wenn
Man in jhm nur die Verkorperung urtiimlicher Mannlichkeit sihe.

€nn dieser Mann war zugleich ein Dichter, dessen lateinische
€rse die ganze hohe Kultur, wie sie in den irischen Kldstern
tbte, wiederspiegeln.

Columban war schon nahe den Fiinfzigern und hatte bereits
lange Jahre in der Stille des Kloster Bangor (Nordirland) ge-

B

417



lebt, als er noch von der Wandersehnsucht ergriffen wurde. Es
zog ihn iiber das Meer nach dem Festland. Im Jahre 590 landete
er zusammen mit 12 Genossen in der Bretagne. Die 13 Wander-
monche hatten den Plan, sich zunédchst im christlichen Franken-
reiche aufzuhalten und nur, wenn sie hier keine freundliche Auf-
nahme fanden, sofort weiterzuziehen. Sie wurden freundlich
empfangen und ihre Busspredigt willig angehért; der Ruf ihres
Ernstes und ihres Eifers verbreitete sich und so kam es, dass
sie vom Konig Guntram von Burgund an seinen Hof berufen
wurden. Guntram wollte die heiligen Minner in seinem Reiche
moglichst lange festhalten und anerbot ihnen darum, sie moch-
ten in Burgund neue kldsterliche Niederlassungen ins Leben ru-
fen. In der Folge kam es zur Griindung von Annegray. Luxeuil
und Fontaine im Wasgenwald durch Columban, dreier Kloster,
die als Pflanzstiatten christlichen Lebens in einem nur oberflach-
lich christianisierten Volke leuchteten.

Zehn Jahre konnte Columban von seinem Abtssitz Luxeuil
aus (gegriindet ca. 600), wo er auch seine Monchsregel ab-
fasste, segensvoll wirken, da erfuhr sein Schaffen ein gewalt-
sames Ende. Er wurde, schon ein Siebziger, weil er es gewagt
hatte, dem ehebrecherischen Konig Theudebert von Burgund
seine Siinden vorzuhalten, des Landes verjagt und nach Nantes
gebracht, von wo ihn ein Schiff nach Irland zuriickfithren sollte.
Als der Segler unmittelbar nach der Abfahrt strandete, war dies
Columban ein gottlicher Fingerzeig, dass er nicht in sein Vater
land heimkehren miisse.

Aber wohin nun? Ihn lockte es nach dem Siiden, nach Ita-
lien! Da ihm Burgund als Durchreiseland versperrt war, wahlte
er den nordlichen Umweg iiber Austrasien, um von dort aus die€
Alpen und das Siidland zu gewinnen. Die Reise fithrte ihn zu-
erst durch Neustrien, wo ihn in der Hauptstadt Soissons der mit
Burgund verfeindete Konig Chlotar bestiirmte, dazubleiben und
in seinem Lande ein zweites Luxeuil zu errichten. Aber Colum-
ban widerstand und zog seine Strasse weiter. Aber kaum war
er — im Jahre 610 — in Metz, der Metropole von Auster, an-
gekommen, als auch schon ein dhnliches Ansinnen wie in Sois
sons an ihn gestellt wurde. Kénig Theudebert II., der mit sei
nem Bruder Theuderich von Burgund in Fehde lag, suchte den

418



beriihmten Abt in seinem Reiche zuriickzuhalten, indem er ihn
bat, sich der innerhalb Austrasiens wohnenden heidnischen Volks-
Verbinde (nationes) anzunehmen.

Bisher hatte Columban noch nie als Heidenmissionar ge-
arbeitet, und die Tatsache, dass er eben Italien zustrebte, be-
Weist, dass ihm jedenfalls im Augenblick Missionspline fern-
lagen. Immerhin hatte er wihrend der Flucht vor Theuderich,
also noch gar nicht lange, sich, wie wir aus einem seiner Briefe
trfahren, vorgenommen, die Heidenvélker aufzusuchen und ihnen
das Evangelium zu verkiindigen. An diesen Plan mochte er, als
Theudebert in Metz ihn mit seiner Bitte {iberraschte, zuriickden-
ken. So willfahrte er dem Wunsche des Konigs und erkldrte ihm
Mmit dem Freimut, der ihm gegeniiber den Grossen der Welt
tigen war: ,2Wenn du mir fiir dein Versprechen eine Sicherung
gibst und deinem Geldbnis nicht bose Falschheit widerstreitet,
S0 werde ich gern eine Zeitlang bleiben und versuchen, ob ich
I die Herzen der nahewohnenden Stimme den Samen des Glau-
bens ausstreuen kann”. Der Konig stellte es nun in sein Be-
lieben, sich, gleichviel in welcher Gegend, eine Stitte als Mis-
Slonsstation auszusuchen.

Columban entschied sich fiir die alte Rémerstadt Bregenz am
BOd6nsee, die — wohl wegen ihrer giinstigen Verkehrslage
an der Strasse von Pannonien nach Gallien und wegen ihrer
landschaftlichen Reize — allgemein gerithmt wurde. Aber wel-
Ches Missionsgebiet gedachte er von diesem Stiitzpunkt aus zu
petl‘wen? Darauf gibt uns Wettis Gallusvita indirekt Auskunft,
Mdem sie von einem auffilligen Umweg, auf welchem Columban
Bregenz erreichte, berichtet. Columban hat nicht den kiirzesten

€2 rheinaufwirts bis Konstanz und dann iiber den Bodensee
lach Bregenz genommen, sondern ist bei Koblenz (gegeniiber

aldshut) in die Aare eingebogen und aare- und limmatauf-
Warts nach Zirich, von dort an das andere Ende des Ziirich-
“€es nach Tuggen und von Tuggen iiber Arbon nach Bregenz
8€reist, Das heisst, er ist von Koblenz an mitten durch den al-
ten Thurgau (der ja an Umfang den heutigen gleichbenannten
K_a“ton betriachtlich iibertraf) gezogen, wohl deshalb, weil er
SIch diese Landschaft als sein Missionsfeld auserwihlt hatte und
Weil er schon die Einreise zu einer ersten Erkundung beniitzen
Wollte! Frst seit kiirzester Zeit, seit 609/10, war damals der

419



Thurgau mit seiner noch fast génzlich heidnischen Bewohner-
schaft dem austrasischen Reiche (vorher gehdrte er zu Neu-
strien) eingegliedert. Da lag es sehr nahe, dass Columban gerade
dem am wenigsten katholisierten Landstrich Austrasiens seine
missionarische Fiirsorge zuwandte, gewiss im lebhaften Einver-
stindnis mit Theudebert, der von dem Wunsche beseelt gewesen
sein mag, dass der Anschluss der Thurgaus an sein Land durch
die Christianisierung der Thurgauer noch mehr gefestigt werde.

Ueber Columbans missionarische Erlebnisse und Leistungen
erziahlt Jonas, der im Kloster Bobbio in Oberitalien, wo Colum-
ban 615 starb, ein zuverldassiges Lebensbild des Heiligen (um
das Jahr 642) aufzeichnete, das Folgende: ,,Zu Schiffe fuhren
sie den Rheinstrom hinauf... und gelangten an den bestimmten
Ort. Als der Mann Gottes hier die Gegend durchwanderte, fand
er sie nicht nach seinem Gefallen, aber um den Glauben unter
den Vélkern auszusien, gelobte er doch, eine Weile da zu blei-
ben. Nun wohnen dort in der Nihe die Stimme der Sueben. Als
er sich unter ihnen aufhielt und einst durch ihr Land wanderte,
da fand er sie am Werk, ein heidnisches Opfer zu begehen. Ein
grosses Fass, das sie allgemein Kufe nennen — es hielt unge-
fahr zwanzig Eimer —, stand mit Bier gefiillt in der Mitte. Der
Mann Gottes trat herzu und fragte, was sie damit anfangen woll-
ten. Sie sprachen: ihrem Gotte Wodan, den sie nach dem Zeug-
nis anderer auch Mercurius nennen, wollten sie opfern. Wie €r
von dem fluchtwiirdigen Werk vernimmt, haucht er das Fass an
und, o Wunder! das Fass 16st sich mit Krachen und springt 10
Stiicke. Mit reissender Gewalt bricht ein Strom von Bier her-
vor. Es ist also ganz offenbar, dass der Teufel in dem Fass ver-
borgen gewesen war, um durch das unheilige Getrink die Seelen
der Opfernden zu fangen. Wie das die Barbaren sahen, stauntenl
sie und sprachen, der Mann Gottes habe einen starken Atem,
wenn er ein mit Reifen gebundenes Fass so zersprengen konné-
Er aber schalt sie mit den Worten des Evangeliums und be-
fahl ihnen, von solchen Opfern abzulassen und nach Hause ZU
gehen. Viele von ihnen wurden damals durch des heiligen Man”
nes Zureden und Lehre zum Glauben an Christus bekehrt und
liessen sich taufen; andere, die schon das liuternde Taufbad
empfangen hatten, aber noch in heidnischem Irrwahn befange!
waren, leitete er durch seine mahnenden Worte zur Verehrung

420



der Lehre des Evangeliums wie ein guter Hirte in den Schoss
der Kirche zuriick...”

Unsere Stelle ist eines der lebensvollsten Stiicke unter den
Quellen zur Germanenbekehrung. Wie unverbliimt gibt Jonas die
Enttéuschung zu, die seinen Helden gleich zu Beginn seiner
Wirksamkeit angesichts des Landes, in dem er missionieren
Sollte, beschlich, wie kostlich die Naivitit — oder sollte es gar
trockener Humor sein? — womit die Alemannen nach Jonas
dem Zerstorer ihrer Bierkufe einen starken Atem zuerkennen,
Wie viterlich-iiberlegen der Ratschlag des Heiligen an die ver-
bliifften Heiden, sie sollten nun ruhig nach Hause gehen!

Der Glaube, dass in dem Fasse der Teufel versteckt gewesen
Sei, um durch das geopferte Bier die Seelen der Opfernden zu
fangen, beruht auf einer Vorstellung, die wir schon bei dem
Apostel Paulus (1. Kor. 10) auftauchen sehen, die dann bei den
christlichen Apologeten des zweiten Jahrhunderts zuerst aus-
fiihrlicher beschrieben ist, wonach in den Opfermahlzeiten des
heidnischen Kultus Didmonen verborgen sind, die darauf warten,
mit der genossenen Speise und dem genossenen Trank in die
Seelen der Teilnehmer zu fahren. Dass unter dem Anhauch des
Heiligen das Opferfass geborsten sei — einen ahnlichen Fall
€rziahlt Jonas auch in seiner Lebensgeschichte des heiligen Ve-
dastes — ist natiirlich ein legendirer Zug.

Hingegen hat der Bericht iiber das Opferfest selbst sicher
€inen realen Hintergrund. Er ist ein wertvolles Zeugnis fiir die
kultische Seite an der altgermanischen Religion und iibrigens zu-
gleich das einzige Zeugnis, durch welches die Wodanverehrung
auch fiir Siiddeutschland und die Schweiz sichergestellt ist. Die
Frage nach dem besonderen Charakter des von Jonas geschil-
derten alemannischen Bieropfers ist von Jakob Grimm in seiner
»Deutschen Mythologie” zuerst scharf gestellt worden. Grimm
halt es fiir denkbar, dass es sich um ein blosses Trankopfer
gehandelt habe. Die Trinkenden hitten in diesem Fall, ehe sie
Selbst von dem Bier genossen, etwas davon fiir den Gott ausge-
Schiittet, Aber Grimm muss zugestehen, dass es fraglich ist, ob
fjie heidnischen Germanen das Trankopfer (libatio, Opferguss)
Uberhaupt gekannt haben. Richtiger erscheint ihm darum eine
“Weite Erklirung, nimlich die, dass die Alemannen ,,Wotans
Minne tranken”. Einen Abwesenden oder Verstorbenen pflegte

421



man zu ehren, indem man seiner bei Versammlung und Mahlzeit
erwiahnte und auf sein Andenken einen Becher leerte. Dieser
Trunk wurde ,,minni”’ genannt. Bei festlichen Opfern wurde des
Gottes oder der Gétter gedacht und ,,minni”’ getrunken. Nach
ihrer Christianisierung haben die Germanen dieser Sitte nicht
etwa entsagt, sondern sie haben sie ins Christliche umgeformt,
indem sie nun Christus, der Maria, den Heiligen ,,Minne tran-
ken”. Ein letzter Auslaufer ist das Trinken der Johannisminne
am Johannistag (27. Dezember) in katholischen Gebieten.

Diese zweite von Grimm in Betracht gezogene Moglichkeit,
die heidnisch-germanischen Bieropfer aufzufassen, ist jiingst
von Rudolf Meissner in seinem Beitrag , Minnetrinken in Is-
land und in der Auvergue” (in dem Werk ,Deutsche Island-
forschung’ Band I, 1930) mit neuen Griinden erhartet worden.
Meissner stellt einmal fest, dass es Trankopfer (Libationen) bei
den Germanen nicht gab. Es fehlt jede Nachricht dafiir, dass ein
Teil des Bieres fiir die Gotter aus dem Horn gegossen worden
sei. Wo bei den heidnischen Germanen ein ritueller Umtrunk
zu Ehren der Gotter vorkommt, da handelt es sich um das
Minnetrinken, das als ein den Gottern dargebrachtes Opfer an-
gesehen wurde. Das Minnetrinken begann, wie Meissner an nor-
dischen Beispielen zeigt, damit, dass der gefiillte Bierkessel dem
Gotte (oder den Gottern) geweiht wurde. Dann folgte der feier-
liche Rundtrunk. Meissner bemerkt ausdriicklich, dass er an-
nehme, dass auch die von Jonas erzihlte Opferfeier ein solcher
Umtrunk gewesen sei.

Der Schauplatz des Wodanopfers ist in der Nachbarschaft
von Bregenz zu suchen, nicht in Bregenz selbst; denn Jonas sagf
dass Columban bei den in der Nihe von Bregenz sitzenden Sué-
ben (der Name ist gleichbedeutend mit Alemannen) auf das
Bieropfer gestossen sei. Wir haben dabei wohl an die in der
Ostschweiz wohnenden Alemannen zu denken, denn unter ihnem
im Thurgau, hatte Columban sein Missionsfeld. Da nach Wettis
Vita Galli Columban ausser in Bregenz in dem damals noch am
oberen Ufer des Ziirichsees gelegenen Dorfe Tuggen langer¢
Zeit hindurch wirkte, so konnte sich das Opferfest in Tugge!
abgespielt haben.

Nur rund zwei Jahre, zwischen 611 und 613, blieb Columban
als Missionar in Alemannien. Zwar meldet Jonas, Columbaf

422



habe viele Heiden bekehrt und die in der Gegend schon vorhan-
denen Christen (gemeint sind wohl die Ueberreste der aus der
romischen Zeit stammenden Gemeinden in den Stidten Bregenz,
Arbon, Konstanz) aus der Verflochtenheit mit heidnischen Vor-
stellungen wieder zur reinen Erkenntnis zuriickgefiithrt. Offenbar
sind aber die Friichte seiner Arbeit keine wirklich mutmachen-
den gewesen, denn sonst wire Columban nicht zu dem Entschluss
gekommen, die Mission unter den Alemannen mit der Mission
unter den slawischen Wenden zu vertauschen, eine Entschei-
dung, deren Ausfithrung durch einen Engel, der den Hei-
ligen im Traume warnte, vereitelt wurde. Sicher hat auch die
Sprachenfrage auf den Fortschritt der Missionsarbeit hemmend
eingewirkt. Coulmban und seine Mitarbeiter — es hatten sich
ihm in Metz eine Anzahl von Luxeuil heriibergekommener
Ménche zur Fahrt nach Alemannien angeschlossen — waren des
Germanischen wohl kaum michtig, sondern mussten sich der Dol-
Mmetscherhilfe bedienen. Auch um die wirtschaftliche Sicherung
des Missionsunternehmens war es nicht gut bestellt. Denn Jonas
berichtet, dass die Briider zeitweise unter schweren Nahrungs-
Sorgen gelitten hatten. :

So werden sich die Gedanken Columbans von selber wieder
[talien, seinem urspriinglichen Ziele, zugewandt haben. Als gar
Theudebert, sein Beschiitzer, der ihm Anregung und Autorisa-
tion zur Alemannenmission gegeben hatte, im Jahre 612 eine
grosse Schlacht gegen seinen Bruder Theuderich verlor und
ganz Austrasien in die Hand des burgundischen Herrschers, des
Gegners Columbans, fiel, da war die Zeit des Aufenthaltes in
Bregenz ohnedies abgelaufen. Columban musste weichen, er zog
mit seinen Gefihrten iiber die Alpen nach Oberitalien (613),
griindete in Bobbio (an der Trebbia) eine klosterliche Nieder-
lassung, starb aber bald darauf im Jahre 615. In seinem langen
Leben bedeutete das Wirken in der Schweiz nur ein kleines
Zwischenspiel, das vielleicht ganz fruchtlos geblieben wire,
Wwenn er nicht einen seiner fihigsten Schiiler, seinen Landsmann
Gallus, der am Fieber darniederlag, hitte am Bodensee zu-
ricklassen miissen. Gallus ist es zu danken, dass die Aussaat
Columbans nicht unterging.

423



	Columban in der Schweiz

