
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 7

Artikel: Columban in der Schweiz

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Columban in der Schweiz
Von Fritz Blanke

/\ ls sich zu Beginn des 5. Jahrhunderts germanische Volks-
häufen über Gallien ergossen und vor allem in Südwestgallien

grosse Zerstörungen anrichteten, da flohen viele Träge1"

der blühenden gallischen christlichen Kultur nach dem einzigen
Lande im Westen, das von den Wellen der Völkerwanderung
nicht erreicht worden war, nach Irland, und schufen dort ein

neues geistiges Leben. Die Klöster des grünen Eilands wurden

zum Hort einer hohen Bildung, die nicht nur die
lateinische, sondern auch die griechische Sprache kannte. Noch heute

gemahnt ein altes Kreuz zu Fahan mit seiner griechischen
Inschrift und gemahnen die ältesten erhaltenen kirchlichen
Handschriften Irlands an die einzigartige Gelehrsamkeit, die auf der

„Insel der Heiligen" in der Zeit vom 5. bis 10. Jahrhundert
gepflegt wurde. Aber die irischen Klöster beschränkten sich

nicht auf gelehrte Ziele und auf die eigene Erbauung.
Die irischen (oder wie man sie im Mittelalter auch nannte:

schottischen) Mönche waren erfüllt von dem Bewusstsein der

missionarischen Verpflichtung gegenüber denen, die noch nichts

vom Evangelium wussten. Ueber die Hebriden, die Faröer- und

Orkneyinseln zogen irische Wandermönche als Glaubensboten
bis nach Island. Vor allem haben sie das Festland bearbeitet.
Dieser Drang in die Ferne wurde mit dem Vorbild Abrahams,
der auch um Gottes willen Heimat und Freundschaft verlassen
hatte (1. Mose 12) begründet; aber sicher wären die Iren-
mönche nicht auf diesen Gedanken der „peregrinatio more Abra-
hae" gekommen, wenn ihnen die Wanderlust nicht im Blute
gelegen hätte. Das Wandern war und ist den Iren von Natur
eingeboren. Aus dem Wandertrieb wurde bei vielen Iren, die das

asketische Leben auf sich genommen hatten, der Missionstrieb;
der angeborene Zug in die Weite wandelte sich in den Willen,
alle Welt mit der Botschaft von Christus bekannt zu machen-

Eine über die eigenen Landesgrenzen hinausdringende Mission
ist dem Mittelalter im ganzen fremd. Die Mission z. B., die die

fränkische Kirche und auch noch Karl der Grosse übten,
erstreckte sich nur auf solche heidnischen Gebiete, die bereits
dem fränkischen Reiche durch das Schwert einverleibt waren,

416



während die Irenmissionare, darin Nachfahren des urchristlichen
Missionsenthusiasmus, sich als Schuldner der Fernsten und
fremdesten fühlten und jenseits ihrer eigenen Grenzen Mission
treiben wollten.

Unter den irischen Festlandmissionaren ist Columban der
grösste. Er darf nicht mit seinem Landsmann Columba, dem
Apostel Schottlands (f 597) verwechselt werden; die beiden
unterscheiden sich, abgesehen von ihrem Wirkungskreis, schon
durch ihre Persönlichkeit. Columba tritt uns in den Quellen als

e'ne liebenswürdige Erscheinung entgegen, Columban dagegen
lst eine kantige Figur: Von ihm stammt die strengste Mönchs-
regel, die es gibt; er wagt es, Könige und Königinnen
auszuweiten, ja sogar dem Papst mit Vorwürfen zu begegnen. Nicht
einmal gegenüber einem Heiligen zügelt er seine Respektlosigkeit.

Auf einer Fahrt durch Gallien brachte Columban nach
damaliger Sitte die Nacht in Tours betend am Grabe des hl. Martin
zu. Am Morgen entdeckte er, dass ihm und seinen Gefährten
das Gepäck, das sie im Schiff auf der Loire hatten liegen
lassen, gestohlen worden war. Sofort begibt sich Columban empört
111 die Martinskirche zurück und macht dem Heiligen Vorhaltungen,

dass er den Diebstahl nicht verhindert habe. Nicht
deshalb habe er die ganze Nacht am Martinsgrabe gebetet, damit
her Heilige diesen Diebstahl zulasse! Nachdem Columban so
Seinem Herzen freien Lauf gelassen hat, tritt er aus der Kirche
heraus und siehe da, die Diebe kommen und bringen das
gestohlene Gut zurück. Der heilige Martin hatte also seinen Ver-
ehrer doch nicht enttäuscht.

Auch körperlich war Columban eine Kraftgestalt. Noch als
Siebzigjähriger trug er beim Bau des Klosters Bobbio schwere
Baumstämme die Abhänge hinab. „An ihm können wir das
frische, kräftig wallende Blut deutlich wahrnehmen, das durch
hie neuen Naturvölker der römischen Kirche eingeflösst wurde".
(Schnürer) Indes das Bild Columbans wäre verzeichnet, wenn
^an in ihm nur die Verkörperung urtümlicher Männlichkeit sähe,
frenn dieser Mann war zugleich ein Dichter, dessen lateinische
^erse die ganze hohe Kultur, wie sie in den irischen Klöstern
frbte, wiederspiegeln.

Kolumban war schon nahe den Fünfzigern und hatte bereits
ange Jahre in der Stille des Kloster Bangor (Nordirland) ge-

417



lebt, als er noch von der Wandersehnsucht ergriffen wurde. Es

zog ihn über das Meer nach dem Festland. Im Jahre 590 landete
er zusammen mit 12 Genossen in der Bretagne. Die 13 Wandermönche

hatten den Plan, sich zunächst im christlichen Frankenreiche

aufzuhalten und nur, wenn sie hier keine freundliche
Aufnahme fänden, sofort weiterzuziehen. Sie wurden freundlich
empfangen und ihre Busspredigt willig angehört; der Ruf ihres
Ernstes und ihres Eifers verbreitete sich und so kam es, dass

sie vom König Guntram von Burgund an seinen Hof berufen
wurden. Guntram wollte die heiligen Männer in seinem Reiche

möglichst lange festhalten und anerbot ihnen darum, sie möchten

in Burgund neue klösterliche Niederlassungen ins Leben
rufen. In der Folge kam es zur Gründung von Annegray. Luxeuil
und Fontaine im Wasgenwald durch Columban, dreier Klöster,
die als Pflanzstätten christlichen Lebens in einem nur oberflächlich

christianisierten Volke leuchteten.

Zehn Jahre konnte Columban von seinem Abtssitz Luxeuil
aus (gegründet ca. 600), wo er auch seine Mönchsregel ab-

fasste, segensvoll wirken, da erfuhr sein Schaffen ein gewaltsames

Ende. Er wurde, schon ein Siebziger, weil er es gewagt
hatte, dem ehebrecherischen König Theudebert von Burgund
seine Sünden vorzuhalten, des Landes verjagt und nach Nantes
gebracht, von wo ihn ein Schiff nach Irland zurückführen sollte.
Als der Segler unmittelbar nach der Abfahrt strandete, war dies
Columban ein göttlicher Fingerzeig, dass er nicht in sein Vaterland

heimkehren müsse.

Aber wohin nun? Ihn lockte es nach dem Süden, nach
Italien! Da ihm Burgund als Durchreiseland versperrt war, wählte
er den nördlichen Umweg über Austrasien, um von dort aus die

Alpen und das Südland zu gewinnen. Die Reise führte ihn
zuerst durch Neustrien, wo ihn in der Hauptstadt Soissons der mit

Burgund verfeindete König Chlotar bestürmte, dazubleiben und

in seinem Lande ein zweites Luxeuil zu errichten. Aber Coluffl"
ban widerstand und zog seine Strasse weiter. Aber kaum war
er — im Jahre 610 — in Metz, der Metropole von Auster,
angekommen, als auch schon ein ähnliches Ansinnen wie in Sois'

sons an ihn gestellt wurde. König Theudebert IL, der mit
seinem Bruder Theuderich von Burgund in Fehde lag, suchte den

418



^rühmten Abt in seinem Reiche zurückzuhalten, indem er ihn
bat, sich der innerhalb Austrasiens wohnenden heidnischen Volks-
v'erbände (nationes) anzunehmen.

Bisher hatte Columban noch nie als Heidenmissionar
gearbeitet, und die Tatsache, dass er eben Italien zustrebte, be-
VVeist, dass ihm jedenfalls im Augenblick Missionspläne
fernlagen. Immerhin hatte er während der Flucht vor Theuderich,
also noch gar nicht lange, sich, wie wir aus einem seiner Briefe
erfahren, vorgenommen, die Heidenvölker aufzusuchen und ihnen
bas Evangelium zu verkündigen. An diesen Plan mochte er, als
Theudebert in Metz ihn mit seiner Bitte überraschte, zurückdenken.

So willfahrte er dem Wunsche des Königs und erklärte ihm
^ut dem Freimut, der ihm gegenüber den Grossen der Welt
eigen war: „Wenn du mir für dein Versprechen eine Sicherung
Eibst und deinem Gelöbnis nicht böse Falschheit widerstreitet,
So werde ich gern eine Zeitlang bleiben und versuchen, ob ich
ln die Herzen der nahewohnenden Stämme den Samen des Glaubens

ausstreuen kann". Der König stellte es nun in sein
Belieben, sich, gleichviel in welcher Gegend, eine Stätte als Mis-
sionsstation auszusuchen.

Columban entschied sich für die alte Römerstadt Bregenz am
Bodensee, die — wohl wegen ihrer günstigen Verkehrslage
an der Strasse von Pannonien nach Gallien und wegen ihrer
landschaftlichen Reize — allgemein gerühmt wurde. Aber welches

Missionsgebiet gedachte er von diesem Stützpunkt aus zu
betreuen? Darauf gibt uns Wettis Gallusvita indirekt Auskunft,
indem sie von einem auffälligen Umweg, auf welchem Columban
®regenz erreichte, berichtet. Columban hat nicht den kürzesten
Vw

#

eg rheinaufwärts bis Konstanz und dann über den Bodensee
nach Bregenz genommen, sondern ist bei Koblenz (gegenüber
^aldshut) in die Aare eingebogen und aare- und limmatauf-
^ärts nach Zürich, von dort an das andere Ende des Zürich-
Sees nach Tuggen und von Tuggen über Arbon nach Bregenz
freist. Das heisst, er ist von Koblenz an mitten durch den al-
j^n Thurgau (der ja an Umfang den heutigen gleichbenannten
^anton beträchtlich übertraf) gezogen, wohl deshalb, weil er
sich diese Landschaft als sein Missionsfeld auserwählt hatte und
VVeü er schon die Einreise zu einer ersten Erkundung benützen
Sollte! Erst seit kürzester Zeit, seit 609/10, war damals der

419



Thurgau mit seiner noch fast gänzlich heidnischen Bewohnerschaft

dem austrasischen Reiche (vorher gehörte er zu NeU-

strien) eingegliedert. Da lag es sehr nahe, dass Columban gerade
dem am wenigsten katholisierten Landstrich Austrasiens seine

missionarische Fürsorge zuwandte, gewiss im lebhaften
Einverständnis mit Theudebert, der von dem Wunsche beseelt gewesen
sein mag, dass der Anschluss der Thurgaus an sein Land durch
die Christianisierung der Thurgauer noch mehr gefestigt werde.

Ueber Columbans missionarische Erlebnisse und Leistungen
erzählt Jonas, der im Kloster Bobbio in Oberitalien, wo Columban

615 starb, ein zuverlässiges Lebensbild des Heiligen (um
das Jahr 642) aufzeichnete, das Folgende: „Zu Schiffe fuhren
Sie den Rheinstrom hinauf... und gelangten an den bestimmten
Ort. Als der Mann Gottes hier die Gegend durchwanderte, fand

er sie nicht nach seinem Gefallen, aber um den Glauben unter
den Völkern auszusäen, gelobte er doch, eine Weile da zu bleiben.

Nun wohnen dort in der Nähe die Stämme der Sueben. Als
er sich unter ihnen aufhielt und einst durch ihr Land wanderte,
da fand er sie am Werk, ein heidnisches Opfer zu begehen. Ein

grosses Fass, das sie allgemein Kufe nennen — es hielt ungefähr

zwanzig Eimer —, stand mit Bier gefüllt in der Mitte. Der
Mann Gottes trat herzu und fragte, was sie damit anfangen wollten.

Sie sprachen: ihrem Gotte Wodan, den sie nach dem Zeugnis

anderer auch Mercurius nennen, wollten sie opfern. Wie er

von dem fluchtwürdigen Werk vernimmt, haucht er das Fass an

und, o Wunder! das Fass löst sich mit Krachen und springt in

Stücke. Mit reissender Gewalt bricht ein Strom von Bier
hervor. Es ist also ganz offenbar, dass der Teufel in dem Fass

verborgen gewesen war, um durch das unheilige Getränk die Seelen

der Opfernden zu fangen. Wie das die Barbaren sahen, staunten
sie und sprachen, der Mann Gottes habe einen starken Atem,

wenn er ein mit Reifen gebundenes Fass so zersprengen könne.

Er aber schalt sie mit den Worten des Evangeliums und
befahl ihnen, von solchen Opfern abzulassen und nach Hause zü

gehen. Viele von ihnen wurden damals durch des heiligen Mannes

Zureden und Lehre zum Glauben an Christus bekehrt und

Hessen sich taufen; andere, die schon das läuternde Taufbad

empfangen hatten, aber noch in heidnischem Irrwahn befangen

waren, leitete er durch seine mahnenden Worte zur Verehrung

420



der Lehre des Evangeliums wie ein guter Hirte in den Schoss
der Kirche zurück..."

Unsere Stelle ist eines der lebensvollsten Stücke unter den
Quellen zur Germanenbekehrung. Wie unverblümt gibt Jonas die
Enttäuschung zu, die seinen Helden gleich zu Beginn seiner
Wirksamkeit angesichts des Landes, in dem er missionieren
s°llte, beschlich, wie köstlich die Naivität — oder sollte es gar
trockener Humor sein? — womit die Alemannen nach Jonas
dem Zerstörer ihrer Bierkufe einen starken Atem zuerkennen,
wie väterlich-überlegen der Ratschlag des Heiligen an die
verblüfften Heiden, sie sollten nun ruhig nach Hause gehen!

Der Glaube, dass in dem Fasse der Teufel versteckt gewesen
sei, um durch das geopferte Bier die Seelen der Opfernden zu
fangen, beruht auf einer Vorstellung, die wir schon bei dem
Apostel Paulus (1. Kor. 10) auftauchen sehen, die dann bei den
christlichen Apologeten des zweiten Jahrhunderts zuerst
ausführlicher beschrieben ist, wonach in den Opfermahlzeiten des
heidnischen Kultus Dämonen verborgen sind, die darauf warten,
toit der genossenen Speise und dem genossenen Trank in die
Seelen der Teilnehmer zu fahren. Dass unter dem Anhauch des

bieiligen das Opferfass geborsten sei — einen ähnlichen Fall
tozählt Jonas auch in seiner Lebensgeschichte des heiligen Ve-
fastes — ist natürlich ein legendärer Zug.

Hingegen hat der Bericht über das Opferfest selbst sicher
einen realen Hintergrund. Er ist ein wertvolles Zeugnis für die
kultische Seite an der altgermanischen Religion und übrigens
zugleich das einzige Zeugnis, durch welches die Wodanverehrung
auch für Süddeutschland und die Schweiz sichergestellt ist. Die
Erage nach dem besonderen Charakter des von Jonas geschilferten

alemannischen Bieropfers ist von Jakob Grimm in seiner
»Deutschen Mythologie" zuerst scharf gestellt worden. Grimm
hält es für denkbar, dass es sich um ein blosses Trankopfer
gehandelt habe. Die Trinkenden hätten in diesem Fall, ehe sie
Selbst von dem Bier genossen, etwas davon für den Gott ausge-
Schüttet. Aber Grimm muss zugestehen, dass es fraglich ist, ob
fie heidnischen Germanen das Trankopfer (libatio, Opferguss)
überhaupt gekannt haben. Richtiger erscheint ihm darum eine
zweite Erklärung, nämlich die, dass die Alemannen „Wotans
i^inne tranken". Einen Abwesenden oder Verstorbenen pflegte

421



man zu ehren, indem man seiner bei Versammlung und Mahlzeit
erwähnte und auf sein Andenken einen Becher leerte. Dieser
Trunk wurde „minni" genannt. Bei festlichen Opfern wurde des

Gottes oder der Götter gedacht und „minni" getrunken. Nach

ihrer Christianisierung haben die Germanen dieser Sitte nicht
etwa entsagt, sondern sie haben sie ins Christliche umgeformt,
indem sie nun Christus, der Maria, den Heiligen „Minne
tranken". Ein letzter Ausläufer ist das Trinken der Johannisminne
am Johannistag (27. Dezember) in katholischen Gebieten.

Diese zweite von Grimm in Betracht gezogene Möglichkeit,
die heidnisch-germanischen Bieropfer aufzufassen, ist jüngst
von Rudolf Meissner in seinem Beitrag „Minnetrinken in
Island und in der Auvergue" (in dem Werk „Deutsche
Islandforschung" Band I, 1930) mit neuen Gründen erhärtet worden.
Meissner stellt einmal fest, dass es Trankopfer (Libationen) bei
den Germanen nicht gab. Es fehlt jede Nachricht dafür, dass ein

Teil des Bieres für die Götter aus dem Horn gegossen worden
sei. Wo bei den heidnischen Germanen ein ritueller Umtrunk
zu Ehren der Götter vorkommt, da handelt es sich um das

Minnetrinken, das als ein den Göttern dargebrachtes Opfer
angesehen wurde. Das Minnetrinken begann, wie Meissner an
nordischen Beispielen zeigt, damit, dass der gefüllte Bierkessel dem

Gotte (oder den Göttern) geweiht wurde. Dann folgte der feierliche

Rundtrunk. Meissner bemerkt ausdrücklich, dass er
annehme, dass auch die von Jonas erzählte Opferfeier ein solcher
Umtrunk gewesen sei.

Der Schauplatz des Wodanopfers ist in der Nachbarschaft

von Bregenz zu suchen, nicht in Bregenz selbst; denn Jonas sagt,

dass Columban bei den in der Nähe von Bregenz sitzenden Sueben

(der Name ist gleichbedeutend mit Alemannen) auf das

Bieropfer gestossen sei. Wir haben dabei wohl an die in der

Ostschweiz wohnenden Alemannen zu denken, denn unter ihnen,
im Thurgau, hatte Columban sein Missionsfeld. Da nach Weths
Vita Galli Columban ausser in Bregenz in dem damals noch am

oberen Ufer des Zürichsees gelegenen Dorfe Tuggen längere
Zeit hindurch wirkte, so könnte sich das Opferfest in Tuggerl

abgespielt haben.
Nur rund zwei Jahre, zwischen 611 und 613, blieb Columban

als Missionar in Alemannien. Zwar meldet Jonas, Columban

422



habe viele Heiden bekehrt und die in der Gegend schon vorhandenen

Christen (gemeint sind wohl die Ueberreste der aus der
römischen Zeit stammenden Gemeinden in den Städten Bregenz,
Arbon, Konstanz) aus der Verflochtenheit mit heidnischen
Vorstellungen wieder zur reinen Erkenntnis zurückgeführt. Offenbar
sind aber die Früchte seiner Arbeit keine wirklich mutmachenden

gewesen, denn sonst wäre Columban nicht zu dem Entschluss
gekommen, die Mission unter den Alemannen mit der Mission
unter den slawischen Wenden zu vertauschen, eine Entscheidung,

deren Ausführung durch einen Engel, der den
Heiligen im Traume warnte, vereitelt wurde. Sicher hat auch die
Sprachenfrage auf den Fortschritt der Missionsarbeit hemmend

eingewirkt. Coulmban und seine Mitarbeiter — es hatten sich
ihm in Metz eine Anzahl von Luxeuil herübergekommener
Mönche zur Fahrt nach Alemannien angeschlossen — waren des
Germanischen wohl kaum mächtig, sondern mussten sich der
Dolmetscherhilfe bedienen. Auch um die wirtschaftliche Sicherung
des Missionsunternehmens war es nicht gut bestellt. Denn Jonas
berichtet, dass die Brüder zeitweise unter schweren Nahrungssorgen

gelitten hätten.
So werden sich die Gedanken Columbans von selber wieder

Italien, seinem ursprünglichen Ziele, zugewandt haben. Als gar
Theudebert, sein Beschützer, der ihm Anregung und Autorisation

zur Alemannenmission gegeben hatte, im Jahre 612 eine
grosse Schlacht gegen seinen Bruder Theuderich verlor und
ganz Austrasien in die Hand des burgundischen Herrschers, des

Gegners Columbans, fiel, da war die Zeit des Aufenthaltes in
Bregenz ohnedies abgelaufen. Columban musste weichen, er zog
mit seinen Gefährten über die Alpen nach Oberitalien (613),
gründete in Bobbio (an der Trebbia) eine klösterliche
Niederlassung, starb aber bald darauf im Jahre 615. In seinem langen
Leben bedeutete das Wirken in der Schweiz nur ein kleines
Zwischenspiel, das vielleicht ganz fruchtlos geblieben wäre,
Wenn er nicht einen seiner fähigsten Schüler, seinen Landsmann
Gallus, der am Fieber darniederlag, hätte am Bodensee
zurücklassen müssen. Gallus ist es zu danken, dass die Aussaat
Golumbans nicht unterging.

423


	Columban in der Schweiz

