
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 7

Artikel: Alexis de Tocqueville : 1805-1859

Autor: Stadler, Theodor Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alexis de Tocqueville
1805-1859

von Theodor Willy Stadler

jer greise Chateaubriand hat einmal zu Tocqueville, seinem

jungen Freund gesagt: „Sie können nicht verhindern, dass

die sozialen Wahrheiten sich gemäss den Zeitläufen und in
geordneter Folge herausklären werden, und es ist wünschenswerter,

dass diese Wahrheiten kundgemacht werden von Männern,

die von anderer Art sind als jene, deren natürliches
Eigeninteresse ihre Lehren suspekt erscheinen lässt".

Diese Worte sind mehr als bloss ein psychologisches Apercu;
sie wecken die Frage nach etwas Tieferem: nach der sittlichen
Autorität nämlich, gründend zunächst in der Persönlichkeit,
offenbar werdend durch deren Sendung.

Auf die Sendung eines Gesellschaftsdenkers von hoher
sittlicher Autorität möchten wir hinweisen: nicht aus unverbund-

nem, unverbindlichem Belieben, dazu sind die Zeiten zu ernst.
Sie erlauben uns, nur solches Brot zu suchen, das, mit dem

Psalmisten zu reden, uns zum Stab werden kann.

I.
In Tocquevilles reichem und dichtem Werk findet man an

wenig sichtbarer Stelle1) einige Blätter, überschrieben „Voyage
en Suisse", enthaltend die Ergebnisse seines Schweizer
Aufenthaltes vom Juli bis zum September 1836. In Begleitung seiner

Frau, einer Engländerin, hielt sich Tocqueville in Zürich,
Baden und wohl zumeist in Bern auf, wo er den Verhandlungen
der Tagsatzung folgte.

Es war diese Reise seine erste nicht; er war schon in Italien
und in England gewesen und fast ein Jahr lang in öffentlicher
Mission in den Vereinigten Staaten von Nordamerika. Von Beruf

Richter, hatte er dort den Strafvollzug zu studieren.
Zurückgekehrt, publizierte er 1835 den ersten Teil seines Werkes

„De la Démocratie en Amérique", und es wurde daraus ein fast

beispielloser Erfolg; noch im Jahr des Erscheinens kamen in

Deutschland, England und Amerika Uebersetzungen heraus; man

x) Oeuvres (vgl. „Schrifttum" am Ende dieses Aufsatzes) Bd. 8, S. 451

bis 474.

396



Verglich den dreissigjährigen normannischen Grafen mit
Montesquieu.

Seine Voyage en Suisse ist eine zutiefst wirklichkeitsnahe,
In der Zusammenordnung der Einzelerkenntnisse jedoch
abstrakte, an der Verfahrensweise (nicht an der Gesinnung) Ma-
chiavells geschulte Darstellung des damaligen politischen Status

der Eidgenossenschaft, ein knapp formulierter Befund, der
die innere und äussere Ohnmacht der nach der Julirevolution
grösstenteils schon regenerierten Schweiz schonungslos bloss-
fegt. Versuchen wir die markantesten Linien nachzuziehen.

Historisch-gewissenhaft wird zunächst festgestellt, dass die
Schweiz aus dem Zerfall des Reiches im Spätmittelalter als
em in sich uneinheitliches Gebilde hervorgegangen ist: neben
dem Typus der nahezu besitzgleichen Bauerndemokratie stand
der des wohlhabenden städtischen Gemeinwesens und der des

Patrizischen Militärstaates, und alle diese Unterschiede
verschärfte später die Glaubensspaltung. Darum existieren nur
Kantone, keine Schweiz. Beweis: die staatsrechtlichen Institutionen

und besonders die politischen Sitten : die Gewaltsamkeit,
Masslosigkeit, Unreife im Gebrauch der neu errungenen, noch

ungewohnten Freiheiten. Der Bundesvertrag von 1815 ist eine
reichlich unklare Urkunde, er erinnert ans Mittelalter. Er lässt
die Trennung der Gewalten vermissen. Er gibt der Tagsatzung
grosse Rechte, doch zu geringe Mittel, sie auszuüben. Unser
Autor prüft sodann die Möglichkeiten einer Verfassungsänderung

und, die 1848 tatsächlich gefundene Lösung erratend, findet

er wünschenswert, dass man „zu einem Kompromiss komme,
der mehr oder weniger jenem entspricht, den man in den
Vereinigten Staaten von Amerika durchgeführt hat".

Als gemässigter Föderalist, erfüllt von Achtung für das
historisch Gewordene und vertrauend auf die wachsende Assimilation

der Kantone unter sich, möchte Tocqueville an eine friedliche

Verwirklichung jenes Kompromisses glauben; allein ein
Bück auf die Lage Europas und auf den Zustrom der revolutionären

Flüchtlinge in die regenerierten Kantone lässt ihn zweifeln:

„Die Schweiz ist dem Druck Europas jeden Tag ausgeätzt

und wird es noch lange sein". Zudem ist wie das übrige
Europa auch die Schweiz von innen her national revolutioniert:
die Idee, wirklich eine Nation zu bilden, gewisse Prinzipien zu

397



verallgemeinern, eine Rolle in Europa zu spielen, oder doch

mindestens gegen die Aggression Europas sich zu verteidigen,
— von diesen Ideen sind viele Einwohner fasziniert. Zwei
Parteien spalten die Schweiz: die eine hat klare, werbekräftige
Ideen, die andre ist in sich uneins. Wohin treibt man? „Die
Bewegung zur Einheit und zum Zusammenschluss erstarkt in den

meisten Kantonen; in andern stockt sie notwendigerweise und

wird sie vielleicht immer stocken. Kann dies anderswohin führen
als schliesslich zu einer Krise?" — Der politische Analytiker,
der Spezialist in Fragen der Demokratie hat recht gesehen;
zwölf Jahre darauf ist die Krise ausgebrochen —: der
Sonderbundskrieg.

„Frostigen Glanz, wie geschnittenes Eis", hat der Journalist
Heine den Kammerreden Tocquevilles nachgesagt: kein durchaus

treffendes Lob; auf die Voyage en Suisse aber passt es gut,
und was hier an kristallklarer Durchformung geleistet wurde,
wird noch deutlicher, wenn man auf die Reiseaufzeichnungen
Chateaubriands blickt, der 1832 die Schweiz durchkreuzt hat, sie

dampfte damals in den Hitzen der Regeneration. Chateaubriand,
der doch auch einmal Gesandter und Minister gewesen, reiste
damals ganz als melancholischer Enthusiast, und seine politischen

Urteile haben kaum Kuriositätswert. —
Dreizehn Jahre später konnte Tocqueville seine Kenntnis der

Schweiz zu deren Nutzen und zu dem seines Vaterlandes
gebrauchen2). Kurz vor der Machtergreifung Louis Napoleons
gehörte er damals dem zweiten Ministerium Barrot als Aussen-
minister an. In der Schweiz hielten sich mehr als elftausend

flüchtige Revolutionäre aus aller Herren Länder auf, und da

man sich nicht entschliessen konnte, die gefährlichsten Führer
auszuweisen — Tocqueville riet es dringlichst —, drohte von

Seiten Preussens und Oesterreichs eine militärische Intervention,
die Frankreich keinesfalls dulden wollte. Da praktizierte Tocqueville

einen diplomatischen Kunstgriff: er riet den europäischen
Höfen, allen ihren geflüchteten Untertanen Amnestie und Rückkehr

zu verweigern, und zugleich sperrte auch Frankreich ihnen
seine Grenzen. Solcherweise gezwungen „die ordnungsfeindlichsten

Leute Europas" auf eigne Kosten auszuhalten, gab die

Schweiz in kürzester Frist nach.

2) Souvenirs, S. 375—378.

398



Auch späterhin blieb Tocqueville unserm Vaterland
wohlgesinnt.

Als nämlich sein Protégé Graf Arthur de Gobineau als
Botschaftssekretär in Bern lebte, liess er sich von diesem dauernd
unterrichten, und machte sich dann gelegentlich zum Anwalt der
Schweiz, indem er auf den stolzen Gobineau klärend und mässi-
gend einzuwirken versuchte: „Ich bewundere Euren gesunden
Schweizer Sinn. Er ist hundertmal mehr wert als unser génie
français, wie wir's in Frankreich nennen. Die Klugheit dieser
kleinen Nation, wie Sie sie mir schildern, ist wahrhaft
bewunderungswürdig, und wenn alle kleinen Nationen sich so verhielten,

könnte es bald so kommen, dass einzig diese gross genannt
zu werden verdienen3)".

Selbst wenn man, was beinahe geboten erscheint, einige
pädagogisch gemeinte Uebertreibung unterstellt, wiegen, da ein

Tocqueville sie schrieb, Sätze wie diese schwer genug.

II.
„Was zu allen Zeiten das Herz gewisser Menschen so stark

für die Freiheit eingenommen hat, sind ihre eigenen Reize, ihr
eigener Zauber, ohne Rücksicht auf ihre Wohltaten; es ist die
Lust unterm alleinigen Walten Gottes und der Gesetze
sprechen, handeln und frei atmen zu können. Wer in der Freiheit
etwas Anderes sucht als sie selber, ist zur Knechtschaft geboren.

Manche Völker erstreben sie hartnäckig allen Gefahren und
Leiden zum Trotz. Was diese Völker an ihr lieben, sind nicht
materielle Güter, die sie gewährt; sie betrachten sie selbst als
ein so kostbares und notwendiges Gut, dass kein anderes Gut
sie über ihren Verlust zu trösten vermöchte, und dass ihrGenuss
sie über alles andre hinwegtröstet... Man mute mir nicht zu,
diese erhabene Lust zu schildern. Man muss sie empfinden. Sie
zieht von selbst in die grossen Herzen ein, die Gott zu ihrem
Empfang bereitet hat; sie erfüllt und entflammt sie".

Diese Worte stehn in „L'Ancien Régime et la Révolution
(1856)", dem dritten Hauptwerk unseres Autors4), und sie gehö-

°) Correspondance entre Alexis de Tocqueville et Arthur de Gobineau
(1843—1859), Paris 1908, S. 109 f.

4) Oeuvres Bd. 4, S. 248 f. Zum Folgenden: Oeuvres Bd. 3, S. 162—165;
Bd. 8, S. 225. Redier, S. 45—49.

399



ren zu seinen glücklichsten Mehr findet sich nur in einigen
intimen Selbstzeugnissen, welche noch deutlicher die aristokratischen
Wurzeln seines Freiheitsdranges blosslegen. Zum Jansenismus
neigend, Liebhaber Pascals und gleich diesem zu schonungslosen
Selbstanalysen häufig gedrängt, hat er etwa auf den Korrekturrand

einer Kammerrede gekritzelt: „Ich habe für die demokratischen

Einrichtungen eine verstandesmässige Vorliebe, aber aus

Instinkt bin ich Aristokrat, das heisst ich missachte und fürchte
die Masse. Ich liebe leidenschaftlich die Freiheit, die Legalität,
die Achtung vor den Gesetzen, nicht aber die Demokratie. So

ist mein innerstes Wesen... Wahrlich, die Freiheit ist meine

grösste Leidenschaft". Solch aristokratische Freiheitsliebe
verlangt denn auch danach, schwere Pflichten, grosse Verantwortungen

täglich zu tragen: „Unsere Verantwortlichkeit begründet

unsere Grösse, vor Gott und vor den Menschen", —- und sie

hat einen kühnen, schaffensfrohen Zug ins Weite: sie dürstet
danach, „dass ein rechter Freiheitsgeist wehe, die Freude an

grossen Unternehmungen, das Vertrauen auf uns selbst und in
die Zukunft".

Bedarf es der Versicherung, dass unser Autor den

Despotismus hasste und die einstigen Juli-Bourgeois verachtete, die

mit dem Regiment Louis Napoleons klaglos genug sich abfanden?

Ihm war, wie er sagte, eine beschränkte Freiheit genug
und mühelos ertrug er grosse Autorität unter der Herrschaft
der Gesetze; vollständiger Zwang aber erbitterte ihn, und der

Despotismus riss ihn hin zu revolutionären Leidenschaften. Jene

Bourgeois aber „machte wenig Zwang rasen; viel Zwang macht
sie ruhig. Mit Absicht wähle ich dies Wort: sie sind nicht
bloss unterworfen, sie sind dabei auch ruhig".

Wie den Despotismus selbst, fürchtet er jene, eben diesen

Despotismus geheim - unmerklich grossziehende, bedachtsame

und friedsame Sinnesweise, welche die Staatsbürger treibt,
sich von den öffentlichen Geschäften abzusondern, und in der

er ein typisch demokratisches Phänomen erkennt, jenen
„Individualismus", der zunächst zwar nur „die Tugenden des

Gemeinschaftslebens schwinden macht, dann aber, mit der Zeit,
auch alle andern Tugenden angreift und zerstört, um sich endlich

in Egoismus zu verwandeln".

400



Neben dem „Individualismus" und dessen Straffolge, dem
Despotismus, wird auch jeder materialistische Determinismus
verworfen, alle jene Lehren, welche den Menschen Untertan
erklären „irgendeiner unüberwindlichen und blinden Kraft, die aus
früheren Vorgängen entspringt, aus der Rasse, dem Boden oder
Klima". Es seien dies verkehrte und weichliche Doktrinen,
welche nur schwache Männer und verzagte Nationen
hervorbrächten. Die göttliche Vorsehung nämlich habe das Menschengeschlecht

weder völlig selbstherrlich noch völlig sklavenhaft
geschaffen: „die Wahrheit ist, dass sie um jeden Menschen
einen schicksalbestimmten Kreis zieht, aus dem er nicht
entweichen kann; aber in diesen weiten Grenzen ist der Mensch
selbstmächtig und frei, und ebenso steht es mit den Völkern5)".

Tocquevilles Freiheitsideen gründen tief in seinen religiösen
Deberzeugungen und sind ohne diese nicht zu verstehen.

Er, der bereits der zweiten Generation des Liberalismus
angehört und also an historischer Erkenntnis tiefer interessiert ist
und strenger durch sie sich verpflichten lässt als seine liberalen
Vordem und Lehrer, die Staël, Constant, Royer-Colard, —
Tocqueville fand „nach langen Beobachtungen und unparteilichem

Nachdenken6)", dass die seit dem Mittelalter allmählich

und unhemmbar fortschreitende Entwicklung zur égalité,
zur Gleichheit, die Vergangenheit Frankreichs und zugleich seine
Zukunft bestimme. Als Christ versuchte er dann, was ihm
zunächst als Schicksal erschien, als Vorsehung zu ergründen und

Oeuvres Bd. 3, S. 546. Vgl. auch die Briefe an Gobineau, nachdem
dieser 1853 mit der Veröffentlichung seines „Essai sur l'inégalité des

races humaines" begonnen. Welche Sichten: „Je crois donc que la
chance de votre livre est de revenir en France par l'étranger, surtout
par l'Allemagne. Les Allemands, qui ont seuls en Europe la particularité
de se passionner pour ce qu'ils regardent comme la vérité abstraite,
sans s'occuper de ses conséquences pratiques, les Allemands peuvent
vous fournir un auditoire véritablement favorable" (S. 291). Was alles
genau so geschah! Seit Ende der Sechzigerjahre wird Gobineau in
Deutschland eingeführt durch den Tübinger Romanisten Adelbert von
Keller (1812—1883); seit 1881 schwärmt für den „Grafen Gowin-
hof" Richard Wagner: „Das wäre ein Bund — Normann und
Sachse!"; und dann machte sich der Wagnerjünger Ludwig Schemann

zum begeisterten Herold seines Ruhms. Während und nach
dem Weltkrieg aber wurde man schliesslich auch in Frankreich auf
Gobineau aufmerksam.

26
401



in der Entwicklung zur Gleichheit glaubte er „den heiligen Willen

unseres höchsten Gebieters" zu erkennen. Daraus ergab sich

ihm, „dass der Gedanke, diese Demokratie aufhalten zu wollen,
ein versuchter Kampf wider Gott selbst scheinen dürfte, und

dass den Völkern keine andere Wahl übrig bleiben wird, als sich

dem Gesellschaftszustande ruhig zu fügen, welchen die Vorsehung

ihnen vorschreibt"... Nicht aber, niemals aber ohne in
der Gleichheit die Freiheit unbefleckt zu bewahren, sie, das

köstliche Gut, ohne das keine wahre Würde ist und keine

Tugend! —
Genau hier liegt der Impuls zu Tocquevilles Beobachten,

Besinnen, Loben, Rügen, Planen, Voraussagen, hier entzündet sich

immer neu seine geistige Leidenschaft —: die Leidenschaft eines

Gefährdeten.
III.

Die Fülle von Tocquevilles sozialgeschichtlichen,
politischgeschichtlichen und geistesgeschichtlichen Beobachtungen und

Erwägungen auszubreiten ist hier nicht möglich; dagegen soll
hingewiesen werden auf seine minder bekannten Bemühungen
um das Sozialproblem7).

Frankreichs Julibourgeoisie und ihre Staatsmänner haben wohl
keinen geduldigeren Beobachter und kompetenteren Kritiker
gefunden als diesen normannischen Edelmann; keinen, der wie er

so genau uns geschildert hat, was die 1830 an die Macht
gelangte Klasse mit geraden und ungeraden Mitteln aus sich zu

machen verstanden hat, und wie Guizot's achtjährige Juste-
Milieu-Regierung in ihrer letzten, revolutionsreifen Phase
aussah: sie war „eine industrielle Gesellschaft, in der alle
Unternehmungen nur von einem Endziel getragen sind: dem Gewinn
des Verbandsmitgliedes". Keiner auch, der den Funktionswandel
des Parlamentes gleich ihm durchschaut hat: „Man findet kaum
mehr wirkliche Parteien, und also auch keine Mannigfaltigkeit
mehr, keine Fruchtbarkeit, kein Leben. Alles dies kommt nämlich

in den freien Ländern von den Parteien". Er denkt an
England, er teilt die Ideen eines Burke: das Parlament ist ein

6) Vgl. vor allem die Einleitung zur Démocratie en Amérique (Oeuvres
Bd. 1). Zu seiner Geschichtstheologie: Bd. 8, S. 141 f. (solche Stellen

erinnern an Newman und Hilty).
7) Zum Folgenden: Oeuvres Bd. 9, S. 514—552. Marcel S. 154—176

402



Instrument der gemeinsamen Wahrheitsfindung durch Diskussion!

— „Die grossen Parteien sind es, die unserem öffentlichen

Leben so viel Glanz und Macht gegeben haben im Lauf
unserer ersten Revolution". 1847 sieht er das Parlament als ein
Werkzeug der Machtbehauptung in den Händen einer Klasse,
die ihre Gewinninteressen für die Lebensinteressen der Nation
erklärt. Diese aber betrachtet ihre Parlamentarier „weniger als
Politische Gegner, die von ihren Angelegenheiten reden, denn
als Kinder einer Familie, die damit beschäftigt sind, unter
sich ihre kleinen häuslichen Interessen zu regeln. Die Nation
schläft ein, wenn sie zuhört, oder aber", — und nun fällt der
Blick auf die politisch rechtlosen Massen, auf die dunkle Menge
unterhalb des von Guizot so genannten „pays légal", — „oder
aber sie gerät in Aufruhr durch ihre eigenen Ideen".

Dort unten nämlich, in den Pariser Arbeitermassen, welche
die Revolutionen von 1789 und 1830 unbelohnt mitgemacht,
gärt es schon längst, und wenn auch keine Aufstände geschehn,
so ist doch — was weit schwerer wiegt — „der Geist der
Unordnung tief in die Köpfe eingedrungen". Unser Autor zweifelt
uicht daran, dass eine so leidenschaftlich logische Nation wie
seine Franzosen nicht zaudern werde, die seit 1789 praktizierte
egalitäre Nivellierung auch auf das Eigentum auszudehnen:
»bald wird, daran ist nicht zu zweifeln, zwischen Besitzenden
und Nichtbesitzenden der politische Parteienkampf entbrennen,
b^as grosse Schlachtfeld wird das Eigentum sein, und die zen1-

tralen Fragen der Politik werden die mehr oder minder tiefen
Einschränkungen sein, welche sich die Eigentumsrechte werden
gefallen lassen müssen. Dann werden wir die grossen öffentli-
chen Bewegungen und die grossen Parteien wieder aufleben
sehen".

Tocquevilles erste Aufzeichnungen zum Sozialproblem datieren
aus dem Jahr 1844, und es scheint, dass er mit viel Eifer zu Werk
gegangen ist. Nicht allein die damals führenden Sozialisten, die
Eroudhon, Saint-Simon, Fourier, Louis Blanc hat er studiert,
er sammelte auch die sozialistischen Feuilletons in den
Tagesblättern, und nicht einmal von der Lektüre der Romane von
George Sand hat er sich dispensiert... Auch ist die Wahl seiner
s°zialökonomischen Autoritäten bezeichnend und sie ehrt ihn :
ft°astiat und Dunoyer, den beliebten Wortführern der Julibour-

403



geoisie, steht er fern; er hält sich an John Stuart Mill, den

grossen englischen Nachklassiker und scharfsichtigen Realisten,
der die sozialistischen Ideen, vorab die des Saint-Simon, zu
bewältigen versucht hat, der fast einzige sozialökonomische Denker,

der, wie gleichzeitig auf dem Boden der Neuscholastik Ta-

parelli, damals versucht hat, Metaphysik, Ethik und Oekonomik
in eins zu schauen, sie zum System zu verbinden.

Die ihm selbst vordringlichst erscheinenden Reformen hat

Tocqueville so formuliert: den Kreis der politischen Rechte
mählich ausweiten, sodass man über den Rand der Mittelklasse
hinauskommt, um das öffentliche Leben mannigfaltiger und

fruchtbarer zu gestalten, und die unteren Klassen auf geregelte
und friedliche Art an den Staatsgeschäften zu beteiligen. Das

leibliche und geistige Los dieser Klassen zur wichtigsten Sorge
der Gesetzgebung machen, und alle Macht der Gesetze dazu

verwenden, dass die öffentlichen Lasten leichter und vor allern

gleichmässiger werden. Im einzelnen: demokratische Wahlreform
und Budgetreform, Armengesetze, Fabrikgesetze, eine grosse
Enquete über die Arbeiterschaft, Reformen im Volksschulwesen.
Man muss, um diese Ideen recht zu werten, sich daran erinnern,
dass damals in Frankreich nur ein einziges Fabrikgesetz
existierte, es schränkte die Kinderarbeit ein und stammte aus dem

Jahre 1841. Die Industrie aber war seit dem Ende der Restaurationszeit

mächtig gewachsen, in der Konzentration weit
fortgeschritten und, da sie hauptsächlich feine Fertigwaren produzierte,

vom Auslandsmarkt immer abhängiger und damit immer
krisenempfindlicher geworden.

Alle seine schweren Befürchtungen und Rügen hat Tocqueville,

Abgeordneter seit 1839, den Verantwortlichen ins Gesicht

gesagt in seiner berühmt gewordenen Kammerrede vom 27.

Januar 1848: „Ich bin vollkommen überzeugt davon, dass wir
jetzt auf einem Vulkan schlafen", und wiederum: „Es ist
gewiss, der Boden Europas erzittert von neuem. Spüren Sie denn

nicht den Wind der Revolutionen in der Luft?" — Er
beschwört die Repräsentanten des pays légal, sich doch nun endlich

von höheren, nobleren Motiven leiten zu lassen, denn der

Kurs, den sie eingeschlagen, führe zum Abgrund: „Glauben Sie

nur, wenn die Menschen die Macht verlieren, dann liegt die

wahre, die wirkliche Ursache darin, dass sie ihrer Macht un-

404



würdig geworden sind"... Der Moniteur vom 28. Januar
vermerkt die Stellen, wo spöttische Zwischenrufe und Lärm den
Redner unterbrachen. Allein, nur siebenundzwanzig Tage noch,
und die Spötter verstummten. Am 23. Februar starrten in den
Pariser Arbeiterquartieren Barrikaden; die Nationalgarde
versagte der Regierung den Gehorsam, und Louis Philipp entliess
Guizot8). Am Tage darauf wurde die Republik proklamiert.

Schon nach dem Scheitern der Nationalwerkstätten und nach
der Junischlacht, schon unter der Militärdiktatur Cavaignacs
spricht Tocqueville in der Assemblée Constituante am 12.
September nochmals über ein Sozialproblem. Es ist das Recht auf
Arbeit, das zur Diskussion steht. Auf unauffällige Weise wollen
es Sozialisten in der Verfassung verankern. Dem widersetzt sich
Tocqueville. Zwar, legt er dar, schuldet der Staat den Aermsten
karitative Hilfe, doch mit dieser soll er sich begnügen und
niemals darf er den Menschen gängeln gleich dem Obrigkeitsstaat
des Ancien Régime und gleich dem — Sozialismus! Christlich
und demokratisch soll die neue Republik sein, nicht sozialistisch!

Die Demokratie ist die Gleichheit in der Freiheit, der
Sozialismus die Gleichheit in der Knechtschaft. Begeistert
appelliert Tocqueville an die noblen, freiheitlichen Gesinnungen
seiner Nation... Nun, der geplante Verfassungsartikel wurde
verworfen. Frankreich aber, erschrocken und ermattet, ging bald
gar andere Wege.

IV.

Autoritärer Aristokrat, Freund eines starken Staates, abhold
jedem extremen Nichtinterventionismus, hat Tocqueville sich
selbst einen „Liberalen von besonderer Art" genannt, und ein
solcher war er nicht nur als Sozialpolitiker, sondern auch als
Sozialethiker, der lehrte, dass man „das Reich der Freiheit

nicht ohne Sitten begründen kann und ebensowenig die Sitten

ohne den Glauben". Diesen aber vermochte er nicht zu denken

ohne Lehrautorität, sei es die seiner Kirche, der katholischen,
sei es die einer andern Religionsgemeinschaft. Durch diese
Prinzipien hebt er sich wiederum scharf ab von den meisten Libe-

s) Die Kammersitzung vom 23. Februar hat er in den Souvenirs unver-
gesslich beschrieben: je comparais à part moi tous ces législateurs

à une meute de chiens qu'on arrache, la geule encore à moitié
pleine, à la curée". D au mi er! —

405



ralen jener Zeiten9). Verweilen wir! Es geht um die
ethischen und religiösen Wurzeln der politischen Freiheit, und auf

diese uns zu besinnen, haben wir ja einigen Grund, als
Angehörige nämlich der „ältesten Demokratie" —.

Was, fragt Tocqueville, erhält in Amerika die Demokratie
gesund, was fördert ihr Gedeihen, was ausser den exzeptionellen
Chancen, welche die historisch-geographische Situation bot, ausser

der Bundesstaatlichkeit, den freiheitlichen Kommunalverfassungen,

der rechtsstaatlichen Organisation der Gerichte? — „Les
moeurs" antwortet er, und will darunter verstanden wissen den

religiös-sittlichen Gesamtzustand des Volkes.
Wie später die Religionssoziologen Max Weber und Ernst

Troeltsch, stellt schon er fest, dass die verschiedenen Konfessionen

und Sekten auf das wirtschaftliche, gesellschaftliche und
politische Leben geprägegebend einwirken. Da sieht er in Amerika

die Hauptmasse der Protestanten angelsächsischer Abkunft,
einen Menschentypus, der sich schon seit Generationen „der
Autorität des Papstes entzogen hat", der schon zur Besiedelung
„ein demokratisches und republikanisches Christentum"
mitgebracht. Da sieht er die konfessionelle Minderheit der irischen

Katholiken, auch sie keineswegs antiegalitär und antidemokratisch,

denn die kirchliche Gehorsamspflicht wirkt disziplinierend
und die Einheit des Glaubens wirkt egalisierend, und ebenso

wirkt die Scheidung von Priesterstand und Laienstand: „Der
Katholizismus ist wie eine absolute Monarchie. Man denke den Fürsten

weg, und die Lebensverhältnisse sind noch gleichartiger als

in den Republiken" — freilich ein arg irreführender Satz10). Die
ökonomische Unterlegenheit der — armen — irischen Einwanderer

wird als wichtiger konfessionspolitischer Faktor erkannt. Da

sieht er endlich die zahllosen Sekten! Da ihre Moral die gemeinsam

christliche ist, wirken auch sie keineswegs anders als die

Kirchen, und so wird denn die amerikanische Demokratie von
allen christlichen Bekenntnissen gemeinsam getragen und beseelt.

8) Marcel: „Beaucoup plus tolérant et favorable à l'Eglise que les li¬

béraux de son époque plutôt voltairiens en souvenir de la Restauration"

(192). Zum Folgenden: Oeuvres Bd. 2, S. 188—259; Bd. 3, S.

14—20, 32—55, 204—239; Bd. 4, S. 219—231; Bd. 9, S. 416—422.

10) Denn er vergisst den pneumatischen Organismus der Kirche über de¬

ren hierarchischer Organisation, die er zudem verkennt als in sich

ungestuft und keine individuellen Entfaltungsmöglichkeiten bietend.

406



Viel tiefer freilich als der offizielle, unmittelbar sichtbare Ein-
fluss der Kirchen ist die stille, unauffällige Wirkung der Frommheit:

sie erst „lehrt den Menschen die Kunst, frei zu sein". Sie

erst erhält die Familie und durch die Familie den Staat: „Während

der Europäer seinen häuslichen Kümmernissen dadurch zu

entrinnen trachtet, dass er die Gesellschaft aufwühlt, beseelt den

Amerikaner sein Heim mit Fiebe zur Ordnung, und diese Fiebe

trägt er dann auch in die Staatsgeschäfte hinein". Man mag
solche rousseauisch-idyllische Tableaux à la Greuze belächeln;
was sie an Wahrheit enthalten, wiegt schwer genug!.. Ungestüme

Neuerungssucht sieht Tocqueville in Amerika gezügelt
von patriarchalischer Frommheit, und dieser mindestens opportunistisch

sich anzugleichen sind selbst der Faue und der Ungläubige

gezwungen. Ueberall herrscht die einhellige Ueberzeugung,
dass zum rechten Bestand des Volksganzen die Religion
unentbehrlich sei. Die Trennung von Staat und Kirche wirkt sich
höchst vorteilhaft aus11).

Fast ohne Tatsachen vorzutragen, doch mit grossem
religionspsychologischen und soziologischen Scharfsinn, werden auch
die für demokratisch-egalitäre Völker typischen geistlichen
Entartungserscheinungen untersucht.

In Gesellschaften, die durch eine Aristokratie mitstrukturiert
sind, so lehrt unser Autor — er ist Anglophile! —, üben die

Anschauungen und Sitten der Aristokratie überallhin autoritär
normierenden Einfluss aus; ganz anders in egalitären Massen,
Wo der Einzelne immer mehr der imponierend grossen Anzahl
schlechthin glaubt und eine Vulgärautorität, geheissen öffentliche
Meinung, sich herausbildet. Immer mehr verfallen die Massen
auch genussgierigem Diesseitsgeist, und so ist denn vorauszu-

ll) Eine maxima cura von Tocqueville! Er will die Trennung rechtferti¬
gen aus dem jedem Menschen eingeborenen Sehnen nach dem Ewigen,
das zu stillen die — einzige — Bestimmung der Kirche sei. Diese

gewinnt, wenn sie sich mit dem Staat verbindet, nur im Augenblick,
verscherzt sich dann aber ihre erhabensten Wirkungen jedesmal auf
lange hinaus: siehe Europa. In die zeitlichen Geschäfte des Menschen
soll sie sich nie und nimmer einmischen. Was unser Autor erstrebt
ist buchstäblich Sakristeikatholizismus: „Ich bin so überzeugt davon,
dass um jeden Preis das Christentum im Schöße der neuen Demokratien

aufrechterhalten werden muss, dass ich vorzöge die Priester in
den Kirchen anzubinden als sie daraus herauszulassen" (Bd. 3, S. 239).

407



sehen, „dass die demokratischen Völker nicht leicht an göttliche
Missionen glauben werden, dass sie ohne weiteres neue Propheten

auslachen, und innerhalb der Grenzen der Menschheit und

nicht jenseits dieser den stärksten Garanten ihres Glaubens
suchen werden."

Sodann: der phantastische Aberglaube an die perfectibilité,
an die wachsende Vervollkommnung des äusseren Lebensapparates,

und wiederum die heftigen Rückschläge wider das Wohlleben

und wider die vielgeschäftige Befangenheit im Irdischen:
die stürmischen Erweckungsbewegungen, die „bizarren Sekten",
die sich mühen „um einen aussergewöhnlichen Weg zum ewigen

Heil" — unsere Gegenwart bietet Analogien.

Schliesslich verirren sich nicht mehr nur Einzelne und kleine
Gruppen, sondern die durchegalisierten („eingeebneten" —
heisst es heute) Massen insgesamt: „man gewöhnt sich daran,
nicht mehr die einzelnen Bürger zu betrachten, man erblickt nur
noch das Volk; man vergisst die Individuen und denkt nur noch
an die Art (espèce)". Dann aber wächst rapid die Ausbreitungschance

eines philosophisch-theologischen Systems, das, „obwohl,
oder besser: weil es die Individualität zerstört, voll heimlicher
Lockreize (charmes secrètes) für Menschen demokratischer Völker

sein wird Dieses System regt ihre Vorstellungskraft an
und fixiert sie zugleich; es nährt ihren geistigen Hochmut und
schmeichelt ihrer Trägheit". Als ein solches System glaubt
Tocqueville in seiner Zeit den Pantheismus zu erkennen (— ob

mit Recht, dies kümmert uns nicht allzusehr, uns, die wir heute
alarmiert sind durch zwei andre Systeme der so markant
gekennzeichneten Art, Systeme freilich, die nicht mehr, wie noch der

Pan-Theismus, Gottes Namen in ihrem Namen enthalten,
sondern von ihren Hervorbringern als „Mythen" angepriesen werden:

Sorels Mythos vom Generalstreik im Westen, und Rosenbergs

Mythos des zwanzigsten Jahrhunderts im Norden).

Sind aber erst einmal, — und nun wirkt sich der Religionszerfall

seinerseits wieder politisch aus, — christlicher Glaube
und christliche Sitte in den Massen erloschen oder entartet,
herrscht ein wilder Wirrwarr von Meinungen, hofft man nicht
mehr im höchsten Bereich sich einigen zu können, dann will man

wenigstens im niedrigen Alltagsbereich Ruhe und Sicherheit

408



und — „l'on cherche un maître", man fügt sich willig, ja lust-
V°H dem Regiment eines Despoten.

Was kann der Staat, was kann die Kirche tun, dass den
demokratisch egalisierten Völkern der Gottesglaube erhalten bleibt?

Der Kirche empfiehlt Tocqueville, aller nicht unbedingt
gebotenen äusseren Zeremonien sich zu enthalten, auf die öffentliche

Meinung tunlichst Rücksicht zu nehmen, die Leidenschaft
zum Wohlleben nicht rigoros zu brüskieren, sondern schonungs-
v°ll sie zu veredeln —: alles Haltungen, in denen sich schon
klar jene innerkirchliche Reformbewegung zu erkennen gibt, die
als „Amerikanismus" dann auch auf Europa übergegriffen hat.
Den Staatslenkern aber, die willens sind „die Lehre von der
Unsterblichkeit der Seele zu Ehren zu bringen", wird nahegelegt
»'jeden Tag so zu handeln als glaubten sie selbst daran; und
lch denke: nur dann, wenn sie in ihren bedeutenden Geschäften
S'ch peinlichst an die religiös fundierte Moral halten, werden sie
S'ch schmeicheln dürfen, dass sie die Bürger lehren, in ihren
unbedeutenden Alltagsgeschäften jene Moral zu erkennen, zu
lieben und zu achten".

V.
Von den beiden Redewendungen: „...comme disait Monsieur

^e Tocqueville" und „...spricht Tante Eulalia", klingt zwar
^ie erste mehr frostig und die zweite mehr muffig, eigentlich
aber meinen beide dasselbe —: unsympathische Abgeklärtheit,
Ur*d so lautete von allen Beschwerden, die man gegen unsern
Autor vorgebracht hat und noch vorbringt, die früheste und tö-
r'chteste, die am meisten Ignoranz verratende; wir lassen sie.

Alan hat Tocqueville auch einen langweiligen Schriftstel-
'er genannt, ohne Glanz und ohne Farbe, peu lettre. Sainte-
Beuve schlug diese Töne an; allein es ist fraglich, ob in der
'angen Reihe seiner „Lundis" sich auch nur ein einziger Satz fin-
^et vom Range jener das Naturell der französischen Nation
preisenden, glanzvollen und gehaltschweren, antithetisch komponierten

Periode am Ende des „Ancien régime"; sie gemahnt an das
Drand Siècle, an Bossuet und die andern grossen geistlichen
^edner, die Tocqueville geliebt hat. Und dann gar die Souve-
tllrs! Ihr herber, nicht selten sarkastischer Realismus, die weise
Anordnung der epischen Massen, die frische, makellose Klarheit

der Reflexionen erinnern an Bismarcks Memoirenwerk.

409



Gelehrte Kenner wie Marcel haben endlich hingewiesen auf

mancherlei Unfertigkeiten, Halbheiten und Widersprüche in den

Lehren unseres Autors, und diese lassen sich freilich nicht
bestreiten. Seine Begründung der staatlichen und kirchlichen Autorität

etwa ist dürftig und kommt über den emphatisch-sentimentalen,

schlecht durchreflektierten, scholastischer Denkstrenge
nicht genügenden und darum von der Kirche abgelehnten Tradi-
tionalismus de Bonaids nicht hinaus. Dass Tocqueville,
ungeachtet all' seines Enthusiasmus, die in der Vernunft gründende
humane Würde des Menschen doch noch unterschätzt, musste

sich rächen besonders im geistlichen Bereich, und von seinem

Minimalismus, — beileibe keinem persönlichen, sondern einem

Minimalismus bloss ad externos, einem volkspädagogischen und

konfessionspolitisch-taktischen Minimalismus, — haben wir ja
soeben kennzeichnende Proben mitgeteilt. Allein der fundamentale,

gegen Tocqueville zu erhebende Einwand wäre wohl
dieser: sein Bild vom Menschen schwankt. Von einem Sozialethiker
müssen wir verlangen, dass er uns seinen Normadressaten, eben

den Menschen, klar zeichne. Tocquevilles Mensch schwankt
zwischen dem Rousseaus —: der Mensch ist von Natur aus gub
und dem Pascals, ja Calvins —: der Mensch ist in der
Erkenntnis des Guten und im Willen zum Guten durch die
Erbsünde fast völlig korrumpiert.

Erwägt man all dies, so wird man leicht verstehn, dass die

Kritiker unseres Autors schon früh versucht haben, aus dessen

Charakter zu erklären, was ihnen an seinen Lehren schwierig
schien, und hier war es wiederum Sainte-Beuve, der Historiker
Port Royais, der als erster und allzu keck vordrang. Mit wenig
Glück! Jener nämlich, dem die — vergebliche — Mühe galt, hat

über seine innersten Erfahrungen fast ganz geschwiegen, und

fest steht eigentlich nur, dass er in die Fülle seines Glaubens
heimkehrte erst in den letzten Monaten vor dem Tode, auch

darin dem stolzen Alfred de Vigny ähnlich. Zeit seines Lebens

quälte ihn immer wieder der Zweifel, — der Zweifel, den er

beklagte als „pire que la mort", und dessen Verheerungen er

mit den Verheerungen schwerer Erdbeben verglich. Im letzten

und schönsten seiner Briefe an Anne-Sophie Swetchine12)
beschreibt er seine Nöte mit schmerzhafter Klarsicht.
12) Bei Redier, S. 282—288.

410



Da es so um ihn stand, musste er notwendig jenen drei Män-
uern ziemlich ferne bleiben, die gleich ihm, doch mit kühnerem
Wagemut, die neuen Freiheitsideen mit den Lehren und der Pra-
xis ihrer Kirche zu versöhnen strebten: Lamennais, Montalem-
bert und Lacordaire.

Den ersten dieser drei Kämpfer, die einst vereint gefochten,
den als Denker bedeutendsten, doch damals schon längst mit
der Kirche zerfallenen, dem Pantheismus und dem Sozialismus
ergebenen Lamennais hat Tocqueville einen wirren Träumer ge-
nannt, und ihre Wege haben sich nur einmal gekreuzt. Beide
Waren nämlich im Jahr 1848 Mitglieder der Commission de

Constitution, und als Lamennais, in seiner Eitelkeit durch ein
Vichts gekränkt, demissioniert hatte, wurde Tocqueville beauflagt,

ihn zurückzuholen — was misslang. In den Souvenirs wirft
er auf Kostüm, Allüren und Charakter des abtrünnigen Priesters
dnen die Hüllen des Leibes und der Seele erbarmungslos nieder-
wissenden Blick.

Näher stand ihm natürlich der Comte de Montalembert, ein
aristokratisch-monarchistischer Liberaler von typisch englischer
Prägung. Dieser aber verdross ihn lange durch sein — schul-
Politisch bestimmtes — Arrangement mit Louis Napoleon, und
erst nachdem er sein vielleicht schönstes Buch, die „Desintérêts
catholiques au XIXe siècle" (1852) Tocqueville dediziert hatte,
kam dieser ihm wieder freundschaftlicher nahe.

Die Leben Lacordaires und Tocquevilles endlich verliefen in
manchem Betracht gleichförmig: schon die Daten ihrer Geburt
und ihres Todes liegen nahe beisammen, und in der Lebensmitte
bringt dasselbe Jahr 1835 beiden den grossen Ruhm: Tocque-
vdle veröffentlicht seine Démocratie en Amérique und Lacordaire

besteigt die Kanzel von Notre-Dame de Paris. Was aber
mehr bedeutet: beider Education sentimentale ist dieselbe: un-
*er der Restauration frohes Hoffen, unterm Julikönigtum wachende

Besorgnis, unterm zweiten Kaiserreich schweigender Gram,
k-acordaire und Tocqueville sind sich indessen im Leben nicht
begegnet, und erst der Tod vereinigte weithin sichtbar ihre
Namen. Lacordaire, der stille Dominikaner-Provinzial zu So-

\
eze, wurde in der Académie Française gewählt auf den leerstehenden

Sessel Tocquevilles, und so hatte er denn am Tage sei-
ner Aufnahme, dem 24. Januar 1861, der Satzung gemäss seinen

411



Vorgänger durch eine Rede zu feiern. Aus Gründen verschiedener

Art wurde es eine merkwürdige, ja denkwürdige
Sitzung13). Die Académie war eine frondierende Gesellschaft, vom
Kaiser scheel angesehen. Père Lacordaire wusste es, und aus

Klugheit und wohl auch aus stolzer Verachtung mied er Anspielungen

auf die politische Gegenwart. Im Ideellen aber und im

Prinzipiellen wurde er unüberhörbar deutlich. Da der Mann,
den er zu rühmen hatte, ein Mann der Freiheit gewesen war
gleich ihm, sprach er lange, voll Eifer und mit grosser Kompetenz,

und am Ende seines Diskurses liess er die Grösse und

die Grenze seines Vorgängers noch einmal aufscheinen in den

Worten: „Monsieur de Tocqueville était au milieu de vous le

symbole de la liberté magnifiquement comprise par un grand
esprit; j'y serai, si j'ose le dire, le symbole de la liberté
acceptée et fortifiée par la religion".

Schrifttum

Tocqueville's Schriften liegen vor in den grösstenteils von Gustave de

Beaumot edierten Oeuvres complètes, Paris "1874 (Bde. 1, 2, 3), s1877 (Bd. 4)

1861 (Bde. 5, 6), 1866 (Bd. 7), 21877 (Bd. 8), 21878 (Bd. 9). Dazu: Souvenirs, Paris

1893. Diese sind höchst wahrscheinlich vom Herausgeber retouchiert worden:
sicher ist dies der Fall bei den von Beaumont skrupellos edierten Briefbänden
der Oeuvres complètes (vgl. Redier, S. 177, 129 f, 284 f).

Jüngst hat Albert Salomon einen Schriften, Reden und Briefe in deutscher

Uebersetzung enthaltenden, sehr dankenswerten Auswahlband veröffentlicht'
A. de Tocqueville, Autorität und Freiheit, bei Rascher, Zürich 1935.

Ueber Tocqueville: die Pariser Doktorthese von R. Pierre Marcel, Essai

politique sur Alexis de Tocqueville, Paris 1910; Antoine Redier, Comme disait

Monsieur de Toqueville Paris 1925; Emil Dürr, Die Demokratie in der

Schweiz nach der Auffassung von Alexis de Tocqueville, in: Basler Zeitschrift

für Geschichte und Altertumskunde, Bd. 23 (1925), S. 225—279.

13) C.-A. Sainte-Beuve, Réception du Père Lacordaire, in: Causeries du

Lundi, Bd. 15, Paris o. J., S. 122—129. Lacordaires Rede und Oui-

zots Antwort sind abgedruckt in: Oeuvres Bd. 9, S. 617—643.

412


	Alexis de Tocqueville : 1805-1859

