Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 4 (1936-1937)

Heft: 7

Artikel: Alexis de Tocqueville : 1805-1859
Autor: Stadler, Theodor Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759065

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alexis de Tocqueville
1805—1859

von Theodor Willy Stadler

Der greise Chateaubriand hat einmal zu Tocqueville, seinem
jungen Freund gesagt: ,,Sie kdnnen nicht verhindern, dass
die sozialen Wahrheiten sich gemass den Zeitliufen und in ge-
ordneter Folge herauskliren werden, und es ist wiinschens-
werter, dass diese Wahrheiten kundgemacht werden von Man-
nern, die von anderer Art sind als jene, deren natiirliches Eigen-
interesse ihre Lehren suspekt erscheinen ldsst”.

Diese Worte sind mehr als bloss ein psychologisches Aperc;
sie wecken die Frage nach etwas Tieferem: nach der sittlichen
Autoritit nimlich, griindend zunichst in der Persdnlichkeit,
offenbar werdend durch deren Sendung.

Auf die Sendung eines Gesellschaftsdenkers von hoher sitt-
licher Autoritit méchten wir hinweisen: nicht aus unverbund-
nem, unverbindlichem Belieben, dazu sind die Zeiten zu ernst.
Sie erlauben uns, nur solches Brot zu suchen, das, mit dem
Psalmisten zu reden, uns zum Stab werden kann.

k.

In Tocquevilles reichem und dichtem Werk findet man an
wenig sichtbarer Stelle!) einige Blitter, iiberschrieben ,Voyage¢
en Suisse”, enthaltend die Ergebnisse seines Schweizer Auf-
enthaltes vom Juli bis zum September 1836. In Begleitung sei-
ner Frau, einer Englidnderin, hielt sich Tocqueville in Ziirich,
Baden und wohl zumeist in Bern auf, wo er den Verhandlungen
der Tagsatzung folgte.

Es war diese Reise seine erste nicht; er war schon in Italien
und in England gewesen und fast ein Jahr lang in 6ffentlicher
Mission in den Vereinigten Staaten von Nordamerika. Von Be€-
ruf Richter, hatte er dort den Strafvollzug zu studieren. Zu
riickgekehrt, publizierte er 1835 den ersten Teil seines Werkes
,De la Démocratie en Amérique”’, und es wurde daraus ein fast
beispielloser Erfolg; noch im Jahr des Erscheinens kamen if
Deutschland, England und Amerika Uebersetzungen heraus; mat

1) Oeuvres (vgl. ,,Schrifttum” am Ende dieses Aufsatzes) Bd. 8, S. 451
bis 474.

306



Verglich den dreissigjahrigen normannischen Grafen mit Mon-
tesquien.

Seine Voyage en Suisse ist eine zutiefst wirklichkeitsnahe,
in der Zusammenordnung der Einzelerkenntnisse jedoch ab-
Strakte, an der Verfahrensweise (nicht an der Gesinnung) Ma-
chiavells geschulte Darstellung des damaligen politischen Sta-
tus der Eidgenossenschaft, ein knapp formulierter Befund, der
die innere und Aussere Ohnmacht der nach der Julirevolution
grosstenteils schon regenerierten Schweiz schonungslos bloss-
legt. Versuchen wir die markantesten Linien nachzuziehen.

Historisch-gewissenhaft wird zunichst festgestellt, dass die
Schweiz aus dem Zerfall des Reiches im Spitmittelalter als
¢in in sich uneinheitliches Gebilde hervorgegangen ist: neben
dem Typus der nahezu besitzgleichen Bauerndemokratie stand
der des wohlhabenden stiddtischen Gemeinwesens und der des
Patrizischen Militarstaates, und alle diese Unterschiede ver-
Schiarfte spiter die Glaubensspaltung. Darum existieren nur
Kantone, keine Schweiz. Beweis: die staatsrechtlichen Institu-
tionen und besonders die politischen Sitten: die Gewaltsamkeit,
Masslosigkeit, Unreife im Gebrauch der neu errungenen, noch
ungewohnten Freiheiten. Der Bundesvertrag von 1815 ist eine
reichlich unklare Urkunde, er erinnert ans Mittelalter. Er lisst
die Trennung der Gewalten vermissen. Er gibt der Tagsatzung
grosse Rechte, doch zu geringe Mittel, sie auszuiiben. Unser
Autor priift sodann die Méglichkeiten einer Verfassungsinde-
fung und, die 1848 tatsichlich gefundene Losung erratend, fin-
det er wiinschenswert, dass man ,,zu einem Kompromiss komme,
der mehr oder weniger jenem entspricht, den man in den Ver-
€inigten Staaten von Amerika durchgefiihrt hat”.

Als gemissigter Foderalist, erfiillt von Achtung fiir das hi-
Storisch Gewordene und vertrauend auf die wachsende Assimila-
tion der Kantone unter sich, mochte Tocqueville an eine fried-
liche Verwirklichung jenes Kompromisses glauben; allein ein
Blick auf die Lage Europas und auf den Zustrom der revolutio-
Ndren Fliichtlinge in die regenerierten Kantone ldsst ihn zwei-
feln: | Die Schweiz ist dem Druck Europas jeden Tag ausge-
Setzt und wird es noch lange sein”. Zudem ist wie das iibrige
Europa auch die Schweiz von innen her national revolutioniert:
die Idee, wirklich eine Nation zu bilden, gewisse Prinzipien zu

397



verallgemeinern, eine Rolle in Europa zu spielen, oder doch
mindestens gegen die Aggression Europas sich zu verteidigen,
— von diesen Ideen sind viele Einwohner fasziniert. Zwei Par-
teien spalten die Schweiz: die eine hat klare, werbekraftige
Ideen, die andre ist in sich uneins. Wohin treibt man? ,,Die Be-
wegung zur Einheit und zum Zusammenschluss erstarkt in den
meisten Kantonen; in andern stockt sie notwendigerweise und
wird sie vielleicht immer stocken. Kann dies anderswohin fithren
als schliesslich zu einer Krise?” — Der politische Analytiker,
der Spezialist in Fragen der Demokratie hat recht gesehen;
zwolf Jahre darauf ist die Krise ausgebrochen ——: der Sonder-
bundskrieg.

,,Frostigen Glanz, wie geschnittenes Eis”, hat der Journalist
Heine den Kammerreden Tocquevilles nachgesagt: kein durch-
aus treffendes Lob; auf die Voyage en Suisse aber passt es gut,
und was hier an kristallklarer Durchformung geleistet wurde,
wird noch deutlicher, wenn man auf die Reiseaufzeichnungen
Chateaubriands blickt, der 1832 die Schweiz durchkreuzt hat, si€
dampfte damals in den Hitzen der Regeneration. Chateaubriand,
der doch auch einmal Gesandter und Minister gewesen, reiste
damals ganz als melancholischer Enthusiast, und seine politi-
schen Urteile haben kaum Kuriosititswert. —

Dreizehn Jahre spiter konnte Tocqueville seine Kenntnis der
Schweiz zu deren Nutzen und zu dem seines Vaterlandes ge-
brauchen?). Kurz vor der Machtergreifung Louis Napoleons geé-
horte er damals dem zweiten Ministerium Barrot als Aussen-
minister an. In der Schweiz hielten sich mehr als elftausend
fliichtige Revolutionire aus aller . Herren Linder auf, und da
man sich nicht entschliessen konnte, die gefihrlichsten Fiihrer
auszuweisen — Tocqueville riet es dringlichst —, drohte vofl
Seiten Preussens und Oesterreichs eine militirische Intervention,
die Frankreich keinesfalls dulden wollte. Da praktizierte Tocque-
ville einen diplomatischen Kunstgriff: er riet den europiischen
Hofen, allen ihren gefliichteten Untertanen Amnestie und Riick-
kehr zu verweigern, und zugleich sperrte auch Frankreich ihnen
seine Grenzen. Solcherweise gezwungen ,,die ordnungsfeindlich-
sten Leute Europas” auf eigne Kosten auszuhalten, gab di€
Schweiz in kiirzester Frist nach.

?) Souvenirs, S. 375—378.

398



Auch spaterhin blieb Tocqueville unserm Vaterland wohl-
gesinnt.

Als niamlich sein Protégé Graf Arthur de Gobineau als Bot-
schaftssekretir in Bern lebte, liess er sich von diesem dauernd
unterrichten, und machte sich dann gelegentlich zum Anwalt der
Schweiz, indem er auf den stolzen Gobineau klirend und missi-
gend einzuwirken versuchte: ,Ich bewundere Euren gesunden
Schweizer Sinn. Er ist hundertmal mehr wert als unser génie
francais, wie wir’s in Frankreich nennen. Die Klugheit dieser
kleinen Nation, wie Sie sie mir schildern, ist wahrhaft bewun-
derungswiirdig, und wenn alle kleinen Nationen sich so verhiel-
ten, konnte es bald so kommen, dass einzig diese gross genannt
zu werden verdienen?)” .

Selbst wenn man, was beinahe geboten erscheint, einige pida-
gogisch gemeinte Uebertreibung unterstellt, wiegen, da ein
Tocqueville sie schrieb, Sitze wie diese schwer genug.

I1.

,Was zu allen Zeiten das Herz gewisser Menschen so stark
fiir die Freiheit eingenommen hat, sind ihre eigenen Reize, ihr
eigener Zauber, ohne Riicksicht auf ihre Wohltaten; es ist die
Lust unterm alleinigen Walten Gottes und der Gesetze spre-
chen, handeln und frei atmen zu koénnen. Wer in der Freiheit
etwas Anderes sucht als sie selber, ist zur Knechtschaft gebo-
ren. Manche Voélker erstreben sie hartniackig allen Gefahren und
Leiden zum Trotz. Was diese Vélker an ihr lieben, sind nicht
materielle Giiter, die sie gewihrt; sie betrachten sie selbst als
ein so kostbares und notwendiges Gut, dass kein anderes Gut
sie iiber ihren Verlust zu trosten verméchte, und dass ihr Genuss
sie {iber alles andre hinwegtrostet... Man mute mir nicht zu,
diese erhabene Lust zu schildern. Man muss sie empfinden. Sie
zieht von selbst in die grossen Herzen ein, die Gott zu ihrem
Empfang bereitet hat; sie erfiillt und entflammt sie”.

Diese Worte stehn in ,L’Ancien Régime et la Révolution
(1856)”’, dem dritten Hauptwerk unseres Autorst), und sie gehs-

°) Correspondance entre Alexis de Tocqueville et Arthur de Gobineau
(1813—1850), Paris 1908, S. 109 f.

) Oeuvres Bd. 4, S. 248 f. Zum Folgenden: Oeuvres Bd. 3, S. 162—165;
Bd. 8, S. 225. Redier, S. 45—49.

399



ren zu seinen gliicklichsten! Mehr findet sich nur in einigen inti-
men Selbstzeugnissen, welche noch deutlicher die aristokratischen
Wurzeln seines Freiheitsdranges blosslegen. Zum Jansenismus
neigend, Liebhaber Pascals und gleich diesem zu schonungslosen
Selbstanalysen hiufig gedrangt, hat er etwa auf den Korrektur-
rand einer Kammerrede gekritzelt: ,Ich habe fiir die demokra-
tischen Einrichtungen eine verstandesmissige Vorliebe, aber aus
Instinkt bin ich Aristokrat, das heisst ich missachte und fiirchte
die Masse. Ich liebe leidenschaftlich die Freiheit, die Legalitat,
die Achtung vor den Gesetzen, nicht aber die Demokratie. So
ist mein innerstes Wesen... Wahrlich, die Freiheit ist meine
grosste Leidenschaft’”. Solch aristokratische Freiheitsliebe ver-
langt denn auch danach, schwere Pflichten, grosse Verantwor-
tungen taglich zu tragen: ,,Unsere Verantwortlichkeit begriin-
det unsere Grosse, vor Gott und vor den Menschen”, — und sie
hat einen kithnen, schaffensfrohen Zug ins Weite: sie diirstet
danach, ,,dass ein rechter Freiheitsgeist wehe, die Freude an
grossen Unternehmungen, das Vertrauen auf uns selbst und in
die Zukunft”.

Bedarf es der Versicherung, dass unser Autor den Des-
potismus hasste und die einstigen Juli-Bourgeois verachtete, die
mit dem Regiment Louis Napoleons klaglos genug sich abfan-
den? lhm war, wie er sagte, eine beschrinkte Freiheit genug
und miihelos ertrug er grosse Autoritit unter der Herrschaft
der Gesetze; vollstindiger Zwang aber erbitterte ihn, und der
Despotismus riss ihn hin zu revolutiondren Leidenschaften. Jene
Bourgeois aber ,machte wenig Zwang rasen; viel Zwang macht
sie ruhig. Mit Absicht wihle ich dies Wort: sie sind nicht
bloss unterworfen, sie sind dabei auch ruhig”.

Wie den Despotismus selbst, fiirchtet er jene, eben die-
sen Despotismus geheim-unmerklich grossziehende, bedacht-
same und friedsame Sinnesweise, welche die Staatsbiirger treibt,
sich von den Offentlichen Geschiften abzusondern, und in der
er ein typisch demokratisches Phinomen erkennt, jenen ,,Indi-
vidualismus”, der zunichst zwar nur ,die Tugenden des Ge-
meinschaftslebens schwinden macht, dann aber, mit der Zeif,
auch alle andern Tugenden angreift und zerstdért, um sich end-
lich in Egoismus zu verwandeln”.

400



Neben dem ,Individualismus” und dessen Straffolge, dem
Despotismus, wird auch jeder materialistische Determinismus
verworfen, alle jene Lehren, welche den Menschen untertan er-
klaren ,jirgendeiner uniiberwindlichen und blinden Kraft, die aus
fritheren Vorgingen entspringt, aus der Rasse, dem Boden oder
Klima”. Es seien dies verkehrte und weichliche Doktrinen,
welche nur schwache Mianner und verzagte Nationen hervor-
brichten. Die gottliche Vorsehung nimlich habe das Menschen-
geschlecht weder vollig selbstherrlich noch vollig sklavenhaft
geschaffen: ,,die Wahrheit ist, dass sie um jeden Menschen
einen schicksalbestimmten Kreis zieht, aus dem er nicht ent-
weichen kann; aber in diesen weiten Grenzen ist der Mensch
selbstmichtig und frei, und ebenso steht es mit den Vélkern®)” .

Tocquevilles Freiheitsideen griinden tief in seinen religidsen
Ueberzeugungen und sind ohne diese nicht zu verstehen.

Er, der bereits der zweiten Generation des Liberalismus an-
gehort und also an historischer Erkenntnis tiefer interessiert ist
und strenger durch sie sich verpflichten lasst als seine liberalen
Vordern und Lehrer, die Staél, Constant, Royer-Colard,
Tocqueville fand ,,nach langen Beobachtungen und unparteili-
chem Nachdenken¢)”, dass die seit dem Mittelalter allmih-
lich und unhemmbar fortschreitende Entwicklung zur égalité,
zur Gileichheit, die Vergangenheit Frankreichs und zugleich seine
Zukunft bestimme. Als Christ versuchte er dann, was ihm zu-
Nachst als Schicksal erschien, als Vorsehung zu ergriinden und

°) Oeuvres Bd. 3, S. 546. Vgl. auch die Briefe an Gobineau, nachdem
dieser 1853 mit der Verdffentlichung seines ,,Essai sur Pinégalité des
races humaines’” begonnen. Welche Sichten: ,,Je crois donc que la
chance de votre livre est de revenir en France par I’étranger, surtout
par ’Allemagne. Les Allemands, qui ont seuls en Europe la particularité
de se passionner pour ce qu’ils regardent comme la vérité abstraite,
sans s’occuper de ses conséquences pratiques, les Allemands peuvent
vous fournir un auditoire véritablement favorable” (S.291). Was alles ge-
nau so geschah! Seit Ende der Sechzigerjahre wird Gobineau in
Deutschland eingefiihrt durch den Tiibinger Romanisten Adelbert von
Keller (1812—1883); seit 1881 schwirmt fiir den ,,Grafen Gowin-
hof” Richard Wagner: ,Das wire ein Bund — Normann und
Sachse!”; und dann machte sich der Wagnerjiinger Ludwig Sche-
mann zum begeisterten Herold seines Ruhms. Wiahrend und nach
dem Weltkrieg aber wurde man schliesslich auch in Frankreich auf
Gobineau aufmerksam.

26

401



in der Entwicklung zur Gleichheit glaubte er ,den heiligen Wil-
len unseres hochsten Gebieters” zu erkennen. Daraus ergab sich
ihm, ,dass der Gedanke, diese Demokratie aufhalten zu wollen,
ein versuchter Kampf wider Gott selbst scheinen diirfte, und
dass den Volkern keine andere Wahl iibrig bleiben wird, als sich
dem Gesellschaftszustande ruhig zu fiigen, welchen die Vorse-
hung ihnen vorschreibt”... Nicht aber, niemals aber ohne in
der Gleichheit die Freiheit unbefleckt zu bewahren, sie, das
kostliche Gut, ohne das keine wahre Wiirde ist und keine
Tugend! —

Genau hier liegt der Impuls zu Tocquevilles Beobachten, Be-
sinnen, Loben, Riigen, Planen, Voraussagen, hier entziindet sich
immer neu seine geistige Leidenschaft —: die Leidenschaft eines
Gefahrdeten.

I1.

Die Fiille von Tocquevilles sozialgeschichtlichen, politisch-
geschichtlichen und geistesgeschichtlichen Beobachtungen und
Erwigungen auszubreiten ist hier nicht méglich; dagegen soll
hingewiesen werden auf seine minder bekannten Bemiihungen
um das Sozialproblem?).

Frankreichs Julibourgeoisie und ihre Staatsminner haben wohl
keinen geduldigeren Beobachter und kompetenteren Kritiker ge-
funden als diesen normannischen Edelmann; keinen, der wie er
so genau uns geschildert hat, was die 1830 an die Macht ge-
langte Klasse mit geraden und ungeraden Mitteln aus sich zu
machen verstanden hat, und wie Guizot’s achtjihrige Juste-
Milieu-Regierung in ihrer letzten, revolutionsreifen Phase aus-
sah: sie war ,eine industrielle Gesellschaft, in der alle Unter-
nehmungen nur von einem Endziel getragen sind: dem Gewinn
des Verbandsmitgliedes”. Keiner auch, der den Funktionswandel
des Parlamentes gleich ihm durchschaut hat: ,,Man findet kaum
mehr wirkliche Parteien, und also auch keine Mannigfaltigkeit
mehr, keine Fruchtbarkeit, kein Leben. Alles dies kommt nam-
lich in den freien Lindern von den Parteien”. Er denkt an Eng-
land, er teilt die Ideen eines Burke: das Parlament ist ein

———

8) Vgl. vor allem die Einleitung zur Démocratie en Amérique (Oeuvres
Bd. 1). Zu seiner Geschichtstheologie: Bd. 8, S. 141f. (solche Stellen
erinnern an Newman und Hilty).

7) Zum Folgenden: Oeuvres Bd. 9, S. 514—552. Marcel S. 154—170.

402



Instrument der gemeinsamen Wahrheitsfindung durch Diskus-
sion! — | Die grossen Parteien sind es, die unserem &ffentli-
chen Leben so viel Glanz und Macht gegeben haben im Lauf un-
Serer ersten Revolution”. 1847 sieht er das Parlament als ein
Werkzeug der Machtbehauptung in den Hinden einer Klasse,
die ihre Gewinninteressen fiir die Lebensinteressen der Nation
erklart. Diese aber betrachtet ihre Parlamentarier ,,weniger als
Politische Gegner, die von ihren Angelegenheiten reden, denn
als Kinder einer Familie, die damit beschiftigt sind, unter
sich ihre kleinen hauslichen Interessen zu regeln. Die Nation
Schliaft ein, wenn sie zuhort, oder aber”, — und nun fillt der
Blick auf die politisch rechtlosen Massen, auf die dunkle Menge
unterhalb des von Guizot so genannten ,pays légal”’, — ,oder
aber sie gerit in Aufruhr durch ihre eigenen Ideen”.

Dort unten nidmlich, in den Pariser Arbeitermassen, welche
die Revolutionen von 1789 und 1830 unbelohnt mitgemacht,
gdrt es schon lingst, und wenn auch keine Aufstinde geschehn,
S0 ist doch — was weit schwerer wiegt — ,,der Geist der Un-
ordnung tief in die Képfe eingedrungen’. Unser Autor zweifelt
nicht daran, dass eine so leidenschaftlich logische Nation wie
Seine Franzosen nicht zaudern werde, die seit 1789 praktizierte
tgalitire Nivellierung auch auf das Eigentum auszudehnen:
»bald wird, daran ist nicht zu zweifeln, zwischen Besitzenden
und Nichtbesitzenden der politische Parteienkampf entbrennen.
Das grosse Schlachtfeld wird das Eigentum sein, und die zen-
tralen Fragen der Politik werden die mehr oder minder tiefen
Einschréinkungen sein, welche sich die Eigentumsrechte werden
gefallen lassen miissen. Dann werden wir die grossen offentli-
Chen Bewegungen und die grossen Parteien wieder aufleben
Sehen».

Tocquevilles erste Aufzeichnungen zum Sozialproblem datieren
4us dem Jahr 1844, und es scheint, dass er mit viel Eifer zu Werk
fegangen ist. Nicht allein die damals fithrenden Sozialisten, die
I)roudhon, Saint-Simon, Fourier, Louis Blanc hat er studiert,
€r sammelte auch die sozialistischen Feuilletons in den Tages-
bléittern, und nicht einmal von der Lektiire der Romane von
CleOrge Sand hat er sich dispensiert... Auch ist die Wahl seiner
S0zialkonomischen Autorititen bezeichnend und sie ehrt ihn:

astiat und Dunoyer, den beliebten Wortfithrern der Julibour-

403



geoisie, steht er fern; er hilt sich an John Stuart Mill, den
grossen englischen Nachklassiker und scharfsichtigen Realisten,
der die sozialistischen Ideen, vorab die des Saint-Simon, zu be-
wiltigen versucht hat, der fast einzige sozialékonomische Den-
ker, der, wie gleichzeitig auf dem Boden der Neuscholastik Ta-
parelli, damals versucht hat, Metaphysik, Ethik und Oekonomik
in eins zu schauen, sie zum System zu verbinden.

Die ihm selbst vordringlichst erscheinenden Reformen hat
Tocqueville so formuliert: den Kreis der politischen Rechte
mahlich ausweiten, sodass man iiber den Rand der Mittelklasse
hinauskommt, um das o&ffentliche Leben mannigfaltiger und
fruchtbarer zu gestalten, und die unteren Klassen auf geregelté
und friedliche Art an den Staatsgeschiften zu beteiligen. Das
leibliche und geistige Los dieser Klassen zur wichtigsten Sorge
der Gesetzgebung machen, und alle Macht der Gesetze dazu
verwenden, dass die oOffentlichen Lasten leichter und vor allem
gleichmiassiger werden. Im einzelnen: demokratische Wahlreform
und Budgetreform, Armengesetze, Fabrikgesetze, eine grosse En-
quete iiber die Arbeiterschaft, Reformen im Volksschulwesen.
Man muss, um diese Ideen recht zu werten, sich daran erinnern,
dass damals in Frankreich nur ein einziges Fabrikgesetz exi-
stierte, es schrankte die Kinderarbeit ein und stammte aus dem
Jahre 1841. Die Industrie aber war seit dem Ende der Restaura-
tionszeit machtig gewachsen, in der Konzentration weit fortge-
schritten und, da sie hauptsichlich feine Fertigwaren produ-
zierte, vom Auslandsmarkt immer abhingiger und damit immer
krisenempfindlicher geworden.

Alle seine schweren Befiirchtungen und Riigen hat Tocque-
ville, Abgeordneter seit 1839, den Verantwortlichen ins Gesicht
gesagt in seiner beriihmt gewordenen Kammerrede vom 27. Ja
nuar 1848: ,Ich bin vollkommen iiberzeugt davon, dass wir
jetzt auf einem Vulkan schlafen”, und wiederum: ,Es ist g€
wiss, der Boden Europas erzittert von neuem. Spiiren Sie dent
nicht den Wind der Revolutionen in der Luft?”’ — Er be
schwort die Reprasentanten des pays légal, sich doch nun end-
lich von hoheren, nobleren Motiven leiten zu lassen, denn der
Kurs, den sie eingeschlagen, fithre zum Abgrund: ,,Glauben Sie
nur, wenn die Menschen die Macht verlieren, dann liegt di€
wahre, die wirkliche Ursache darin, dass sie ihrer Macht uil”

404



wiirdig geworden sind”... Der Moniteur vom 28. Januar ver-
merkt die Stellen, wo spdttische Zwischenrufe und Lirm den
Redner unterbrachen. Allein, nur siebenundzwanzig Tage noch,
und die Spotter verstummten. Am 23. Februar starrten in den
Pariser Arbeiterquartieren Barrikaden; die Nationalgarde ver-
sagte der Regierung den Gehorsam, und Louis Philipp entliess
Guizot*). Am Tage darauf wurde die Republik proklamiert.

Schon nach dem Scheitern der Nationalwerkstitten und nach
der Junischlacht, schon unter der Militirdiktatur Cavaignacs
spricht Tocqueville in der Assemblée Constituante am 12. Sep-
tember nochmals iiber ein Sozialproblem. Es ist das Recht auf
Arbeit, das zur Diskussion steht. Auf unauffillige Weise wollen
€s Sozialisten in der Verfassung verankern. Dem widersetzt sich
Tocqueville. Zwar, legt er dar, schuldet der Staat den Aermsten
karitative Hilfe, doch mit dieser soll er sich begniigen und nie-
mals darf er den Menschen gingeln gleich dem Obrigkeitsstaat
des Ancien Régime und gleich dem — Sozialismus! Christlich
und demokratisch soll die neue Republik sein, nicht soziali-
stisch! Die Demokratie ist die Gleichheit in der Freiheit, der
Sozialismus die Gleichheit in der Knechtschaft. Begeistert ap-
pelliert Tocqueville an die noblen, freiheitlichen Gesinnungen
seiner Nation... Nun, der geplante Verfassungsartikel wurde ver-
worfen. Frankreich aber, erschrocken und ermattet, ging bald
gar andere Wege.

IV.

Autoritarer Aristokrat, Freund eines starken Staates, abhold
jedem extremen Nichtinterventionismus, hat Tocqueville sich
Selbst einen ,Liberalen von besonderer Art”” genannt, und ein
Solcher war er nicht nur als Sozialpolitiker, sondern auch als
Sozialethiker, der lehrte, dass man ,das Reich der Frei-
heit nicht ohne Sitten begriinden kann und ebensowenig die Sit-
ten ohne den Glauben”. Diesen aber vermochte er nicht zu den-
ken ohne Lehrautoritat, sei es die seiner Kirche, der katholischen,
sei es die einer andern Religionsgemeinschaft. Durch diese Prin-
Zipien hebt er sich wiederum scharf ab von den meisten Libe-

®) Die Kammersitzung vom 23. Februar hat er in den Souvenirs unver-
gesslich beschrieben: ,,... je comparais & part moi tous ces législa-
teurs 4 une meute de chlens qu’on arrache, la geule encore i m01tle
pleine, a la curée”. Daumier! —

405



ralen jener Zeiten®). Verweilen wir! Es geht um die ethi-
schen und religiésen Wurzeln der politischen Freiheit, und auf
diese uns zu besinnen, haben wir ja einigen Grund, als Ange-
horige namlich der ,iltesten Demokratie”

Was, fragt Tocqueville, erhdlt in Amerika die Demokratie ge-
sund, was fordert ihr Gedeihen, was ausser den exzeptionellen
Chancen, welche die historisch-geographische Situation bot, aus-
ser der Bundesstaatlichkeit, den freiheitlichen Kommunalverfas-
sungen, der rechtsstaatlichen Organisation der Gerichte? — ,Les
moeurs”’ antwortet er, und will darunter verstanden wissen den
religios-sittlichen Gesamtzustand des Volkes.

Wie spiter die Religionssoziologen Max Weber und Ernst
Troeltsch, stellt schon er fest, dass die verschiedenen Konfessio-
nen und Sekten auf das wirtschaftliche, gesellschaftliche und po-
litische Leben geprigegebend einwirken. Da sieht er in Ame-
rika die Hauptmasse der Protestanten angelsichsischer Abkunft,
einen Menschentypus, der sich schon seit Generationen ,,der
Autoritat des Papstes entzogen hat”, der schon zur Besiedelung
,ein demokratisches und republikanisches Christentum’ mitge-
bracht. Da sieht er die konfessionelle Minderheit der irischen
Katholiken, auch sie keineswegs antiegalitir und antidemokra-
tisch, denn die kirchliche Gehorsamspflicht wirkt disziplinierend
und die Einheit des Glaubens wirkt egalisierend, und ebenso
wirkt die Scheidung von Priesterstand und Laienstand: ,,Der Ka-
tholizismus ist wie eine absolute Monarchie. Man denke den Fiir-
sten weg, und die Lebensverhiltnisse sind noch gleichartiger als
in den Republiken” — freilich ein arg irrefithrender Satz). Die
okonomische Unterlegenheit der — armen — irischen Einwande-
rer wird als wichtiger konfessionspolitischer Faktor erkannt. Da
sieht er endlich die zahllosen Sekten! Da ihre Moral die gemein-
sam christliche ist, wirken auch sie keineswegs anders als die
Kirchen, und so wird denn die amerikanische Demokratie von
allen christlichen Bekenntnissen gemeinsam getragen und beseelt.

9) Marcel: ,,Beaucoup plus tolérant et favorable a I’Eglise que les li-
béraux de son époque plutot voltairiens en souvenir de la Restaura-
tion” (192). Zum Folgenden: Oeuvres Bd. 2, S. 188—259; Bd. 3, S-
14—20, 32—55, 204—239; Bd. 4, S. 219—231; Bd. 9, S. 416—422.

10) Denn er vergisst den pneumatischen Organismus der Kirche iiber de-
ren hierarchischer Organisation, die er zudem verkennt als in sich
ungestuft und keine individuellen Entfaltungsméglichkeiten bietend-

4006



Viel tiefer freilich als der offizielle, unmittelbar sichtbare Ein-
fluss der Kirchen ist die stille, unauffillige Wirkung der Fromm-
heit: sie erst ,Jlehrt den Menschen die Kunst, frei zu sein’. Sie
erst erhilt die Familie und durch die Familie den Staat: ,Wiah-
rend der Europier seinen hiuslichen Kiimmernissen dadurch zu
entrinnen trachtet, dass er die Gesellschaft aufwiihlt, beseelt den
Amerikaner sein Heim mit Liebe zur Ordnung, und diese Liebe
trigt er dann auch in die Staatsgeschafte hinein”. Man mag
solche rousseauisch-idyllische Tableaux i la Greuze belicheln;
was sie an Wahrheit enthalten, wiegt schwer genug!.. Unge-
stiime Neuerungssucht sieht Tocqueville in Amerika geziigelt
von patriarchalischer Frommbheit, und dieser mindestens opportu-
nistisch sich anzugleichen sind selbst der Laue und der Ungliu-
bige gezwungen. Ueberall herrscht die einhellige Ueberzeugung,
dass zum rechten Bestand des Volksganzen die Religion unent-
behrlich sei. Die Trennung von Staat und Kirche wirkt sich
hochst vorteilhaft aust).

Fast ohne Tatsachen vorzutragen, doch mit grossem religions-
psychologischen und soziologischen Scharfsinn, werden auch
die fiir demokratisch-egalitire Volker typischen geistlichen Ent-
artungserscheinungen untersucht.

In Gesellschaften, die durch eine Aristokratie mitstrukturiert
sind, so lehrt unser Autor — er ist Anglophile! —, iiben die
Anschauungen und Sitten der Aristokratie iiberallhin autoritir
normierenden Einfluss aus; ganz anders in egalitiren Massen,
wo der Einzelne immer mehr der imponierend grossen Anzahl
schlechthin glaubt und eine Vulgéarautoritat, geheissen offentliche
Meinung, sich herausbildet. Immer mehr verfallen die Massen
auch genussgierigem Diesseitsgeist, und so ist denn vorauszu-

) Eine maxima cura von Tocqueville! Er will die Trennung rechtferti-
gen aus dem jedem Menschen eingeborenen Sehnen nach dem Ewigen,
das zu stillen die — einzige — Bestimmung der Kirche sei. Diese
gewinnt, wenn sie sich mit dem Staat verbindet, nur im Augenblick,
verscherzt sich dann aber ihre erhabensten Wirkungen jedesmal auf
lange hinaus: siehe Europa. In die zeitlichen Geschifte des Menschen
soll sie sich nie und nimmer einmischen. Was unser Autor erstrebt
ist buchstiblich Sakristeikatholizismus: ,,Ich bin so iiberzeugt davon,
dass um jeden Preis das Christentum im SchoBe der neuen Demokra-
tien aufrechterhalten werden muss, dass ich vorzoge die Priester in
den Kirchen anzubinden als sie daraus herauszulassen” (Bd. 3, S. 239).

407



sehen, ,,dass die demokratischen Volker nicht leicht an gottliche
Missionen glauben werden, dass sie ohne weiteres neue Prophe-
ten auslachen, und innerhalb der Grenzen der Menschheit und
nicht jenseits dieser den stirksten Garanten ihres Glaubens su-
chen werden.”

Sodann: der phantastische Aberglaube an die perfectibilité,
an die wachsende Vervollkommnung des dusseren Lebensappara-
tes, und wiederum die heftigen Riickschlige wider das Wohl-
leben und wider die vielgeschiftige Befangenheit im Irdischen:
die stiirmischen Erweckungsbewegungen, die ,bizarren Sekten”,
die sich miithen ,jum einen aussergewohnlichen Weg zum ewi-
gen Heil” — unsere Gegenwart bietet Analogien.

Schliesslich verirren sich nicht mehr nur Einzelne und kleine
Gruppen, sondern die durchegalisierten (,,eingeebneten”” —
heisst es heute) Massen insgesamt: ,man gewdohnt sich daran,
nicht mehr die einzelnen Biirger zu betrachten, man erblickt nur
noch das Volk; man vergisst die Individuen und denkt nur noch
an die Art (espece)”. Dann aber wichst rapid die Ausbreitungs-
chance eines philosophisch-theologischen Systems, das, ,,obwohl,
oder besser: weil es die Individualitit zerstort, voll heimlicher
Lockreize (charmes secretes) fiir Menschen demokratischer Vol-
ker sein wird... Dieses System regt ihre Vorstellungskraft an
und fixiert sie zugleich; es nihrt ihren geistigen Hochmut und
schmeichelt ihrer Trigheit”. Als ein solches System glaubt
Tocqueville in seiner Zeit den Pantheismus zu erkennen (— ob
mit Recht, dies kiitmmert uns nicht allzusehr, uns, die wir heute
alarmiert sind durch zweiandre Systeme der so markant gekenn-
zeichneten Art, Systeme freilich, die nicht mehr, wie noch der
Pan-Theismus, Gottes Namen in ihrem Namen enthalten, son-
dern von ihren Hervorbringern als ,,Mythen” angepriesen wer-
den: Sorels Mythos vom Generalstreik im Westen, und Rosen-
bergs Mythos des zwanzigsten Jahrhunderts im Norden).

Sind aber erst einmal, — und nun wirkt sich der Religions-
zerfall seinerseits wieder politisch aus, — christlicher Glaube
und christliche Sitte in den Massen erloschen oder entartet,
herrscht ein wilder Wirrwarr von Meinungen, hofft man nicht
mehr im hochsten Bereich sich einigen zu kénnen, dann will man
wenigstens im niedrigen Alltagsbereich Ruhe und Sicherheit

408



ind — Pon cherche un maitre”’, man fiigt sich willig, ja lust-
Yoll dem Regiment eines Despoten.

Was kann der Staat, was kann die Kirche tun, dass den demo-
kratisch egalisierten Volkern der Gottesglaube erhalten bleibt?

Der Kirche empfiehlt Tocqueville, aller nicht unbedingt ge-
botenen iusseren Zeremonien sich zu enthalten, auf die offent-
liche Meinung tunlichst Riicksicht zu nehmen, die Leidenschaft
2um Wohlleben nicht rigoros zu briiskieren, sondern schonungs-
Voll sie zu veredeln —: alles Haltungen, in denen sich schon
klar jene innerkirchliche Reformbewegung zu erkennen gibt, die
als | Amerikanismus” dann auch auf Europa iibergegriffen hat.
Den Staatslenkern aber, die willens sind ,,die Lehre von der Un-
Sterblichkeit der Seele zu Ehren zu bringen”, wird nahegelegt
3ajEden Tag so zu handeln als glaubten sie selbst daran; und
Ich denke: nur dann, wenn sie in ihren bedeutenden Geschiften
Sich peinlichst an die religios fundierte Moral halten, werden sie
Sich schmeicheln diirfen, dass sie die Biirger lehren, in ihren un-
bedeutenden Alltagsgeschiften jene Moral zu erkennen, zu lie-
ben und zu achten”.

V.

Von den beiden Redewendungen: ,,...comme disait Monsieur
de Tocqueville” und ,,...spricht Tante Eulalia”, klingt zwar
die erste mehr frostig und die zweite mehr muffig, eigentlich
dber meinen beide dasselbe —: unsympathische Abgeklirtheit,
Und so Jautete von allen Beschwerden, die man gegen unsern
‘afu'for vorgebracht hat und noch vorbringt, die fritheste und to6-
"ichteste, die am meisten Ignoranz verratende; wir lassen sie.

Man hat Tocqueville auch einen langweiligen Schriftstel-
ler genannt, ohne Glanz und ohne Farbe, peu lettré. Sainte-

Cuve schlug diese Tone an; allein es ist fraglich, ob in der
langen Reihe seiner ,Lundis’’ sich auch nur ein einziger Satz fin-
det vom Range jener das Naturell der franzosischen Nation prei-
Senden, glanzvollen und gehaltschweren, antithetisch komponier-
ten Periode am Ende des »Ancien régime”; sie gemahnt an das
Urang Siecle, an Bossuet und die andern grossen geistlichen
R‘edner, die Tocqueville geliebt hat. Und dann gar die Souve-
Mrs! Ihr herber, nicht selten sarkastischer Realismus, die weise

Nordnung der epischen Massen, die frische, makellose Klar-

Cit der Reflexionen erinnern an Bismarcks Memoirenwerk.

409



Gelehrte Kenner wie Marcel haben endlich hingewiesen auf
mancherlei Unfertigkeiten, Halbheiten und Widerspriiche in den
Lehren unseres Autors, und diese lassen sich freilich nicht be-
streiten. Seine Begriindung der staatlichen und kirchlichen Auto-
ritit etwa ist diirftig und kommt iiber den emphatisch-sentimen-
talen, schlecht durchreflektierten, scholastischer Denkstreng¢
nicht geniigenden und darum von der Kirche abgelehnten Tradi-
tionalismus de Bonalds nicht hinaus. Dass Tocqueville, unge-
achtet all’ seines Enthusiasmus, die in der Vernunft griindende
humane Wiirde des Menschen doch noch unterschitzt, musste
sich rachen besonders im geistlichen Bereich, und von seinem
Minimalismus, — beileibe keinem persdnlichen, sondern einem
Minimalismus bloss ad externos, einem volkspidagogischen und
konfessionspolitisch-taktischen Minimalismus, — haben wir J2
soeben kennzeichnende Proben mitgeteilt. Allein der fundamen-
tale, gegen Tocqueville zu erhebende Einwand wire wohl die-
ser: sein Bild vom Menschen schwankt. Von einem Sozialethiker
miissen wir verlangen, dass er uns seinen Normadressaten, eben
den Menschen, klar zeichne. Tocquevilles Mensch schwankt zwi-
schen dem Rousseaus —: der Mensch ist von Natur aus gub
und dem Pascals, ja Calvins —: der Mensch ist in der Er
kenntnis des Guten und im Willen zum Guten durch die Erb-
siinde fast vollig korrumpiert.

Erwigt man all dies, so wird man leicht verstehn, dass di€
Kritiker unseres Autors schon frith versucht haben, aus dessen
Charakter zu erkldren, was ihnen an seinen Lehren schwierig
schien, und hier war es wiederum Sainte-Beuve, der Historiker
Port Royals, der als erster und allzu keck vordrang. Mit wenig
Gliick! Jener namlich, dem die — vergebliche — Miihe galt, hat
itber seine innersten Erfahrungen fast ganz geschwiegen, un
fest steht eigentlich nur, dass er in die Fiille seines Glaubens
heimkehrte erst in den letzten Monaten vor dem Tode, auch
darin dem stolzen Alfred de Vigny ahnlich. Zeit seines Lebent®
quilte ihn immer wieder der Zweifel, — der Zweifel, den €F
beklagte als ,,pire que la mort”, und dessen Verheerungen €’
mit den Verheerungen schwerer Erdbeben verglich. Im letzte!
und schonsten seiner Briefe an Anne-Sophie Swetchine) D€
schreibt er seine Note mit schmerzhafter Klarsicht.

12) Bei Redier, S. 282—288.

/

410



Da es so um ihn stand, musste er notwendig jenen drei Min-
lern ziemlich ferne bleiben, die gleich ihm, doch mit kithnerem
Wagemut, die neuen Freiheitsideen mit den Lehren und der Pra-
Xis jhrer Kirche zu versohnen strebten: Lamennais, Montalem-
bert und Lacordaire.

Den ersten dieser drei Kampfer, die einst vereint gefochten,
den als Denker bedeutendsten, doch damals schon liangst mit
der Kirche zerfallenen, dem Pantheismus und dem Sozialismus
trgebenen Lamennais hat Tocqueville einen wirren Triumer ge-
Nannt, und ihre Wege haben sich nur einmal gekreuzt. Beide
Waren namlich im Jahr 1848 Mitglieder der Commission de
Constitution, und als Lamennais, in seiner Eitelkeit durch ein
Nichts gekriankt, demissioniert hatte, wurde Tocqueville beauf-
tragt, ihn zuriickzuholen — was misslang. In den Souvenirs wirft
€r auf Kostiim, Alliiren und Charakter des abtriinnigen Priesters
¢inen die Hiillen des Leibes und der Seele erbarmungslos nieder-
eissenden Blick.

Niher stand ihm natiirlich der Comte de Montalembert, ein
aristokratisch-monarchistischer Liberaler von typisch englischer
prﬁgung. Dieser aber verdross ihn lange durch sein — schul-
Politisch bestimmtes — Arrangement mit Louis Napoleon, und
€rst nachdem er sein vielleicht schonstes Buch, die ,,Desintéréts
Catholiques au XIXe siecle” (1852) Tocqueville dediziert hatte,
kam dieser ihm wieder freundschaftlicher nahe.

Die Leben Lacordaires und Tocquevilles endlich verliefen in
Manchem Betracht gleichférmig: schon die Daten ihrer Geburt
und ihres Todes liegen nahe beisammen, und in der Lebensmitte
bringt dasselbe Jahr 1835 beiden den grossen Ruhm: Tocque-
Ville versffentlicht seine Démocratie en Amérique und Lacor-
daire besteigt die Kanzel von Notre-Dame de Paris. Was aber
Mehr bedeutet: beider Education sentimentale ist dieselbe: un-
ter der Restauration frohes Hoffen, unterm Julikénigtum wach-
Sende Besorgnis, unterm zweiten Kaiserreich schweigender Gram.

aCordaire und Tocqueville sind sich indessen im Leben nicht
bea‘:’f‘ignet, und erst der Tod vereinigte weithin sichtbar ihre
amen. Lacordaire, der stille Dominikaner-Provinzial zu So-
ftze, wurde in der Académie Francaise gewihlt auf den leerste-
henden Sessel Tocquevilles, und so hatte er denn am Tage sei-
er Aufnahme, dem 24. Januar 1861, der Satzung gemiss seinen

411



Vorginger durch eine Rede zu feiern. Aus Griinden verschie-
dener Art wurde es eine merkwiirdige, ja denkwiirdige Sit-
zung'?), Die Académie war eine frondierende Gesellschaft, vom
Kaiser scheel angesehen. Pere Lacordaire wusste es, und aus
Klugheit und wohl auch aus stolzer Verachtung mied er Anspie-
lungen auf die politische Gegenwart. Im Ideellen aber und im
Prinzipiellen wurde er uniiberhorbar deutlich. Da der Mann,
den er zu rithmen hatte, ein Mann der Freiheit gewesen war
gleich ihm, sprach er lange, voll Eifer und mit grosser Kompe-
tenz, und am Ende seines Diskurses liess er die Grosse und
die Grenze seines Vorgiangers noch einmal aufscheinen in den
Worten: ,,Monsieur de Tocqueville était au milieu de vous le
symbole de la liberté magnifiquement comprise par un grand
esprit; j’'y serai, si j'ose le dire, le symbole de la liberté ac-
ceptée et fortifiée par la religion”.

Schrifttum

Tocqueville’s Schriften liegen vor in den grdsstenteils von Gustave d¢
Beaumot edierten Oeuvres complétes, Paris 11874 (Bde. 1, 2, 3), #1877 (Bd. 4)
1861 (Bde. 5, 6), 1866 (Bd. 7), 21877 (Bd. 8), 21878 (Bd. 9). Dazu: Souvenirs, Paris
1893. Diese sind hdchst wahrscheinlich vom Herausgeber retouchiert worden;
sicher ist dies der Fall bei den von Beaumont skrupellos edierten Briefbdnden
der Oeuvres complétes (vgl. Redier, S. 177, 129 f, 284 f).

Jiingst hat Albert Salomon einen Schriften, Reden und Briefe in deutscher
Uebersetzung enthaltenden, sehr dankenswerten Auswahlband verdﬁenﬂidlt :
A. de Tocqueville, Autoritdt und Freiheit, bei Rascher, Ziirich 1935. )

Ueber Tocqueville: die Pariser Doktorthese von R, Pierre Marcel, ESSa'I
politique sur Alexis de Tocqueville, Paris 1910; Antoine Redier, Comme disait
Monsieur de Toqueville . . . , Paris 1925; Emil Diirr, Die Demokratie in der
Schweiz nach der Auffassung von Alexis de Tocqueville, in: Basler Zeitschr ift
fiir Geschichte und Altertumskunde, Bd. 23 (1925), S. 225—279.

13) C.-A. Sainte-Beuve, Réception du Pére Lacordaire, in: Causeries d}‘
Lundi, Bd. 15, Paris o. J.,, S. 122—129. Lacordaires Rede und Gul"
zots Antwort sind abgedruckt in: Oeuvres Bd. 9, S. 617—643.

412



	Alexis de Tocqueville : 1805-1859

