
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 6

Artikel: Die Kirche und der Krieg

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 4. Jahrgang Oktober 1936 Heft 6

Die Kirche und der Krieg*)
Von Emil Brunner

o um den Frieden der Welt gerungen wird, da darf
v unter keinen Umständen die Stimme der christlichen

Kirche fehlen. Denn dass der Menschheit der Krieg überhaupt
zum sittlichen Problem geworden ist, ist eine Wirkung der
Khristusbotschaft.

Wir sind hier beisammen aus zwei Motiven; erstens, um den
Friedenswillen der Jugend vor aller Welt zu demonstrieren.
Es versteht sich von selbst, dass hier die christliche Jugend dabei

sein muss. Zweitens um miteinander uns darauf zu
besinnen, was wir für den Frieden tun können. Es geht nicht
darum, schöne, begeisternde oder tiefsinnige Vorträge zu halten

und zu hören, sondern es geht um das Tun. Aber dieses
Tun hat eine notwendige, doppelte Voraussetzung; wir müssen
genau die Mächte kennen, die für den Krieg arbeiten und wir
Hiüssen genau wissen, wie wir diese Mächte niederringen kön-
nen, um für den Frieden zu arbeiten. Wir sind in einem Feld-
2ug; in jedem Feldzug ist die Strategie entscheidend, für sie
Wiederum die genaue Kenntnis des Gegners und die realistische
Abschätzung der Möglichkeiten. Die Friedensbewegung ist
darum so oft wirkungslos, weil sie so oft unrealistisch, utopistisch
lst und die blosse Begeisterung für den Frieden für eine
genügende Voraussetzung wirklicher Friedensarbeit hält.

Als Mann der Kirche muss ich aber eine Vorfrage zuerst be-
antworten. Hat denn nicht die christliche Kirche als Friedens-
ruacht versagt? Antwort: Es kann darüber gar kein Zweifel
begehen, dass sie versagt hat. Wäre die Kirche 1914 das gewe-
Sen, als was sie gemeint ist, so wäre der Weltkrieg nicht mög-

Vortrag gehalten am Weltkongress der Jugend für den Frieden in Genf,
September 1936.

321



lieh gewesen. Wenn die Kirche heute das wäre, was sie sein

sollte, so wäre die Friedensfrage gelöst. Gewiss, Sie alle, die
Sie eine bestimmte Gruppe oder Richtung vertreten, werden in
dasselbe peccavimus einstimmen: auch diese alle haben versagt.
Aber das geht mich weiter nichts an, das ist deren eigene Sache.

Bevor ich auch nur ein Wort weiter sagen darf, muss ich es

offen aussprechen : die Christenheit hat versagt, weil sie ihre
eigene Botschaft, die eine Botschaft der Versöhnung und der
Bruderliebe ist, nicht recht ernst nahm.

Damit sind wir aber schon mitten in der Frage nach den Ursachen

der heutigen Friedlosigkeit der Welt, und nach den realen

Bedingungen des Friedens. Die heutige Friedlosigkeit der Welt
und die ungeheure, wohl beispiellose Gefahr, die uns vom Krieg
her droht, steht selbstverständlich im Zusammenhang mit dem,

was jedermann die Weltkrise nennt. Dass diese Weltkrise
etwas im strengen, exakten Sinne des Wortes noch nie da gewesenes

ist, wird uns klar, so bald wir erkennen, was denn ihre
eigentliche letzte Ursache ist. Diese Ursache, — neben der alle

anderen, die etwa genannt worden sind, nur sekundären
Charakter haben — ist ein in den letzten Jahrhunderten entstandenes,

ungeheuerliches Missverhältnis. In derselben Zeit, wo die
Menschheit äusserlich, in früher nie gekanntem Ausmasse, eine

Einheit wurde, ist ihr, in früher nie gekanntem Masse, die
innere Einheit verloren gegangen. Diese Doppelthese will ich im

folgenden etwas erläutern und begründen.

Wie in den letzten Jahrhunderten die Menschheit äusserlich
zu einem Ganzen zusammenwuchs ist bekannt; ich möchte nur
an einige Tatsachen flüchtig erinnern. Durch die Verkehrstechnik

ist sozusagen der Erdball zusammengeschrumpft. Die
Wirtschaft ist eine Weltwirtschaft geworden. Als im Oktober 1929

Wallstreet - New York jenen berüchtigten schwarzen Samstag

hatte, da brach die wirtschaftliche Panik schon am selben Tag
in der Hotelerie von Nizza und St. Moritz, in den
Diamantschleifereien von Amsterdam, in der Seidenbörse von Yokohama

aus. Die Weltwirtschaft gleicht einem fein gegliederten
Organismus: jede Störung an irgend einem Punkt wird sofort
dem ganzen Organismus mitgeteilt und wirkt sich sofort als

Störung des Ganzen aus. Der ferne Osten und der ferne Westen

322



sind heute viel enger mit einander verbunden, als etwa Genf und
Basel noch zur Reformationszeit. Dazu kommt die rasch zunehmende

Uniformität der äusseren Zivilisation, — ich brauche
Bloss an die hinter uns liegende Berliner Olympiade zu
erinnern, wo Schwarze und Gelbe erfolgreich mit den Weissen unter

denselben Bedingungen konkurrierten. Und endlich eine
noch vor kurzem nicht für möglich gehaltene Möglichkeit des

geistigen Austausches, die schlechterdings keine Raumgrenze
mehr kennt: Das unmittelbare Gespräch von Mann zu Mann um
den ganzen Erdball als wäre man im selben Zimmer, und das

Gespräch zwischen dem einen und vielen Millionen Menschen
auf der ganzen Erde im selben Augenblick. Man mag diese
Tatsachen werten wie man will: auf alle Fälle haben sie eine völlig
neue Situation geschaffen. Die Menschheit ist äusserlich, das

heisst technisch, wirtschaftlich und zivilstandsmässig eine Einheit

geworden, wie nicht einmal Frankreich vor Louis XIV es

war. Man ist sich überall in ungeahnter Weise nahe gekommen.
Das wäre an und für sich gewiss etwas höchst Erfreuliches,

wenn die geistige Entwicklung mit dieser äusseren einiger-
massen Schritt gehalten hätte. Wenn wir, wie dies so oft
geschieht, unter „geistig" lediglich das Formale verstehen, die
intellektuelle Ausrüstung, so kann man wohl sagen : auch diese
hat sich durch die Entwicklung des modernen Schulwesens in
allen Kulturstaaten der Erde, durch die Presse und die übrige
Vervielfältigungstechnik beinahe in derselben Proportion
gesteigert und verbreitet, wie die äussere Verbundenheit. Fragen
wir aber nach der inneren Verbundenheit, nach der Gemeinschaft
im Denken und Wollen, so lautet das Resultat der Analyse
gerade umgekehrt. Die relative innere Einheit — ich betone: die
ganz relative, höchst unvollkommene Einheit —, die wenigstens
Europa bis zum Beginn der Neuzeit besass, ist im selben Masse
verloren gegangen, als die äussere Einheit gewachsen ist. Wenn
das wahr ist, — wie ich sofort zu zeigen versuchen werde —,
so muss das heissen, dass dann die gesteigerte äussere, räumliche

Einheit nicht etwa grössere Verbundenheit, sondern eine

ungeheure Steigerung der Spannungen und Konflikte, eine eben-
So grosse Vervielfachung der Reibungsflächen bedeutet. Der
Mitmensch, der weit weg von mir lebt, bedeutet für mich keine
Störung und keine Konfliktsmöglichkeit, auch wenn er ganz

323



anders denkt und ganz Anderes will als ich. Aber wenn wir im
selben Raum mit einander leben müssen, wird unsere innere Un-
einheitlichkeit zum Grund unvermeidlicher Reibungen und Zu-
sammenstösse. Wenn es also wahr ist, dass gleichzeitig mit dem

äusseren Zusammenrücken die Menschheit innerlich gespaltener
geworden ist, so ist das eine geradezu tragische Koinzidenz von
entgegengesetzten Entwicklungen, die eine hinreichende Erklärung

für das gegenwärtige Chaos bietet. Es ist immer gefährlich,

eine steile Felswand hinauf zu klettern. Es ist eine grosse
Hilfe, wenn man sich dabei anseilt. Aber wenn die so angeseilte
Klettermannschaft miteinander Streit bekommt, und der eine
dahinaus zieht und der andere dort: dann ist die Katastrophe
unvermeidlich. Das ungefähr ist die Situation der Menschheit
heute. Die Menschheit ist, wie nie zuvor, eine einzige
Seilmannschaft. Dieselbe Menschheit ist aber, wie nie zuvor, ohne

geistige Einheit. Das ist der Grund, warum die Katastrophe,
— eine Katastrophe, wie die Menschheit sie noch nie erlebt hat,
aus dem einfachen Grunde, weil es eine solche Menschheit noch

gar nie gegeben hat, — uns unmittelbar bevorsteht. Wir haben

ja dieses furchtbare Paradoxon der Einheit des Gegensätzlichen
erlebt in der Tatsache des ersten Weltkrieges.

Dass tatsächlich die Menschheit heute innerlich zerrissener
ist als je zuvor, ist ebenfalls nicht allzu schwer zu zeigen. Ich

sagte, bis zur Neuzeit war Europa wenigstens in relativem Sinne
eine geistige Einheit. Die Menschen dachten und fühlten und
wollten auch damals sehr Verschiedenes; es ging auch damals
sehr vieles widereinander und auseinander. Aber es gab doch
ein geistiges Etwas, das über all diesen Gegensätzen stand und
all das Gegensätzliche einigermassen zusammenhielt, ein
Einheitsband, das nie ganz zerriss: nämlich eine christliche
Humanitätsidee oder Menschheitsidee. Sie war nicht bloss christlichen
Ursprungs, sondern auch mit Elementen der griechisch-römischen
Antike durchsetzt. Sie war nicht unbedingt einheitlich gefasst,
aber sie gravitierte doch um einen Einheitspunkt. Es gab über
den Menschen eine unbedingt gültige Norm der Wahrheit, der

Gerechtigkeit und der Liebe. Es gab eine höchste, übermenschliche

Autorität, die man anerkannte. Dass Gott ist, und dass sein

Wille gilt, das war, abgesehen von einigen wenigen und wenig
einflussreichen atheistischen Eigenbrödlern, schlechterdings uni-

324



verseil anerkannte Voraussetzung der abendländischen Kultur-
und Völkereinheit. Gewiss, auch damals waren die Menschen in
grosser Zahl gottlos, sie mordeten und stahlen und trieben
Ehebruch. Aber der Mörder, der zum Galgen geführt wurde, wollte
und durfte noch seine Sünden beichten und beten und der
göttlichen Barmherzigkeit versichert werden. Man übertrat Gottes
Gesetz so gut wie heute, aber man anerkannte doch seine
Geltung. Es gab eine, zwar nicht unbedingt aber doch in hohem
Masse wirksame Gemeinschaft im Glauben an eine höchste
Instanz, der alle sich innerlich unterordnen mussten, auch wenn sie

es äusserlich nur sehr unvollkommen taten. Diese gemeinsame
Voraussetzung der europäischen Kultur und Völkereinheit, dieses

Einheitsband um alle Gegensätze herum, ist heute zerrissen.
Europa hat keinen gemeinsamen Glauben mehr. Ein grosser
Teil der heutigen abendländischen Menschheit hat sich von
jeglichem Glauben an eine göttliche Autorität emanzipiert. Diese
Emanzipation ist die eigentliche Ursache der heutigen Weltkrise.
Die europäische Völkerwelt gleicht einer Perlenkette mit zerrissenem

Seidenfaden. Das zusammenhaltende Band besteht nicht
mehr. Mit der Bindung an die über allen stehende Autorität ist
der letzte Rest von innerer Verbundenheit geschwunden. Ohne
diese Gebundenheit durch eine höchste Autorität kann es keine
Verbundenheit, kann es nur die Anarchie geben.

Lassen Sie mich zunächst ein Missverständnis beseitigen. Ich
bin kein Prediger der Rückkehr zu einer idealen Vergangenheit,
die ja doch nie bestanden hat. Ich weiss genau, dass die Einheit,
wie die vorneuzeitliche Menschheit sie hatte, nicht bestehen bleiben

konnte. Nicht nur die Emanzipation, die Freiheitsbewegung
der Neuzeit, sondern auch die falsche Gebundenheit, die diese
Emanzipationsbewegung wachrief, ist schuld an dem heutigen
Chaos. Die Autorität Gottes wurde, nicht bloss von der
katholischen, sondern auch von der protestantischen Kirche, nicht
fein, sondern in Vermischung mit Irrtum, Engherzigkeit und
gewalttätigem Machtwillen geltend gemacht. Hinter den christlichen

Kirchen war die Gestalt dessen, dem sie doch zu dienen
und den sie zu verkündigen behaupteten, Jesu Christi, oftmals
sehr verborgen, kaum wahrnehmbar. Die Autorität Gottes wurde
sehr oft statt als eine innere Bindung, die nur in Freiheit sich
auswirken kann, eine Zwangsbildung, die wie aller Zwang, und

325



wie namentlich aller religiöse Zwang, mit Notwendigkeit der
Reaktion, der Emanzipationsbestrebung ruft. Ich betrachte die
Kirchen- und Christentumskritik, ja sogar die Bibelkritik der
Aufklärungszeit als eine geschichtliche Notwendigkeit, die
durch die Schuld der kirchlichen Christenheit unvermeidlich war.
Hätte die Aufklärung nichts dagegen getan, als gegen diese

Verquickung der wahren göttlichen Autorität, der wahren Christusbotschaft

mit dem Zwangswesen und dem Irrtum der Kirche zu

protestieren und zu kämpfen, so wäre sie der grösste Segen für
die Menschheit geworden.

Aber mit jener falschen Gebundenheit wurde nun alle
Gebundenheit, alle göttliche Autorität bekämpft und weggeworfen.

Und an ihre Stelle trat der Gott des modernen Menschen:
die autonome Vernunft, die von Gottes Herrschaft losgelöste,
sich selbst genügende, sich selbst vergottende Menschenvernunft.
Freiheit von aller Autorität wurde nun das Schlagwort. Der
Mensch will sein eigener Herr sein und glaubt, damit selbst
seines Glückes Schmied werden zu können. Dieser Wahnsinn
ist die eigentliche Ursache der heutigen Völker-Anarchie. Hat
einmal der Mensch jegliche höhere Autorität abgeschüttelt, so

gibt es nichts mehr, was seinem Egoismus und seiner Willkür
Zügel anlegen kann. Gibt es keinen heiligen Willen über uns,
so mag ja nun jeder den sacro egoismo seiner Nation proklamieren.

Gibt es keine Instanz, der sich alle Menschen beugen müssen,

so muss es ja so kommen, dass die Nationalismen, die

Nationalgötter an die Stelle des wahren Gottes treten. Es ist
kein Zufall: dieselbe Epoche, in der die Aufklärung ihren Höhepunkt

erreichte, ist es, die den modernen Nationalismus einer-
seits und die Gottlosenbewegung anderseits schuf. Das muss so
sein. Wenn es keine heilige Bindung mehr über allen gibt, dann

gibt es auch keine Verantwortlichkeit mehr, dann aber auch

keine Verbundenheit. Der Seidenfaden ist zerschnitten, die
einzelnen Nationen, Klassen und Gruppen rollen auseinander, die

geistige Einheit, — was noch von ihr vorhanden war —, löst
sich auf. Europa macht, wenigstens in einigen seiner führenden
Völker, heute zum erstenmal in der Weltgeschichte das Experiment

einer Kultur, die bewusst auf alle übermenschliche Autorität

verzichtet und sie ablehnt. Die ersten Resultate dieses
Experimentes sehen nicht sehr ermutigend aus.

326



Ich habe zuletzt nur von Europa gesprochen. Aber diese
negativen, auflösenden Wirkungen greifen ja, namentlich seit einigen

Jahrzehnten, auch auf die ganze Menschheit über. Die
autoritätsfeindliche, auflösende Emanzipation hat sich auch den

grossen Ostvölkern mitgeteilt und sie dringt heute auch in die
noch auf primitiverer Stufe stehenden dunkelfarbigen Südvölker

ein. Gewiss: auch hier überall mit einem unverkennbaren
Recht und einer nicht zu leugnenden Notwendigkeit. Aber überall

zerstört sie mit den falschen Bindungen die Bindung
überhaupt und mit der falschen Autorität jeglichen
Respekt vor einem heiligen Wi'llen. Die christliche Mission kann
mit der Propaganda des Atheismus nicht Schritt halten; denn
diese geschieht eben durch den alltäglichen Weltverkehr mit
dem innerlich emanzipierten Europa. Solang dieser Prozess
andauert, ist nur eines abzusehen: die tägliche 'Steigerung des

Weltchaos.
Dieses Weltchaos aber ist der eigentliche Kriegsherd. Die

Kriegsgefahr kommt, wie wir anno 1914 und wieder im letzten

Jahr gesehen haben, nicht so sehr aus dem besonders bösen
kriegerischen Willen einer einzelnen Nation oder einzelner
Nationengruppen, sondern aus der Tatsache, dass ebenso wie der
internationale Verkehr, die wirtschaftliche Weltverflochtenheit
der Völker ins Ungeheuerliche steigt, ebenso auch der
Autonomiewille, die rücksichtslose Geltendmachung der egoistischen
nationalen Willensziele zum obersten Grundsatz der internationalen

Politik erhoben wird. Tägliche Steigerung des Weltverkehrs

bei gleichzeitiger Steigerung der völkerrechtlichen Anarchie:

das ist die Signatur der gegenwärtigen weltpolitischen
Entwicklung.

Die beiden Tatsachen, die, wie ich anfänglich sagte, in einem
tragischen Missverhältnis zu einander stehen: das äusserliche
Einswerden bei gleichzeitigem innerlichem Eineinswerden, sind
m Wirklichkeit nicht tragisch zu verstehen, das heisst nicht als
ein Schicksal, das über uns kommt und um dessentwillen wir
uns bemitleiden; sondern sie stehen in einem kausalen Schuld-

2usammenhang. Die Triumphe der menschlichen Vernunft in
der Technik, in der Wissenschaft, in der äusseren Zivilisation
sind dem Menschen in den Kopf gestiegen. Er meint, weil er
das könne, könne er alles. Er meint, weil sich hier die Vernunft

327



als Meister erwiesen hat, könne sie das ganze Leben meistern.
Er hat nicht gemerkt: was zunächst ein grossartiger
Fortschritt der Vernunft zu sein scheint, — und auch wirklich sein

könnte, —• das wird zum furchtbaren Verhängnis, wenn nicht
etwas ganz anderes zur Entfaltung der Vernunft hinzukommt:
der Sinn für heilige Verantwortlichkeit. Dieselbe autonome
Vernunft, die den technisch-wirtschaftlichen Fortschritt schafft,

bringt auch, wenn sie sich von der göttlichen Autorität emanzipiert,

den wirtschaftlichen, politischen, nationalen Egoismus
und damit die weltpolitische Anarchie hervor, die die ganze Kultur

mit dem totalen Ruin bedroht.
Vor lauter Begeisterung über die Fortschritte der Vernunft

auf dem Gebiet der Wissenschaft und Technik hat der moderne
Mensch übersehen, dass es etwas gibt, was viel fundamentaler
ist als diese Mittel des Lebens;.nämlich die Gemeinschaft der
Menschen selbst, das Menschliche selbst. Nicht die Technik,
nicht die Wissenschaft, nicht die Intelligenz macht das Leben
menschlich, — das alles kann teuflisch wirken und wirkt auch
heute teuflisch, — sondern die Menschlichkeit des Lebens
beruht auf etwas ganz Anderem: auf der Verantwortlichkeit in
Liebe, auf der Gemeinschaftsverbundenheit der Menschen
miteinander. Der Verstand schafft nur die Mittel für das menschliche

Leben; die Menschlichkeit des Lebens aber kommt allein
aus der Verantwortlichkeit und Liebe. Das ist der Posten in der

Rechnung des modernen Menschen, den er vergessen hat.
Darum stimmt die Rechnung nicht. Das ist, um Sir Norman Angells
Wort vom falschen Rechnen zu verwenden — die grosse
Illusion. Aufgeklärte, vernunftemanzipierte Menschen können wohl
die Leistungen des Intellekts aufs äusserste steigern, aber sie

können vermöge ihrer Intelligenz nicht das Geringste dafür tun,
dass die Menschen verantwortungsvoller und das Zusammenleben
ein Miteinanderleben werde. Sie können wohl die Rinde des

Lebens vervollkommnen, aber sie können nichts tun, dass der

eigentliche Saft in dieser Rinde zirkuliere, — das Menschliche
im Menschen, die Liebe.

Wir können darum unsere Formulierung der letzten Ursache
der Weltkrise, — die als solche auch die letzte Ursache der

Kriegsgefahr ist — auch so modifizieren: Bei ungeheurer
Steigerung des Menschheits v e r k e h r s ein ebenso ungeheurer Zer-

328



fall der Menschheits g e m e i n s c h a f t. Der Verstand, die
autonome Vernunft kann wohl den Menschheitsverkehr ins Ungeheure

steigern; aber sie kann nichts für die gleichzeitige
Steigerung der Gemeinschaft tun; im Gegenteil: die autonome, die
von Gottes Autorität losgelöste Vernunft kann gar nicht anders,
als die Menschengemeinschaft auflösen.

Woher aber kommt die Verantwortlichkeit, woher die echte

Gemeinschaft, woher die Verbundenheit der Menschen in
Gerechtigkeit und Liebe? Alle wirkliche Verantwortlichkeit kommt
aus der Anerkennung eines höheren Willens, der meiner Willkür

eine Grenze setzt, der meinem Ichwillen entgegentritt, der
mich, der ich mein eigenes Glück allein suchen will, nötigt, das

Glück des andern zu suchen. Kein Sympathiebetrieb schafft das;
kein altruistischer Instinkt schafft Verantwortlichkeit. Es ist eine
der grossen Illusionen des letzten Jahrhunderts, zu glauben, dass
die menschliche Natur von selbst diese Bindung hervorbringe,
ebenso wie eine gewisse altruistische Bindung in der tierischen
Natur von selbst entsteht. Der Mensch hat eben die gefährliche
Macht der Freiheit und der Vernunft, vermöge deren er sich von
allen, auch den altruistischen Instinkten emanzipieren kann; und,
einmal emanzipiert, existieren sie für ihn nicht mehr. Der
Mensch kann etwas, was das Tier nie kann: er kann wider die
Natur sein, er kann böse sein. Er kann das Gesetz seines Wesens

brechen. Darum genügt hier kein Appell an die menschliche

Natur. Das Böse im Menschen wird nicht durch einen
altruistischen Trieb oder dergleichen in Schranken gehalten,
sondern nur durch etwas, was aus einer ganz anderen Dimension
stammt: durch das Bewusstsein der Verantwortlichkeit.

Schaffe mir eine Menschheit mit einem starken, empfindlichen

Verantwortungsbewusstsein, und ich will dir morgen schon
das Kriegsproblem gelöst haben.

Das Verantwortlichkeitsbewusstsein aber ist nichts anderes
als die Anerkennung der Autorität des göttlichen Willens. Das
fühlt irgendwie jeder Mensch, auch wenn er es leugnet. Aber
w'as er nicht weiss, ist ein doppeltes: was dieser göttliche
Wille will und wie es dazu kommt, dass ich selbst, ich der
Mensch, das will, was der göttliche Wille will. Hier setzt die
christliche Botschaft ein.

329



Zum ersten: Der göttliche Wille ist uns durch Jesus Christus

als Liebes wil le geoffenbart. Wenn wir wissen wollen,
wozu der Mensch auf der Welt ist, müssen wir nicht in die
Sternenwelt hinaus schauen, sondern auf den Menschen. Aber
das Geheimnis des Menschen, das Geheimnis, wozu der Mensch
bestimmt ist, das ist uns nur in einem Menschen gezeigt, in dem,
der sagen konnte: Ich bin nicht gekommen, dass ich mir dienen

lasse, sondern dass ich diene und gebe mein Leben zum
Lösegeld. Dieser eine ist, — das ist das Geheimnis der
Gottmenschheit — zugleich die Offenbarung der Wahrheit Gottes
und die Offenbarung der Wahrheit des Menschen. Und siehe da,
beides ist eins. Die Offenbarung Gottes heisst: dass Gott die
Liebe ist. Und die Wahrheit vom Menschen heisst: dass die
Liebe der Sinn und Gehalt des Menschseins sei. Der Sinn dieser
Liebe aber selbst ist uns in ihm gezeigt als: die Hingabe an den

anderen, das Opfer.
Dass wir verantwortlich sind, das weiss jeder Mensch. Aber

dass die Verantwortlichkeit das heisst, das wissen wir durch den
Christus. Wir sind verantwortlich, weil wir von dem Gott, der
selbst die Liebe ist, zu dieser seiner Liebe berufen sind. Diese
Berufung und nichts anderes ist der Grund unserer Verantwortlichkeit.

Wir können nur der Macht verantwortlich sein, die uns
das Leben gibt. Und sie gibt uns das Leben, — das wahrhaft
menschliche Leben, — nicht anders als so, dass wir ihm, der uns
schafft, antworten, dass wir ihm die Liebe, zu der er uns ruft,
in Gegenliebe beantworten. Das wäre das wahrhaft menschliche
Leben: das Leben in dieser Liebe. Und das wäre zugleich die
wahre menschliche Gemeinschaft. Es gibt keine andere wirkliche
Menschengemeinschaft als die Gemeinschaft in Liebe, in
Für-einander-dvasei,n, im Dienst und Opfer. Ohne das gibt es

wohl Verkehr, allerhand Zweckverbände, auch sehr ideale
Zweckverbände ,aber keine Gemeinschaft. Die einzige wirkliche
Gemeinschaft ist: Verbundenheit in solcher Liebe, dasselbe, was
der Inhalt der wahren Verantwortlichkeit, der Inhalt des wahren

Menschseins und der Inhalt des göttlichen Willens ist.
Und nun noch eins. Dieser göttliche Wille ist die einzig wahre

Autorität. Es gibt wohl auch sonst Autoritäten. Aber sie
unterscheiden sich von dieser wahren dadurch, dass sie entweder
auf Zwang beruhen oder dass sie nur verkappte Selbstsucht sind,

330



ähnlich der Autorität, die ein Anführer einer Einbrecherbande
hat. Man gehorcht seiner Autorität, um desto sicherer zum Ziel,
zum Raub, zu kommen. Vieles von dem, was man heute
politische Autorität nennt, hat d,amit die grösste Aehnlichkeit. Die
Wahre Autorität aber muss zwei Eigenschaften haben, — sie
muss uns innerlich überlegen sein und sie muss ohne Zwang bei
uns sich Geltung verschaffen können. Beides ist im Grunde
eins. Nur die Autorität Gottes, — des Gottes, der die Liebe
lst —( ist uns innerlich so überlegen, dass wir sie anerkennen
müssen und dass wir, indem wir sie anerkennen, keinem Zwang
gehorchen, sondern erst recht frei werden. Der göttlichen Liebe
gehorchen — das ist die einzige wirkliche Freiheit, die es gibt;
darum ist die Macht der göttlichen Liebe die einzige wahrhaftige

Autorität. Der Gehorsam gegen die Autorität würde darum
mit der wahren Gemeinschaft auch die wahre Freiheit schaffen.
Was h.at das alles nun für eine Bedeutung für das Friedens-
Problem der Gegenwart?

Wer die Friedensbewegung der letzten Jahrzehnte überblickt,
dem muss eine peinliche Tatsache auffallen. Bei all dem wirklich

Schönen und Bedeutenden, was da geleistet worden ist, ist
es doch unverkennbar, dass die Friedensbewegung neben den

Mächten, die ihr widerstrebten, sich immer ein wenig blutleer
und schattenhaft ausnahm. Ich glaube den Grund dieser Tatsache
zu kennen. Die Friedensbewegung war grösstenteils auf
idealistische Voraussetzungen .aufgebaut. Ich möchte den Wert dieses

praktischen Idealismus in keiner Weise antasten oder
herabsetzen. Aber die Marxisten haben nicht so ganz Unrecht, wenn
sie alles, was Idee ist, mit dem Wort Ideologie stempeln als
etwas, was im Kampf der wirklichen Mächte mehr begleitend
Ms bestimmend ist. Um es kurz zu sagen: mit schönen Ideen, sie
mögen an sich noch so gross, wahr und schön sein, kommen wir
m unserer Sache nicht vorwärts. Vielmehr spitzt sich hier alles
auf die Kraftfrage zu.

Vergessen wir nicht: die Gegner des Friedens leben nicht
von Ideen. Hinter ihnen stehen gewaltige Mächte, die ungeheure
Dynamik des imperialistischen, nationalistischen, — kurz des

kollektiv-egoistischen Willens. Ja noch mehr: in ihnen leben
zerstörende Realitäten von geradezu metyphysischer Grössenord-
nung. Es sind nicht nur vitale Kräfte, sondern es ist eine Vital-

331



religion. Es ist nicht nur eine reale Dynamik, sondern ein dyna-
mistisches Heidentum. Es gibt, um es so zu sagen, eine Religion
der Gottlosigkeit, die mit dem brutalen nationalen oder
imperialistischen Egoismus verschwistert ist. Nationalismus,
Militarismus, Jingoismus, — all diese Ismen sind nicht blosse Ideen,
sondern reale Mächte, dämonische Gewalten, denen mit Ideen

nicht beizukommen ist. Es ist ihnen nur durch eine
Gegenmacht beizukommen. Die einzige Gegenmacht, die den dämonischen

Gewalten gewachsen ist, ist die Macht des allmächtigen
und alliebenden Gottes, des Gottes, der uns in Jesus Christus
seine Wirklichkeit und sein Wesen geoffenbart hat.

Und damit kommen wir zur zweiten Frage: Wie kommt es

dazu, dass sein Wille unser Wille wird? Es wäre auch nur wieder

ein Idealismus und eine Ideologie, — diesmal ein christlicher

Idealismus und eine christliche Ideologie —, zu meinen, die
blosse Kenntnis dieses göttlichen Willens, die Idee, dass diese
Liebe das Richtige sei, wäre schon die Hilfe. Gerade der christliche

Idealismus gehört zu den Grössen, die versagt haben, —

das gerade haben wir in den 20 Jahren Völkerbundsidealismus
erlebt. Damit, dass wir die sogenannten christlichen Ideen und
Ideale predigen, ist in der Kriegsfrage nicht das allermindeste
geholfen. Noch einmal: Ideen und Ideale sind noch lange keine
realen Mächte, während auf der Gegenseite reale Mächte
stehen. Der christliche Idealismus kann uns so wenig helfen, wie

irgend ein Idealismus; sondern was hilft ist einzig dies, dass

die Macht des Gottes der Liebe, die Macht seines allmächtigen
Liebes- und Friedenswillens in uns wirksam, in uns Realität
wird. Wahre Gemeinschaft, wahre Freiheit und Autorität, wahre
Verantwortlichkeit entsteht dadurch, dass Gottes Wille wirklich
Besitz ergreift von Menschen. Das ist die einzige realistische
Antwort auf die Friedensfrage.

Realpolitiker sind immer wieder geneigt, das für etwas
Unpraktisches und Unreales anzusehen. Wenn aber eines klar
geworden ist in den letzten Jahren der europäischen und der
Weltpolitik, dann ist es dieses: Dass Systeme als solche, dass
politische Kombinationen als solche, dass politische Machenschaften
als solche keine Friedensgarantie bilden. Warum nicht? Darum,
weil ja alles darauf ankommt, wie diese Instrumente, die der

332



Mensch schafft, von den Menschen gehandhabt werden. Der
Liberalismus als System war einmal die Hoffnung der besten,
uneigennützigsten und weitblickendsten Menschen. So der
Kommunismus, so der nationale Solidarismus. Aber in all diesen Fällen

hat es sich gezeigt: je nach den Menschen, die hinter diesen
Systemen stehen und sie praktisch tätig auslegen und
handhaben, können diese Systeme zum Segen und zum Fluch werden,
'eh sage nicht, dass sie alle gleich gut oder gleich schlecht oder

völlig neutral seien. Ich sage nur, dass in keinem System als

solchem, — auch nicht im Völkerbundssystem oder in einem
Haager Schiedsgerichtssystem als solchem eine wirkliche
Friedens-Garantie liegt. Der Haager Schiedsgerichtshof wird so
lange ein Instrument des Friedens sein, als in ihm völlig
uneigennützige und völlig unparteiische, vom Willen zur Gerechtigkeit

erfüllte Menschen arbeiten — und keine Sekunde länger.
Auf die Menschen kommt alles an, und zwar darauf, ob sie
selbst von jenem Willen erfüllt sind, der Frieden schafft, Frieden

stiftet und verbreitet. Das Friedensproblem der Welt ist
im Entscheidenden ein persönliches Problem.

Aber gibt es Menschen, in denen Gottes Wille lebendige,
wirksame, in die Welt eingreifende Macht ist? Anders gefragt:
gibt es wirklich versöhnte Menschen, die imstande sind, als
Versöhner zu wirken? Die Antwort der Bibel und der echten christlichen

Erfahrung lautet: ja. Ja, eben diese Erfahrung ist die
Erfahrung der wahren Kirche Christi: dass der Geist Gottes wirksam

eingreift in die Herzen und in das Leben der Menschen,
dass er sie aus Hassenden zu Versöhnten und Liebenden, aus
Selbstsüchtigen zu Opferbereiten, aus Parteimenschen zu Brüdern

macht. Ich darf aus Erfahrung sprechen. Ich könnte, wenn
ich Zeit hätte, Ihnen einen Tag lang spannende Geschichten er-
zählen von Menschen, die durch den Geist Gottes umgewandelt

worden sind, von der Wirkung der göttlichen Versöhnung
ln Ehen, zwischen Konkurrenten, zwischen Parteifeinden; ich
habe vor wenigen Tagen zwei Anhänger sich heftig bekämpfender

politischer Parteien einander die Hand reichen sehen, weil
Sle beide ergriffen worden waren vom Geist dessen, der für
der Menschheit Versöhnung am Kreuze starb. Ich habe auch ge-
Sehen, wie die Wirkung solch privater, persönlicher Versöhnung
Ufn sich greift. Wie es ansteckende Krankheiten gibt, so gibt

333



es umgekehrt auch eine ansteckende Wirkung des Christusgeistes,

— wie wir ja in der Geschichte des ersten Pfingsten
sehen.

Aber, werden Sie sagen, — das mag schon gut und recht sein,
aber das sind zu private, zu persönliche Vorgänge, als dass
dadurch das Friedensproblem der Welt gelöst, ja auch nur wirksam

beeinflusst werden könnte. Darf ich Ihnen als Schweizer
eine Antwort darauf geben. Vor 450 Jahren, nach den siegreichen

Burgunderkriegen, ging die Eidgenossenschaft durch eine

tötliche Krise hindurch; es fehlte nur ganz wenig und die
Eidgenossenschaft wäre in die Brüche gegangen. Da hat ein
heiliger Mann, Nikolaus von der Flühe, aus der Tiefe seines
gottverbundenen Herzens heraus und mit der heiligen Autorität des

von Gott Beauftragten das Wort gesprochen, das die Krise
löste. Der in ihm und durch ihn wirksame Gottesgeist hatte die

Eidgenossenschaft gerettet und den Bürgerkrieg abgewendet.
Ich darf als Theologe daran erinnern, dass es ein stiller mit
Gott ringender Mann war, der Augustiner Mönch Martin Luther,
dessen neue Gotteserkenntnis die grösste europäische Umwälzung

der letzten Jahrhunderte bewirkte. — Ein anderes
Beispiel. Die Stadt, in der wir hier versammelt sind, heisst nicht
mit Unrecht die Calvinstadt nach dem Manne, dessen Glaube
wahrhaft europäische Geschichte machte.

Wenn es wahr ist, was ich Ihnen zu zeigen versucht habe:
dass es die innere Gemeinschaftslosigkeit der heutigen Menschheit

ist, dass es das Fehlen eines zusammenhaltenden Bandes,
einer über allen einzelnen Willen stehenden geistigen Autorität1
ist, was der heutigen Krise zugrunde liegt, so mag Ihnen meine
praktische Schlussfolgerung nicht so absurd vorkommen: die

einzige Lösung des Kriegs-Friedens-problems ist die Neugeburt
der Menschheit aus dem Wort und Geist Jesu Christi.

Ich darf es zum Schluss vielleicht mit einem Bilde sagen: Ich

glaube die Lösung unseres Problems gibt unser Schweizer
Nationalbanner. Es ist ein weisses Kreuz in einem roten Feld. Das

rote Feld kennen wir alle, einige unter uns aus furchtbarer
Anschauung; wir kennen es alle, die wir seit letztem Herbst die

Zeitung gelesen haben und sie heute täglich lesen. Wir kennen
es alle, die wir wissen, wie heute die ganze Welt auf den näch-

334



sten Krieg rüstet. In dieses rote Feld hinein ist das weisse Kreuz
gestellt. Es ist nicht nur das Zeichen, das Symbol der
Versöhnung, sondern es ist die reale Macht der Versöhnung. Es
ist der Zugang zur Welt der Liebe und des Friedens. Einmal hat
ein römischer Kaiser während einer Schlacht dieses Zeichen
gesehen und dazu die Worte gehört: in hoc signo vinces. Ich kann
Ihnen allen, die Sie, um der guten Sache des Friedens und der
Menschheitseinigung willen, hier sind, nur dieses Zeichen, —
das weisse Kreuz im roten Feld —, vor die Augen stellen und
zurufen: in hoc signo vinces! Wenn sich jeder einzelne unter
nns das so sagen lässt, dass er selbst ein Friedebringer wird,
dann haben wir mehr getan für den Frieden als durch irgend
etwas anderes geschehen könnte.

335


	Die Kirche und der Krieg

