
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Michelet und Deutschland

Was Victor Hugo unter den Dichtern das ist Jules Michelet unter den
Geschichtsschreibern : ein Poseidon im Meer der Sprache. Beide waren
mächtige Herrscher in ihrem Element, bewegten es in gewaltigen Wogen,
peitschten es zu stäubenden Sturzfluten auf und Hessen es wieder
verebben unter schimmerndem Schaumgeriesel. Die beiden Magier des

Wortes kannten die Verwandtschaft ihres Genies und feierten einander

in ozeanischen Bildern. Victor Hugo schrieb an Michelet: „Sie fanden

das Grosse in sich selber, es ist deshalb ganz einfach, dass das

Unendliche sie angezogen hat. Ich möchte mit Ihnen über ihr letztes
Buch reden: es ist unerschöpflich wie der Ozean, auf jeder Seite, oder
besser gesagt, auf jeder Woge finden sich Perlen, oder was noch
glänzender ist, der Wiederschein der Sterne. .." Der Historiker blieb
dem Dichter nichts schuldig: „Ich habe Ihr Buch gelesen und
verschlungen, am Meer, während eines fünf Tage andauernden Sturms
-— des schrecklichsten des Jahrhunderts — aber Sie waren auf der
Höhe dieser gewaltigen Angelegenheit. Die fünfhunderttausend Hunde
des Meeres heulten, Sie aber redeten noch lauter .."

Diese Exuberanz eignet den beiden grössten Romantikern nicht nur
dann, wenn sie einander ihre brüderliche Verbundenheit des Geistes,
Herzens und Willens bekunden. Sie ist die Mitgift ihres Genies, ein
Teil ihrer Grösse und ein Stück ihrer Schwäche. Wenn aber die

ungezügelte Imagination den Dichter in sein eigentliches Reich hinaufführt,

so reisst sie dagegen den Historiker aus dem seinen heraus.
Weckt der Historiker Zweifel daran, ob das, was er berichtet, auch
Wirklich so geschehen sei, wird man sich ihm nicht anvertrauen, mag
sein Geist uns auch blenden, seine Phantasie uns bezaubern, sein
Herz uns rühren. Sainte-Beuve, der alle grossen literarischen Erscheinungen

seines Jahrhunderts in seine kritische Portraitsammlung
aufgenommen hat, scheute sich lange ein Urteil über Michelet abzugeben.
Als es schliesslich doch geschah, streckte er die kritischen Waffen.
Er nehme den Mann solchen Wissens, solcher Phantasie und solchen
Herzens hin, als das was er sei; er nehme seine funkelnden und
gewagten Werke an, betrübt über die chockierenden Seiten, beglückt
über die wunderbaren Stellen. „En un mot, M. Michelet est une
puissance établie; j'y ai résisté assez longtemps, malgré ma vieille
amitié pour l'homme, je capitule; je reconnais enfin, cette puissance, et
Je demande seulement de ne pas la discuter".

Andere Kritiker haben später die Macht Michelet diskutiert. Ist
seine achtundzwanzigbändige „Histoire de France" wirklich nur eine

»Vergnügungsfahrt durch die Jahrhunderte"? Ist ihr hinreissendes Le-

313



ben, ihr poetischer Olanz und Schwung auf Kosten der historischen Wahrheit

erreicht worden? Die Antwort lautet: oft aber nicht immer. Das

aufgewühlte und oft phantastische Genie Michelet, das prophezeite und
delirierte (Bible de l'humanité), der Apostel des Fortschrittes, der
Pamphletist des Antiklerikalismus, der Tribun der Freiheit war gleichzeitig

auch ein verbissener Forscher, ein asketischer Arbeiter, Chef
de section aux Archive du Royaume, der Akten und Quellenstücke
publizierte. „Wo andere zwanzig Dokumente brauchen, genügt mir eines",
hat er einmal bekannt. Die Aeusserung ist bezeichnend für seine
Methode. Michelet wollte auf neue Art Geschichte schreiben. Er betrachtete

sein leidenschaftlich geliebtes Frankreich als eine Person, deren
Vergangenheit er nicht zergliedern, deren äussere Schicksale er nicht
bloss erzählen, sondern deren totales Leben er wieder erwecken wollte.
Er fühlte sich in mystischer Communion mit der Seele Frankreichs.
Daraus glaubte er die Kraft der Evokation und Resurrektion zu
ziehen. Im Laufe seiner immensen Studien stösst er auf irgend ein
Dokument, auf einen zufälligen Zug, auf ein beiläufiges Ereignis, seine
Phantasie entzündet sich daran und stellt ihm eine farbig bewegte
Vision vor Augen, die er nun in seinem Geschichtswerk zum
Zeitsymbol erhebt. Sehr oft — das haben die kritischen Prüfungen
erwiesen — sind diese Intuitionen auf eine geradezu wunderbare Weise
zutreffend. Es entstehen dann Evokationen der Vergangenheit von einer
so überwältigenden Lebensmächtigkeit, dass keine Kritik _sie mehr zu
zerstören vermöchte, wie jenes ergreifende Bild der Jeanne d'Arc,
eines der schönsten Geschichtswerke, die je geschrieben worden sind.
Oft ober gelingt die Totenerweckung nicht, das Wunderwort versagt,
und der welcher es ausspricht kommt uns, nach einem Wort von
Sainte-Beuve, vor wie Simon der Magier, wie Apollonios von Tyana
oder gar wie Cagliostro.

Aber nicht nur weil bei Michelet die Gabe der Imagination die Urteilskraft

beherrschte, darf der Geschichtsfreund sich einer Führung nur
mit Vorsicht anvertrauen, es gibt noch ein anderes Moment, das den

Wahrheitsgrad seiner Darstellung oft zu beeinträchtigen vermag. Es

ist dies seine geschichtsphilosophische Ueberzeugung, das Prinzip der

Menschheitsgeschichte sei der Kampf zwischen Freiheit und Fatalität.
Die Absicht im Einzelnen das Duell dieser geschichtlichen Mächte
aufzuzeigen, gibt dem Werk Michelets, so flackernd und willkürlich
auswählend es sonst ist, eine innere Einheit und Harmonie auf Kosten der
historischen Wirklichkeiten und deren absolut einmaliger Erscheinungsweise.

Aber auch hier wieder : der endlose Kampf des Menschen gegen
die Natur, des Geistes gegen die Materie, der Freiheit gegen die Fatalität

ist mit einem so glühenden Enthusiasmus, mit einer so hinreissenden

Beredsamkeit, mit so viel Grossherzigkeit und Menschenliebe
dargestellt, dass die Kritik immer wieder verstummen will. Wohl gibt es

oft Stellen — und in den späteren Werken nehmen sie beständig zu —
wo all die grossen Worte des humanitären Idealismus und der Fran-

314



zösischen Revolution: Justice, Paix, Progrès, Humanité, Fraternité, Egalité,

Liberté zu derart inhaltslosen Allgemeinheiten ausgeweitet sind,
dass von ihnen nur noch rhetorischer Schall bleibt; daneben aber stehen

Stellen, wo sie völlige Realität haben, wo sie wirklich erfüllt sind
von Blut und Tränen. Wer vermöchte, wenn er sie einmal gelesen hat,
jene Seiten zu vergessen, auf denen Michelet der Stadt Genf ein
ergreifendes Denkmal der fraternité humaine errichtet, indem er den

Einzug und den Empfang der französischen Glaubensflüchtlinge nach der
Aufhebung des Edikts von Nantes in der Stadt Calvins schildert Mit
Recht durfte Michelet, als er am Ende seines Lebens sich selbst mit den

grossen Geschichtsschreibern seines Zeitalters verglich, von sich sagen:
"J'ai aimé d'avantage''.

*

Er hat wirklich mehr geliebt als die anderen Betrachter der
Menschengeschichte. Und seine Liebe machte nicht Halt an den Grenzen von
Frankreich. Nach dem Ende des Empire hatte man in Frankreich, den
Spuren Madame de Staëls folgend, begonnen die Schätze des deutschen
Geistes zu entdecken. Die französischen Romantiker suchten ihre
Inspirationen in der deutschen Volkspoesie, bei den deutschen Dichtern
und Philosophen. Zu denen, die sich der „passion allemande" am
leidenschaftlichsten hingaben, gehörte Michelet. Er hätte sich, wie einer
seiner Biographen meint, völlig im deutschen Denken verloren, wenn
er nicht, vor seiner ersten entscheidenden Berührung mit Deutschland
durch das Studium des grossen Italieners Giambattista Vico, dem er
seine geschichtsphilosophischen Grundüberzeugungen verdankte,
gefestigte Begriffe und Anschauungen besessen hätte. Deutschland hat
Michelet während seiner ganzen Lebenszeit nicht losgelassen. „Das
Verhältnis zu Deutschland ist in jeder Periode seines Lebens ein stets
möglicher Aspekt seiner Biographie..." Werner Kägi,1) von dem
diese Feststellung stammt, hat eine biographische Betrachtung Mi-
chelets unter diesem Aspekt durchgeführt in seiner schönen Schrift :

!,Michelet und Deutschland". Weil Michelet mehr geliebt hat und seine
Leidenschaft für Deutschland ein Teil seiner Liebe war, ist sein
Verhältnis zu Deutschland nicht nur eine Episode aus der Gelehrtengeschichte

zur Erbauung von Philologen, sondern es ist darüber hinaus

ein tiefes menschliches und geistiges Drama von fast symbolischer
Geltung für die Auseinandersetzungen zwischen der deutschen und
französischen Ideenwelt und auch zwischen dem deutschen und französi-
schen Charakter.

Michelet war dreissig Jahre alt, als er 1828 zum ersten Male nach
Deutschland reiste. Sein Freund Quinet, der Uebersetzer von Herders
"Ideen" ins Französische, hatte ihn dazu veranlasst. Die Reise führte
"ach Heidelberg, Frankfurt, Bonn und dauerte nur wenige Wochen.

Michelet und Deutschland, Basel, Benno Schwabe & Co. Verlag, 221 S.



Michelet verweilte fast ausschliesslich in Gelehrtenstuben, Bibliotheken

und Buchhandlungen. Der einzige Mensch, dem er näher kommt,
ist der unglückliche und problematische Georg Friedrich Creuzer.
Michelet wird von Creuzers Symbollehre angezogen. Sie bestätigt und
bereichert ihm Anschauungen, die er sich aus Vicos „Scienza Nova"
geholt hatte und die für die Methode seiner Geschichtsschreibung von
so entscheidender Wirkung waren. Seinem universalistischen Denken
kam die deutsche Bildung jener Zeit vielfach entgegen, weil sie selber
den europäischen Blickpunkt vertrat. Die erste Reise nach Deutschland

hatte tiefgreifende Folgen für Michelet. Er ging nun sofort
daran sich die deutsche Sprache vollkommen anzueignen und gab
sich so leidenschaftlich dem Studium der deutschen Literatur und
Philosophie hin, dass er darüber beinahe erkrankte. Aus diesen Studien,
reiften zwei Werke, die als bedeutungsvolle Zeugnisse für das
Eindringen der Franzosen in die Tiefen des deutschen Wesens angesehen
werden müssen. Das eine ist Michelets Lutherbuch, (Mémoires de

Luther, 1835) fast ausschliesslich aus Selbstzeugnissen des Reformators

zusammengestellt. In keiner Gestalt aus der deutschen Geschichte
hat sich Michelet so hineinzuleben und hineinzudenken versucht wie
in Luther, den er als den Exponent des deutschen Volkes darzustellen
versucht. Das andere Werk sind die „Origines du droit français" (1837)
mit dem Michelet ein französisches Gegenstück zu Grimms deutschen
Rechtsaltertümern schaffen wollte. Hier ist Michelet in einen der
frischesten Quellengründe der deutschen Art hinabgestiegen, denn seine

Sammlung von symbolischen und poetischen Formen des Rechtsbrauches
stammen fast alle aus germanischen Quellen. In dem grossen Vorwort
erkennt der Verfasser aber auch was für eine geschichtliche Kluft
die deutsche und die französische Entwicklung von einander trennt.
Der Franzose wird sich seines Lateinertums bis ins tiefste bewusst.
„Das Imperium hat zwei Erben, das Christentum zwei Schüler: Deutschland

und Frankreich, zwei disputiersüchtige Jünger, die ihrem Herrn
viel zu schaffen machten. Deutschland war ultrasymbolistisch, Frankreich

antisymbolistisch. Trotzdem sich Deutschland das heilige
römische Reich nannte, wollte es weder von der Sprache noch vom Zivilrecht

Roms etwas wissen. In Rechtssachen war es halbheidnisch, in

Religionssachen mystisch; d. h. diesseits und jenseits der Kirche, selten

auf der vorgeschriebenen Linie. Die Franzosen schienen alles
anzunehmen. Die Kirche nannte sie die sehr christliche Nation. Was

Frankreich aber vor allem annahm, war die prosaische Sprache, diese

räsonnierende Methode, welche die Kirche selbst von ihrem Feind, dem

römischen Reich übernommen hatte. Diese Methode ist nichts anderes
als die Abstraktion, die logische Verallgemeinerung, in der Politik die

Zentralisation; verallgemeinern, zentralisieren, das heisst die Ursprünglichkeit

des Einzelnen unterdrücken, ihm das Individuelle nehmen, um

es aufzulösen in einer grossen Einheit. Frankreich hat in allen
Beziehungen in der Geschichte rigoros die Methode des Raisonnierens ge-

316



wählt. Seine Geschichte ist eine lebendige Logik, ein Syllogismus, dessen
Königin die mittlere Linie heisst". „Während die Erkenntnis Miche-
iet von Deutschland distanzierte, führte ihn sein Herz noch näher
an dieses Land durch die Freundschaft mit dem deutschesten der Deut-
Schen, mit Jacob Grimm. Die mächtig ausholenden deutschen Studien
hatten Michelet schliesslich zurückgeführt in sein eigenes Land. Was
dieser grosse geistige Entdeckungs- und Eroberungszug aber für ihn
bedeutet hat, schrieb er im Vorwort von 1869 zu seiner Histoire de

France nieder, indem er bekannte Luther und Grimm hätten einen
anderen Menschen aus ihm gemacht.

Ehe Michelet dazu geführt wurde das Werk zu schaffen, zu dem er
berufen war, die Geschichte Frankreichs, schrieb er eine Geschichte
der römischen Republik. Auch sie steht noch im Schatten eines grossen
deutschen Historikers, Barthold Georg Niebuhrs. Das altüberlieferte
Bild der römischen Frühgeschichte ist von diesem unerbittlichen Kritiker

auf den Grund zerstört und in ein Trümmerfeld verwandelt worden.

„Italien hat darob geseufzt" schrieb Michelet in einer die
Verdienste Niebuhrs feiernden Vorrede: „Aber die Prophezeiung musste
sich erfüllen wie zur Zeit Alarichs : Barbarus heu cineres. ossa
Quirini, nefas videre, dissipabit insolens! Er hat zerstört aber er hat
wieder aufgebaut; aufgebaut so gut er konnte, gewiss; sein Buch ist
wie das Forum boarium, das mit allen seinen gut oder schlecht restaurierten

Denkmälern doch so gewaltig wirkt. Oft spürt man eine
gotische Hand, aber immer staunt man, mit welcher Macht der Barbar
diese ungeheuren Trümmer wälzt..." Am Schlüsse fragt Michelet nach
dem Anteil, den jede Nation an der Erforschung der Antike habe und
findet Italien gebe die Idee, Deutschland Saft und Leben, Frankreich
die Methode und die Darstellung.

Zum leidenschaftlichen Darsteller der Geschichte ist Michelet erwacht,
als er in der Julirevolution, seinen grossen Gegenstand, die Seele

Frankreichs, im enthusiastischen Opferwillen des die Freiheit erobernden

Volkes erlebt und gefunden hatte. Damals war es wie eine
Eingebung über ihn gekommen, die Geschichte Frankreichs zu schreiben,
»comme un éternel juillet". Werner Kägi beleuchtet nun mit grosser
psychologischer Subtilität jene Partien in Michelets Hauptwerk, die von
Deutschland und deutschen Dingen handeln. Besonders interessant ist
Michelets Stellung zu dem alten grossen Geschichtstraum der Deut-
schen, zum deutsch-römischen Reich. Hier denkt Michelet urfranzösisch.

Die Franzosen sind am frühesten zu einer Nation geworden, sie
s'nd „das Riff gewesen, an dem jeder fremde Versuch einer
übernationalen Reichsgründung zerschellen musste". So aufgeschlossen
Michelet dem universalen Denken ist, — die Ideen der katholischen Ec-
clesia und der Humanitas bejaht er mit Hingabe — dem politischen
Reichsgedanken ist er feindlich gesinnt. Für die französische Nation
bedeutet Rom kein politisches sondern ein kulturelles Erbe. Je mehr
man sich von Rom entfernt, desto stärker wird seine Abneigung gegen

317



den Imperiumsgedanken, ob es sich um das mittelalterlich-christliche
Universalkaisertum handelt oder um die habsburgisch-spanische Monarchie,

das Empire Napoleons gar bedeutet ihm „eine unerträgliche Farce

von verbrecherischer Oberflächlichkeit". Die beiden Höhepunkte in

der deutschen Geschichte sind für Michelet jene Momente, in denen
Deutschland während grosser Krisen zum Denkorgan Europas geworden
ist. Die eine dieser Krisen ist die Reformation, die Michelet vor
allem als Freiheitsbewegung erscheint, obwohl Luthers gewaltiger Ruf
etwas Anderes wecken wollte. Die zweite Krise vollzieht sich im
18. Jahrhundert, und ihre entscheidende Gestalt ist Friedrich der Grosse.

„Es ist merkwürdig — stellt Michelet hier fest — aber es ist wahr,
dass der einzige Verteidiger der Freiheit in dieser Welt damals der

König von Preussen war".
*

Im Sommer 1842 macht Michelet in Begleitung seiner beiden Kinder
wiederum eine Reise nach Deutschland. Sie führt ihn in den Schwarzwald,

nach Tübingen, Stuttgart, Ulm, Augsburg und München. Nun
sucht er nicht mehr Bibliotheken auf, sondern Menschen und Bilder.
Er ist sich seines Franzosentums tief bewusst und zeigt sich kritischer.
Er interessiert sich für das deutsche Handwerk und den deutschen
Arbeiter. In Nürnberg notiert er: „Grosses Thema die Geschichte des

deutschen Arbeiters!" In allen deutschen Leistungen sogar in denen des

höchsten Geistes glaubt er nun Züge nüchterner Handwerklichkeit zu

spüren: „Selbst in der Kriegskunst haben sie schon früh vorzügliche,
gewissenhafte Soldaten gehabt, ohne Inspiration, wahre Handwerker
des Krieges. Langsamkeit, Routine, ängstliche Beachtung der mechanischen,

automatischen Seiten des Krieges. Wenn das Unvorhergesehene
eintritt. dann versagt die Maschine, und es bleibt nichts mehr".

Angesichts der Porta nigra ,in Trier, vor deren Bogen er im Geiste
den Praefekten Galliens in weissroter Toga sitzen sieht, den erscheinenden

Stämmen Recht sprechend, nimmt er Abschied, nicht nur von
Deutschland sondern von seiner „passion allemande". In den Jahren
von 1848 bis 1870 wird das Verhältnis Michelets zu Deutschland
immer spannungsvoller. Noch einmal, bei der Trauerfeier für die Opfer
der Februartage, als die Fahnen der freiheitlichen Vertreter der
europäischen Nationen durch die Boulevards zogen, grüsste er begeistert
die „grosse Fahne meines lieben Deutschland: schwarz-rot-gold, die

heilige Fahne Luthers, Kants, Fichtes, Schillers, Beethovens". Der
Rausch der Verbrüderung war bald verraucht.

In den letzten Jahren der Julimonarchie trieb Michelet immer stärker

der extremen politischen Opposition zu. Der Historiker wurde zum

Tribun. Er unterbrach seine bis ins Mittelalter gediehene Geschichte
Frankreichs und gab ein Jahr vor der Februarrevolution von 1848 den

ersten Band seiner Revolutionsgeschichte heraus, wenn man dieses
flammende episohe Gedicht, diese blinde Glorifikation des revolutionären

318



Volkes und seines Helden Danton noch als Geschichte bezeichnen will.
Während der Februar-Revolution durfte er einen Augenblick hoffen
alle seine Wünsche und Prophezeiungen erfüllt zu sehen. Aber die
Reaktion setzte sofort ein. Der Staatsstreich von 1851 brachte Napoleon
an die Macht. Michelet verlor seine Aemter. Seine schriftstellerische
Arbeit wurde dadurch nur noch intensiver, leidenschaftlicher, von
geradezu fiebriger Sensibilität. Sein Verhältnis zu Deutschland wird nun
zu einem qualvollen Ringen. Er sieht mit Beängstigung, dass Preussen
immer mehr dominiert. Er fürchtet dessen asiatisch-slavische Komponente,
i,Russland — ruft er 1851 prophetisch aus — bedeutet Kommunismus!"
Mit grossem psychologischem Takt zeigt Werner Kägi die wachsende
Beklemmung Miehelets über die deutsche Entwicklung, die den
Humanisten schliesslich dazu führt das Wort vom deutschen Barbaren
auszustossen : „Mögen die Deutschen noch zehnmal mehr philosophische
Systeme aufeinanderhäufen, als Griechenland besass, mögen sie dazu
die ganze Gelehrsamkeit der Du Cange und Grimm, die ganze Wissenschaft

des Faust darübertürmen, sie bleiben immer noch Barbaren".
Aber seine Stimmungen schwanken, er sucht immer wieder mit heissem
Bemühen den deutschen Notwendigkeiten gerecht zu werden. Im Vorwort
zur Revolutionsgeschichte 1869 bejaht er das Recht Deutschlands zur
staatlichen Einigung und begrüsst im Namen Frankreichs die neuen
Nationen Deutschland und Italien. Er glaubte bis zum letzten Augenblick

nicht an den kommenden Krieg. Er begann öffentlich seine Stimme
zu erheben, und als der Sturm schon entfesselt, die Emser Depechen im
Begriffe waren publik zu werden, veröffentlichte er einen Aufruf:
»Die Schwachköpfe! Seht doch nur, auf welcher Seite die Idee steht,
die höhere europäische Idee. Sie lebt in zwei Nationen: Deutschland
und Italien wollen ihre Einheit. Sie werden sie haben. Und wenn ihr die
Welt bis an die Knie in Blut taucht, dies wird kommen. Ist Bismarck
eine widrige Person? Was geht mich das an! Sind die preussischen
Offiziere kleine freche Landadelige? Dies hindert nicht die enorme Le-
gimität eines grossen deutschen Reiches, das entstehen will und
entstehen wird. Der Kriegsausbruch und dessen Verlauf stürzen
Michelet endgültig aus allen seinen Illusionen. Seine ergreifenden Klagen
und Anklagen erhebt er in der berühmten Kriegsbroschüre „La France
devant l'Europe". Ihr Grundmotiv lautet: „Eitelkeit der Wissenschaft
und der Studien! Deutschland hatte mit all seinem Gemüt und seinen
moralischen Prätensionen nichts bemerkt und nichts berechnet als die
mechanischen Kräfte! O Land des Idealismus! Du hast eines verges-
sen die Seele ..." Nun gibt Michelet die ganze politische Konzeption,
für die er ein Leben lang eingetreten war, preis. Am 1. März 1871

notiert er in sein Tagebuch, dass eine Versöhnung der beiden slavi-
sehen Völker, Russlands und Polens, gegen Deutschland, zusammen mit
einer engen anglo-französischen Verbindung die Zukunft Europas
gestalten werde. „Diese Nacht habe ich im Traum erschaut von wo das
Heil für Frankreich kommen wird. Von ganz wo anders her, als ich

319



bis jetzt geglaubt habe. Das Heil kommt von einer Allianz mit
Russland".

Als den 72jährigen Greis die Nachricht von der Uebergabe von Paris

erreichte, traf ihn der Schlag. Aber er erholte sich wieder, nahm
die Arbeit an seinem Lebenswerk wieder auf und schrieb noch die letzten

drei Bände seiner Geschichte Frankreichs, die das 19. Jahrhundert

behandeln. Noch einmal zeigt er hier die ganze Grösse seines Herzens

und seinen Willen zur Gerechtigkeit, im dritten und letzten Band,

wo er von der „deutschen Wiedergeburt" nach den napoleonischen.
Kriegen spricht. Ehe ihm der Tod die Feder aus der Hand nahm, bei
dieser letzten feierlichen Gelegenheit bekennt er sich noch einmal zu
dem klassischen Lande Goethes und Kants und grüsst den Geist Fich-
tes und der Studenten von Jena. Im letzten deutschen Bild, das er
zeichnet, strahlt der Name Beethovens.

Die Schrift Werner Kägis verdient es, dass die Gebildeten danach greifen.

Sie enthält mehr als der Titel vermuten lässt. Die grossen Fragen,
die sie berührt, beschäftigen auf andere Weise unser Denken heute
wieder aufs tiefste. Wir fühlen stärker als je, dass die Spannungen im
Verhältnis zwischen Deutschland und Frankreich nicht nur das
politische, sondern auch das geistige Geschick Europas bestimmen. Miche-
let hat auf schöpferische Weise den grossen Gegensatz erlebt, vertieft,
bejaht und schliesslich zu überwinden gesucht. Werner Kägi hat diesen
heissen und ehrlichen Kampf überaus fesselnd dargestellt. Er hat aus
einem grossen Wissen nur das Wissenswerte mitgeteilt und dies ebenso

genau wie anziehend. Es ist ihm gelungen ein Kapitel aus der Geschichte
der Historiographie zu einem bewegten Aspekt der Spannung zwischen
dem französischen und dem deutschen Geist zu erheben und sowohl
den schöpferischen Reichtum, wie auch das Unglück, das darin liegt,
vor Augen zu führen. Kägis Schrift ist ein Fragment. Der Autor
plante eine umfassende Michelet-Monographie, deren Fertigstellung die
Umstände verhindert haben. Dies ist wohl der Grund, warum in der
vorliegenden, sonst so ausgewogenen Darstellung die Besonderheit von
Michelets Persönlichkeit, seine eigentümliche Geistesart, sein sensibler
und oft phantastischer Charakter, der seine Urteile und Vorurteile so
stark bestimmt hat, nur in Andeutungen gezeichnet wurden.

Walther Meier,

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A. G. Zürich, Akazienstr. 8, Tel. 45.855

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil

320


	Kleine Rundschau

