
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 5

Artikel: Die Not des europäischen Menschen

Autor: Schmidt, Georg C.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A l'heure actuelle, il n'est pas, si l'on veut être sérieux et

sincère, de problème d'ordre simplement matériel qui ne pose
un problème moral. Mais tout problème moral pose à son
tour un problème philosophique. Et tout problème philosophique

pose enfin le problème religieux. „L'homme devant
la machine" me semble une assez belle démonstration de ce que
j'avance en conclusion de mon exposé.

Die Not des europäischen Menschen
Von Georg C. L. Schmidt.

jeutschland hat in den Jahren zwischen dem Weltkrieg und
1* der Errichtung des „Dritten Reiches" in allen Bezirken

eine Krise durchlaufen, welche den Kern des Bewusstseins
zersetzte und das Mark des Lebens zermürbte. Das Ausland
betrachtete dieses Schauspiel mit Grauen. Doch im allgemeinen
hat es damals bloss auf den polaren Gebieten des Glaubens und
der Wirtschaft deutlich erfasst, um welche grundlegenden
Entscheidungen sich das deutsche Ringen drehte. Der
nationalsozialistische Staat hat dieser Krise ein rasches und gewaltsames
Ende bereitet. Das öffentliche Handeln und die verantwortlichen

Willensäusserungen1) müssen seither auf die Bedürfnisse
des Reiches ausgerichtet sein. Diesseits der schwarz-weiss-roten
Grenzpfähle ist man sich indessen immer schärfer bewusst
geworden, dass die Sintflut des deutschen Nachkrieges manchen
Notstand blossgelegt und viele Fragen emporgeschleudert hat,
die nicht bloss nationale, sondern europäische Bedeutung
besitzen. Da den Deutschen seit 1933 zur Hauptsache die Bereitschaft

so gut wie die Möglichkeit genommen sind, die Klärung
dieser allgemein erheblichen Probleme fortzuführen, drängt sich

die Frage auf, ob nicht das Ausland vor der Zukunft Europas
dazu verpflichtet sei, aus seinen besonderen Voraussetzungen
her an diese Aufgabe heran zu treten.

Die deutsche Emigration ist dazu nicht berufen. Denn bis

heute ist sie in den Ueberlieferungen der eigentlichen „Nach-
1 Vgl. Max Rychners „Bericht aus Deutschland" in der „Neuen Schweizer

Rundschau" vom Februar 1936.

284



kriegszeit" befangen. Und gerade diesen Ueberlieferungen sollte
man kritisch begegnen, bevor ein zutreffendes Bild von der
durchgreifenden Krisis ganz Europas entstehen kann. Als Wegleiter

kommen höchstens Männer in Betracht, die sich weder
durch Weimar noch durch Potsdam den Blick für universale
Zusammenhänge haben trüben lassen. Als Europäer dieser Art
haben Johan Huizinga und Alfred Weber zu gelten,
welche beide in jüngster Zeit mit Werken zur Kulturlage
unseres Kontinents an die Oeffentlichkeit getreten sind. Der eine
ist Holländer von Geburt und hat seinen Vortrag über das

Thema: „Im Schatten von morgen; eine Diagnose des kulturellen

Leidens unserer Zeit" in der Hauptstadt des Nachbarstaates,

in Brüssel2), gehalten. Der andere gehört zu den erlauchten

Gliedern der deutschen Gelehrtenrepublik alter, vornehmer
Prägung; er hat das Buch: „Kulturgeschichte als Kultursoziologie"

nicht im Reich, sondern in den Niederlanden3) verlegt.
Manchen mag es sinnlos erscheinen, diese Werke miteinander

zu vergleichen. Denn Weber hat in seinem Buche die Summe
seiner gelehrten Forschung und geschichtlichen Erfahrung
vereinigt, während sich Huizinga nur zu aktuellen Fragen äussert,
und zwar in einer Form, die weniger vom Forschergeist als
vom fordernden Gewissen eingegeben ist. Diese Ungleichheit
•st nicht zu bestreiten. Sie muss bei der Kritik berücksichtigt werden.

Unbestreitbar ist aber auch, dass Huizinga und Weber nicht
nur die gleiche geistige Heimat: ein europäisches Bewusstsein,
eine hohe humanistische Kultur und eine Bindung an humanitäre

Ideale, gemeinsam haben, sondern auch den selben
wissenschaftlichen Gegenstand verfolgen. Huizinga versucht, wie er
selbst sich ausdrückt, die heftige, untergangsdrohende Kulturkrise

zu schildern, in der wir leben. Alfred Weber breitet zwar
die Fülle der ganzen Kulturentwicklung vor uns aus, welche die
Erde erlebt hat. Doch tritt er ihr nicht „in der Art der Zeit
etwa Rankes" gegenüber, „nicht mehr mit jener anscheinend so
einfachen Fragestellung, wie es gewesen... Der Kern unseres
Tragens ist vielmehr: Wo befinden wir uns eigentlich im Strom
der Geschichte, nicht als einzelnes Volk, sondern als von diesem
Strome fortgetragene Menschheit? Was vollzieht dieser Strom
") Bern und Leipzig, Gottheit-Verlag.
' Leiden, A. W. Sijthoff's Uitgeversmaatschappij N. V.

285



mit uns?" Entscheidend fällt schliesslich der Umstand ins
Gewicht, dass beide Werke in die gleiche europäische Gesamtlage
hinein geboren sind und diese Lage unter demselben Gesichtswinkel

aufrollen, sub specie der kulturellen Not. Wenn die
Schweiz an der Erkenntnis und Behebung dieser Not mitarbeiten
will, dann darf sie die Meinungen Huizingas und Webers nicht
ausseracht lassen.

I

Johan Huizinga verneint die Möglichkeit, die gegenwärtige
Kulturkrise in Anlehnung an frühere Notzeiten zu meistern. Denn

was heute vor sich geht, lässt sich an Schwere mit früheren
Erscheinungen nicht vergleichen. Auch ist die Einstellung unserer
Zeitgenossen zur Krise deutlich von der Haltung früherer
Geschlechter unterschieden.

Die Krisenstimmung erfasste früher nur begrenzte Kreise,
heute ist sie allgemein. Das Mittelalter empfand die Krise als
unabwendbares Weltenende, heute hofft man sie beheben zu
können. Renaissance und Aufklärung sahen in ihr den Zwang zur
Rückkehr an die Ursprünge, während heute das entwicklungs-
mässige Denken derart vorherrscht, dass dem Menschen die
Fähigkeit einer solchen Wendung abgesprochen wird. Die Romantik

hoffte, im Gefolge der Krise die Ordnungen einer „guten
alten Zeit" wieder herstellen zu können; wir wissen im Gegenteil,

dass kein Zurück mehr möglich ist, dass wir vorwärts müssen,

ohne zu ahnen, wohin.

Aus diesen Gründen sieht Huizinga die Aufgabe des Historikers

gegenüber der heutigen Kulturkrise einzig in einer
möglichst distanzierten Schilderung der auftauchenden Notzeichen.
Um diese Distanz zu gewinnen, setzt er an den Anfang seiner.

Darstellung einen Begriff der Kultur. Er versteht unter Kultur

die gerichtete Haltung einer Gemeinschaft, sofern „die
Beherrschung von Natur auf materiellem, moralischem und geistigem

Gebiet einen Zustand aufrecht erhält, der höher und besser

ist als es die gegebenen natürlichen Verhältnisse mit sich

bringen, mit dem Kennzeichen eines harmonischen Gleichgewichts

geistiger und stofflicher Werte und einem in der Hauptsache

homogen bestimmten Ideal, in dem die verschiedenen
Aktivitäten der Gemeinschaft zusammenstreben". Die Elemente

286



dieses Begriffes sind: Herrschaft des Menschen über die Natur,
Bereitschaft, diese Macht in den Dienst an einem höheren Wert
zu stellen, annähernde Uebereinstimmung der Menschen über
den Inhalt dieses Wertes, harmonisches Gleichgewicht zwischen
den ideellen Zielen und den stofflich-äusseren Mitteln. Wer sich
diese Voraussetzungen vergegenwärtigt, wird anerkennen müssen,

dass eine solche Kultur im Laufe der Geschichte selten oder
nie lebendige Wirklichkeit gewesen ist; vielleicht kommt die
antike Polis dem Ideal Huizingas noch am nächsten.

Wenn es sich nicht darum handeln kann, solche Kulturzustände
in der Geschichte aufzudecken, so wird man doch an jede Zeit
mit der Frage herantreten können, in welchem Abstand sie von
dem als richtig vorausgesetzten Ideale lebt. Im Hinblick auf
die Gegenwart muss die Antwort sicher recht bedenklich
ausfallen. Johan Huizinga nimmt auf Grund eines imponierenden
Sachwissens die Mühe dieser Antwort seinen Zeitgenossen ab.
Die Beherrschung der äussern und der seelischen „Natur" ist
heute denkbar weit gediehen. Doch die Kräfte, welche sie
freigesetzt hat, fasst kein einigender Gedanke zusammen; sie wirken

sich jede gesondert aus, und zwar vielfach zum Schaden der
Gemeinschaft. Die wissenschaftliche Forschung ist über den
Bereich, in welchem sie der Erhaltung der Gemeinschaft dienen
konnte, vielfach weit hinausgedrungen und arbeitet jenseits der
Grenzen von Vernunft und Vorstellung mit der lebensfernen
Denkform des blossen Zusammenhangs. Die wissenschaftliche
Technik wird heute nicht so sehr zum Aufbau des Lebens und
zum Ausbau der gesellschaftlichen Funktionen eingesetzt als zur
Verhinderung des Lebens und zur Vernichtung von Menschen
und Völkern. Das Erkenntnisziel der Wissenschaft, das Suchen
nach reiner, unverzweckter Wahrheit, leugnen Hunderte von
»Gelehrten" ; statt dessen treiben sie mit dem Leben an sich,
mit dem Idol der Vitalität, den Sinnbildern der Jugend, dem
Idealbild des grossen Menschen einen eigentlich heidnischen
Kult. Dementsprechend gerät die Verbreitung der
wissenschaftlichen Einsicht immer stärker in subjektivistische und in
Politische Bande. Die mechanischen Neuerungen auf dem
Gebiet der Wissensverbreitung haben ihrerseits dazu beigetragen,
den Menschen allen erdenklichen suggestiven Einflüssen zugänglich

zu machen und seiner Ueberlegung die Konzentration, die

287



Bindung an die persönliche Erfahrung, das eigene Gepräge zu

rauben. Nicht nur die Urheber philosophischer Spekulationen
und politischer Ideologien sondern auch die breite Masse ist
deshalb in wachsendem Umfang geneigt, das Gefühl über das

Wissen, die Empfindung über das Denken, die Tat über die
Vernunft zu stellen.

Auf die Entwicklung der Gemeinschaften konnte dieser
Geisteswandel nicht ohne Einfluss bleiben. Der Gedanke des

Lebenskampfes wurde seiner ursprünglichen Bedeutung als eines

vom Gewissen diktierten Ringens mit dem Bösen entkleidet und
hat zum Inhalt heute nur mehr die Auseinandersetzung mit der
inneren Schwäche und den äusseren Widerständen. Als böse gilt
manchen unter uns, was ihnen schadet oder sie gefährdet; als

gut empfinden sie, was ihren Vorteil begünstigt. Ebenso
beanspruchen gewisse Staaten für sich das Recht, ihren besonderen
Lebenskampf jenseits von Gut und Böse auf Grund der
brutalen Scheidung zwischen Freund und Feind zu führen. Auf
diese Weise erheben sie den Krieg mit oder ohne Waffen zu der
normalen Form der zwischenstaatlichen Beziehungen. Eine
internationale Rechtsordnung können sie nicht mehr als verpflichtend

anerkennen; das Dasein schwacher, kleiner Staaten sinkt
vor ihrem Urteil von einer Frage des Rechts zu einer Sache der

Zweckmässigkeit und Gelegenheit herab. Wie soll aber eine

Regierung vom Staatsvolk Respekt vor Recht und Sitte
verlangen, wenn sie sich selbst ausserhalb des Sittengesetzes stellt?
Das ursprüngliche Vertrauen zwischen Staatsführung und
Bürgerschaft muss unter solchen Voraussetzungen schwinden. Wichtige

Entscheidungen fallen daher für die Menge unvorbereitet,
im Verborgenen, und die sichtbaren Phasen der immerwährenden

Kriegführung werden mit einem Mantel unechter Moral
umgeben. Gemeinsamer Dienst an einem Ideal, wie Huizinga
ihn als wesentlich für eine Kultur erachtet, ist hier unmöglich.
Doch auch ein Gleichgewicht zwischen materiellen und geistigen

Werten lässt sich da nicht herstellen, wo jede Handlung
und jede Gegebenheit bewertet werden nach dem Nutzen, den

sie für Staat oder Bürger stiften.
Man wird bereit sein, diese Zersetzung des öffentlichen

Lebens nur für die diktatorisch regierten Staaten als Tatsache
anzuerkennen, und Huizinga leistet diesem frommen Selbstbetrug

288



Vorschub, indem er seine staatsgeschichtlichen Aeusserungen zu
eng an eine Polemik mit Carl Schmitt, dem Begründer des
neudeutschen „Staatsrechts", anlehnt. In Wirklichkeit dürfen die
demokratisch regierten Völker Europas sich nicht einfach als die
»besseren Menschen" fühlen. Manche Zerfallserscheinung, die
bei den Diktaturen offen zutage tritt, ist im Kern auch unter
anderen Staatsformen anzutreffen.

II

Alfred Weber lässt sich in seinen kulturgeschichtlichen
Untersuchungen nicht weniger als Huizinga von der Sorge um die
Zukunft der abendländischen Kultur bestimmen. Doch neben der
scharfen, bitteren Klage des Niederländers mutet das Werk des
Deutschen mild und resigniert an. Neben der grossartigen
Vereinfachung, welche der Leidener Gelehrte übt, wirkt die
Schilderung des Heidelberger Historikers unendlich nüanciert, fein
und behutsam. In diesen Unterschieden offenbart sich nicht bloss
ein ungleiches Naturell, sondern ein Gegensatz in der Anschauung

vom Wesen der Kultur. Für Huizinga ist Kultur in erster
Linie eine Angelegenheit der Ethik, eine Frage des sittlichen
Entschlusses, für Alfred Weber bedeutet sie auch den Ausfluss
einer festen seelischen Anlage, einer bestimmten geistigen
Gewöhnung, den Effekt konkreter äusserer Verumständungen, kurz:
das Ergebnis einer tausendjährigen Geschichte. Ja, mit einem
Jahrtausend gibt der Heidelberger Gelehrte sich schon gar nicht
2ufrieden. Obgleich er sich selbst und den Lesern doch die Frage
stellt, wo die heutige Menschheit im Strom der Geschichte
stehe, beginnt er sein farbenfrohes, gestaltenreiches Gemälde mit
der Schilderung des Neandertaler Urmenschen und der Aurignac-
Kulturen. Wenn Alfred Weber schon eine sittliche Verfehlung
als Ursache der herrschenden Kulturkrise anerkennt, dann verlegt

er sie rückwärts in die Zeit Bismarcks, da das Bürgertum
seinen Glauben an die humanitären Ideale aufgab zugunsten
eines grundsatzlosen Realismus. Aber auch diesen Verzicht
versucht er uns begreiflich zu machen als eine notwendige Folge
des im europäischen Herrenmenschen lebenden Dranges zur
imperialistischen Ausdehnung auf kolonialem Gebiet.

Die reiche Fülle des Stoffes ist bei diesem Werke keine
Begleiterscheinung, sondern ein Wesensmerkmal. Wenn die Typen-

19
289



lehre C. O. Jungs auf ihn Anwendung finden darf, so gehört
Alfred Weber zu der extravertierten Art der Gelehrten. Die
Besonderheiten einer Völkerschaft und die fremde Eigenart einer
Kultur üben ohne Zweifel einen unwiderstehlichen Reiz auf ihn

aus. Er versteht es meisterhaft, diesen Reiz auch in Worte zu

bannen, in Bildern und Symbolen wiederzugeben. Deshalb
vermag er seinen Lesern anschauungssatte, eindrückliche Bilder des

Persertums, der griechischen Antike, der byzantinischen Kultur,
des mönchisch-ritterlichen Mittelalters oder der Renaissance zu

bieten. Doch manches Mal wächst diese differenzierte Kunst sich

zu einer Gefahr für das Gesamtwerk aus. Nicht dass über ihr
die ästhetische Einheit des Buches in die Brüche ginge. Die
Geschlossenheit als Kunstwerk ist aber für eine weltgeschichtliche
Arbeit weniger bedeutsam als die Einheit der Problemstellung.

Gegenüber Alfred Webers Kulturgeschichte drängt sich

die Vermutung auf, dass entweder das zentrale Problem zu
verschwommen belassen worden ist, wie etwa der Titel des Buches,
oder dass doch diese Fragestellung im Verlauf der einzelnen
Schilderungen über Gebühr in den Hintergrund treten musste.
Wie könnte es sich sonst erklären, dass Weber viele Tatsachen

vorträgt, welche für das Verständnis der gegenwärtigen Kulturkrise

nicht von Belang sind, während er umgekehrt die unmittelbaren

Voraussetzungen der heutigen Kulturlage trotz ihrer
grossen Vielfalt aus übermässiger Verkürzung betrachtet? Wie
wäre es sonst zu verstehen, dass der Verfasser die einzelnen
Kulturen von sehr verschiedenen Gesichtspunkten aus anpackt
und auch den Akzent der Darstellung von einem Gebilde zum
nächsten häufig stärker verschiebt, als die Umstände rechtfertigen?

Wie wäre es sonst zu erklären, dass der theoretische Apparat,

mit welchem der Autor die Kulturen behandelt, alles
andere denn einheitlich soziologischer Herkunft wäre?
Geistesgeschichtlich mutet etwa die Deutung an, welche er dem
Begriff der zivilisatorischen Entwicklung gibt. Er versteht darunter

eine durch Jahrtausende fortschreitende Aufhellung des

menschlichen Bewusstseins, die unabhängig vom Inhalt der
einzelnen Kulturen verläuft. In das Gebiet der Glaubensgeschichte
schlägt die Gegenüberstellung des dämonisch-magischen
Kulturwillens, welcher die „Primitiven" kennzeichnet, und der kathar-
tischen Kulturen. Echt soziologisch mutet die Antithese zwischen

290



den kriegerisch-vaterrechtlich eingestellten Reiternomaden und
Hornviehzüchtern auf der einen, den friedlich-mutterrechtlich
gearteten Ackerbauern auf der andern Seite an. Doch diese
Kategorien bewähren sich bloss gegenüber den Anfängen der Völker

und Kulturen. Auf die Endzustände, in welchen wir uns
bewegen, können sie nicht wohl Anwendung finden. Die
Herrenqualitäten und Herrschaftsinstinkte, welche aus der Zeit des
Hirtentums und der erobernden Nomaden, in den europäischen
Völkern fortleben sollen, scheinen uns beispielsweise für die
koloniale Expansion des 19. und 20. Jahrhunderts nicht sonderlich

bedeutsam zu sein. Alfred Weber selbst nennt selbst auch
andere soziale Triebkräfte für diesen Ausdehnungsdrang, wie er
überhaupt für die Deutung einzelner Kulturerscheinungen neben
den generellen Gesichtspunkten immer wieder besondere, oft
auf den Schriften seines Bruders Max Weber beruhende
Momente beibringt.

III
Johan Huizinga schickt seiner „Diagnose des kulturellen

Leidens unserer Zeit" die trockene Erklärung voraus: „Ich bin
Optimist". Im Grunde können weder er noch Alfred Weber
Anspruch auf diesen Titel erheben. Denn es kommt ja nicht darauf

an, welchen „Trost" die beiden Gelehrten für die von ihrer
Schilderung ergriffenen Leser bereithalten, sondern auf die
Perspektive, welche ihre Werke selbst eröffnen. Und diese Prespek-
tive ist weder in der deutschen noch in der holländischen Schrift
besonders rosig. Huizinga glaubt an die Möglichkeit einer
geistigen Katharsis, einer Reinigung und Klärung. Nur fügt er
gleich bei: „Es ist nicht deutlich zu sehen, wo die unentbehrliche

Reinigung der Geister einsetzen wird". Streng genommen,
lassen seine Schilderungen eher einen Rückfall in die Barbarei
denn an eine innere Läuterung des Menschen glauben. Und Weber

bleibt seinem grossen Fachgenossen wenig schuldig.
Die räumliche Distanz zwischen Europa und den ihm hörigen

Kontinenten — so führt er aus — schwindet merklich; damit
fällt ein Grund der europäischen Vormachtstellung dahin: der

Entfernungsschutz. Die durch Jahrtausende unbewegten
Völkerschaften Ostasiens ballen sich zu nationalen Verbänden zusammen,

welche den abendländischen Nationen bald die Stirne werden

bieten können. Europa hat im Banne gefährlicher Ideolo-

291



gien offiziell auf seinen Herrschaftsanspruch Verzicht geleistet;
doch hinter dem Mantel dieser Irrlehren dauert der Rivalenkampf

um die europäische und koloniale Hegemonie ununterbrochen

fort.
Gefährlich wirkt für das Abendland auch die „Vermassung"

der Völker durch Moden und Radio, durch den gewerblichen
Grossbetrieb und die Massenerzeugung. Dieser soziale Vorgang
hat nicht nur dem Kommunismus den Weg geebnet; er hat auch
den wagenden, expansiven „europäischen Herrenmenschen" in
den Wurzeln seiner Kraft getroffen. Endlich war er der
Ausbildung jenes totalitären Staates günstig, der im Widerspruch
zu der freiheitlichen Grundstruktur der abendländischen Welt
alle Lebensgebiete öffentlich-rechtlichen Normen unterstellt.

Geistig tritt die Krise Europas in dem Umstand zutage, dass

weder die christlichen Kirchen, noch die rationale Spekulation,
noch der Magismus, noch die Mythenbildung mehr imstande
sind, den Menschen zu ungebrochenem Glauben hinzuführen.
Diese geistige Note greift von Europa allmählich auch auf die
anderen Erdteile über, welche von seiner Vorkriegskultur er-
fasst worden sind.

Weber sieht voraus, dass sich die Völker nach geschichtlichen
und wirtschaftlichen Gesichtspunkten, nicht nach Massgabe der
Rassen, neu gliedern werden: ein japanisches Reich dürfte im
pazifischen Raum entstehen, ein islamisch orientierter Zusam-
menschluss wird in Vorderasien erfolgen, der russisch-kommunistische

Bund kann sich festigen, und neben diesen Kolossen
steht, bald nur mehr nach der Volkszahl überlegen, ein
Weltabendland unter Einschluss Amerikas. Soweit es nicht schon

geschehen ist, werden die kapitalistische Entwicklung und in
ihrem Schlepptau der geistige Durchbruch der Massen von
unten her auch die neuen Kulturräume erfassen. Die Einordnung
der Wirtschaft in den Staat dürfte daher in absehbarer Zeit
allenthalben zum brennendsten Problem der sozialen Gestaltung
werden.

An Gefahren und Konfliktstoffen herrscht somit kein Mangel-
Das Abendland kann ihrer, nach Ansicht Alfred Webers, nur
dann Herr werden, wenn es erneut drei Grundstrebungen seiner
Geschichte Raum gibt: dem Expansionsdrang, dem Hang ivs
Freiheit und der Humanität.

292



Diese Prognose gehört zum Besten, das der deutsche Gelehrte
in seinem Werke bietet. Gerade auf die schweizerischen Verhältnisse

trifft sie vorzüglich zu. Unsere Wirtschaft leidet unter
einem Mangel an Expansion. Die Auswanderung der
wagemutigen Elite aus allen Ständen, die Ausfuhr unserer Erzeugnisse

sowie der Export des Kapitals leiden unter ungeheuren
Hindernissen, und unter diesen Widerständen beginnt auch die
Unternehmungslust des Volkes zu erlahmen. Ohne neue Expansion

kann die schweizerische Wirtschaft sich jedoch nicht
beleben. Die Idee der Freiheit hat infolge der Versuche von
Behörden und Verbänden, die Wirtschaft straff zu ordnen, ihren
ursprünglichen, vitalen Gehalt eingebüsst, und ihre Erneuerung
auf kulturellem und politischem Gebiet wird gehemmt durch
einen matten, kollektivistischen Hang im Bewusstsein der Massen.

Jede „geistige Landesverteidigung" wird jedoch versagen,
wenn sie sich nicht an einem treuen, leidenschaftlichen Glauben
an die Freiheit orientiert. Die Geltung der Humanität als eines

edlen, gerundeten Menschentums sinkt dahin, je mehr die Nöte
des Daseins, der Kampf der Klassen, die Abwehr landesfremder

Einflüsse das Schweizervolk in eine aktivistische Haltung
drängen. Was aber scheidet unsere Demokratie vom diktatorisch
regierten Staat der Nachbarn, wenn nicht die Achtung vor dem

eigenständigen, selbstverantwortlichen Menschen?

293


	Die Not des europäischen Menschen

