
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 4

Artikel: Gibt es eine schweizerische Philosophie?

Autor: Fueter, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gibt es eine schweizerische Philosophie?
Ein Blick auf die Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts

von Eduard Fueter.

I nser Land scheint so arm an Philosophen zu sein wie an

edlen Erzen. Man muss schon mit einiger Mühe nach den

verborgenen Adern graben, um etwas zu erschürfen. Und dann

geschieht es meist, dass man das philosophische Gold nur
verbunden mit andern, wenn auch keineswegs unedlen Stoffen
findet. Man denke nur etwa an Gestalten des 19. Jahrhunderts wie
Bachofen und Burckhardt und an das Wort des letztern, dass

er nur in den Vorhof des philosophischen Tempels vorgedrungen
sei. Beide hatten den Willen nur unter der Tarnkappe
wissenschaftlicher Akribie die Göttin der Weisheitsliebe zu empfangen

und davon Zeugnis abzulegen. Woher kommt es nun, dass
die Schweiz auf der philosophischen Wandkarte beinahe ein
weisses Gebiet, eine terra incognita ist? Warum hat die mütterliche

Eidgenossenschaft ihre Kinder so freigiebig mit allen Gaben

der Theologie, der verschiedenen Wissenschaften, der Poesie

und Prosa, der Technik der Kriegskunst und der Politik
versehen, aber das philosophische Talent so sparsam verwaltet?
Eine Antwort darauf ist nicht leicht und auch nicht sicher zu
geben. Meist wird angenommen, dass das schweizerische Naturell

eben unphilosophisch sei, dass unserer „Rasse" die spekula-
tiv-metaphysche Begabung fehle wie den Fischen die Flügel.
Dies ist nicht ausgeschlossen, aber es bleibt doch die Feststellung,

dass die deutsche Schweiz blutmässig ähnlich konstituiert
ist wie das überreich mit Philosophen gesegnete Süddeutschland.
Ausserdem muss der Historiker doch bei solchen Feststellungen
ein grosser Zweifler sein. Es ist sein Beruf zu fragen, ob nicht
bestimmte geschichtliche Vorgänge Begabungen
unterdrückt, andere begünstigt haben. Wenn auch blutmässige und
nicht weiter zu erforschende prähistorische Herkünfte eine grosse
Rolle spielen können, so zeigt sich doch andererseits, dass die
Natur eine verschwenderische Herrin ist und die Begabungen
vielseitig anlegt. Tatsächlich beweist der historische Verlauf der

Landesgeschichte auch, dass es an philosophischen Begabungen
nicht gefehlt hat und dass sie auch häufig zum Keimen, seltener

236



zum Blühen kamen. Die folgende Darstellung möchte diese
Anschauung für eine besondere Epoche erhärten und mit einem
Ueberblick auf die vorangehende Geistesgeschichte als notwendige

Voraussetzung beginnen.
Erasmus prophezeite 1517, dass die Schweiz sich anschicke,

ihren militärischen Ruhm mit glorreichen Studien zu verbinden.
Er hatte recht. Gerade damals war der Wendepunkt, in dem

sich das „Hirten- und Soldatenvolk" zu einer Kulturnation
verwandelte, und schon in wenig Jahren war sein geistlich-geistiger
Einfluss bedeutender als sein politisch-kriegerischer. Ausser den

Reformatoren, in denen sich tiefes Nachdenken über die letzten
Fragen religiös äusserte, fehlte auch ein grosser Philosoph nicht:
Paracelsus, der die Naturphilosophie in Deutschland und
in deutscher Sprache begründete. Wenn auch sein unruhiges
Leben, wie dasjenige fast aller schweizerischen Philosophen, nur
zum kleinen Teil auf heimatlicher Erde verlief, so war er doch

unstreitig ein Eidgenosse nach Herkunft und innerstem Wesen.
Auffallend ist oft die Aehnlichkeit mit einem spätem
Innerschweizer: Troxler; die naturphilosophische, pantheistische,
medizinische Richtung ist ihnen ebenso gemeinsam wie die
gereizte Heftigkeit ihrer Charaktere. Aber dieser glanzvolle Beginn
mit Paracelsus fand keine Fortsetzung. Die schöne Blüte des

Humanismus wurde in der spätem Gegenreformation fast ganz
geknickt. Die meisten Lebens- und Geistesströme ergossen sich
in die Theologie, die dafür einige berühmte Namen ihr eigen
nannte und in der Schweiz eine anerkannte Heimstätte hatte. Um
1650 gab es daneben nur noch wenige Philologen und Aerzte, vor
allem in Basel und Schaffhausen, die dem allgemeinen Geistesleben

dienten. In der Naturforschung stösst man nur auf zwei
Namen von mehr als lokaler Bedeutung: JoostBürgi, der Mitentdecker

der natürlichen Logarithmen und Johann Cysat, dem

man die Auffindung des Orionnebels und einiger anderer
astronomischer Erscheinungen verdankt. Das war wenig im
Vergleich zu den Leistungen eines Jahrhunderts vorher; Bürgi und

Cysat hielten sich ausserdem in der entscheidenden Epoche ihres
Lebens im Auslande auf.

Die Philosophie wurde damals mehr denn je zu einer
Schulwissenschaft und zur mittelalterlichen ancilla theologiae,
sowohl im Protestantismus wie im Katholizismus. An freiem

237



Strömungen fehlte es allerdings nicht, wie der Kampf
des Syllabus controversarum 1662 und die Formula
Consensus 1675 in ihrer Gegenwehr gegen Sozianismus, Amyral-
dianismus, Coccejanismus, Pelagianismus, usw. zeigten. Sie,
gemeinsam mit dem altprotestantischen Rationalismus, wirkten
zusammen, um eine machtvolle Belebung durch eine philosophische
Strömung vorzubereiten: die Lehre des Franzosen Descartes.
Er bedeutete für das Geistesleben im engern Sinne eine machtvolle

Belebung. Vor allem auf dem Gebiete der exakten
Wissenschaften änderte sich das Bild vollständig. Die Schweiz stand

plötzlich in vorderster Linie, nachdem sie ein Jahrhundert vorher

niemanden neben Kepler, Galilei, Bacon, zahlreiche
holländische und englische Gelehrte hatte stellen können. Aber
während in andern Ländern auch die Philosophie Nutzen aus
dieser Neubelebung zog, so blieb er in der Schweiz fast ganz
aus. Dies rührte von dem besonders starken Einfluss der Kirche
her. In der protestantischen Schweiz hatte die Theologie nämlich

eine so feste Stellung errungen wie, ausser in einigen
deutschen Territorien, sonst nirgends; sie war insbesonders aufs

engste mit der Staatsgewalt verknüpft. Diese Stellung hatte
sich noch erhöht, als der dreissigjährige Krieg an den Grenzen
der Schweiz beinahe schadlos vorüberging. Im zeitgenössischen
Denken hatte man diese Gunst des Schicksals vor allem der
Frömmigkeit zugeschrieben; ausserdem beruhte auf der christlichen

Glaubensgemeinschaft manches lebenswichtige politische
Bündnis. Als daher die neue Philosophie, zunächst der Cartesia-
nismus und etwas später die Lehren von Hume, Locke, Spinoza,
Leibniz, Wolff, usw., eindrangen, hatten sie sogleich eine fast
geschlossene Opposition der Kirche gegen sich, da sie mit
zahlreichen dogmatischen und einigen symbolischen Sätzen nicht
übereinstimmten und die Orthodoxie mit Recht nichts Gutes
erwartete. Den typischen und an Symbolkraft kaum übertreffbaren

Fall wies Genf auf, wie er durch Borgeaud's ausgezeichnete
Universitätsgeschichte bekannt geworden ist. Dort hatte der
besonders fähige junge Philosoph Robert Chouet, ein Bürger

der Stadt, seine Wahl zum Universitätsdozenten 166Q
hauptsächlich dem Einsatz seines Onkels zuzuschreiben; die Vénérable

Compagnie hatte gegen diese Wahl eines Cartesianers die
äusserten Mittel angewandt und versucht, einen Anhänger der bis-

238



herigen scholastisch-peripatethischen Richtung ernennen zu
lassen. Schon die frühere aristotelische Lehrweise war, wie bei dieser

Gelegenheit geäussert wurde, nur erlaubt worden, da sie die
am wenigsten gefährliche sei. Chouet übernahm die eidliche
Verpflichtung nur Philosoph zu sein. Aber damit stand er vor
einer schwierigen Aufgabe. Das christliche Dogma bestimmte
das Denken sehr weitgehend. Sinn, Herkunft, Aufgabe des

Menschen, der Heilsplan der Geschichte, die Vorstellung von Engeln
und Tieren, ja selbst astronomische und physikalische
Anschauungen waren entweder durch das wörtliche Zeugnis der
Bibel oder durch die Theologie mehr oder minder verpflichtend
festgelegt. So vorsichtig sich auch in manchen Fragen der Car-
tesianismus ausdrückte und so indifferent sich der Kalvinismus
gegenüber den Naturwissenschaften geäussert hatte,
Konfliktsmöglichkeiten gab es übergenug. Um diesen auszuweichen,
wählte Chouet einen Ausweg. Er beraubte den Cartesianismus
weitgehend jedes metaphysischen Gehaltes und lehrte in seinen

Vorlesungen die ungefährliche Experimentalphysik. Dadurch
blieb er Cartesianer; zugleich blieb der Friede gewahrt und
Chonet wurde sogar ein geschätztes Mitglied der Vénérable
Compagnie. Die Folgen aber waren, da sie innerhalb gewisser
Grenzen für die Eidgenossenschaft insgesamt gelten, von
entscheidendem Einfluss. Das eigentlich Philosophische wurde bei
uns oft gemieden, dagegen empfing die Naturwissenschaft
Impulse von höchster Kraft; besonders auch die Mathematik, der
die Zensur wenig anhaben konnte. Was in den andern Ländern
sich auf die Naturforschung und die Naturphilosophie verteilte,
ergoss sich bei uns konzentriert in die Wissenschaft, die auch
während der folgenden Zeit sorgfältig darauf achtete, durch
spekulative Exkurse mit der Kirche nicht in Konflikt zu geraten.
Aus diesen Gründen erklärt sich vielleicht auch der solide, fachliche

Charakter der schweizerischen Physiker und Mathematiker,

der im Gegensatz zu zahlreichen damaligen Wissenschaftlern

steht.
Aber dies war glücklicherweise nur eine erste und nicht

die beste Phase. Der Geist ist, so heisst es bei Jakob
Burckhardt, ein ewiger Wühler, und seinem notwendigen Gang
Hindernisse entgegenzusetzen ist noch schwieriger als allen
wirtschaftlichen Umwälzungen. Weitsichtig sahen dies manche

239



Theologen, teilweise infolge englischen Einflusses, teilweise
unter der Leitung von Turretini und Osterwald stehend, ein.
Ihnen schien es richtig, bei strengem Festhalten am supranaturalen

Gehalt des Christentums den kirchlichen Glauben mit den

neuen Anschauungen zu verbinden. Sie erwiesen sich unter
Berufung auf manche Kirchenväter und auf Psalmen, sowie die
berühmte Paulusstelle Rom. 1,19—21 der Anschauung der
natürlichen Theologie zugänglich, dass sich nämlich Gott nicht
nur in der Bibel, sondern auch in seinen Werken offenbare. Ein

ewiger Zug menschlicher Gläubigkeit wurde damit wieder
aufgenommen und drang selbst stark in die christliche Hymnologie
ein. Dadurch wurde nun die Beschäftigung mit der Natur zu
einer priesterlichen Angelegenheit. Tatsächlich heisst es auch

in den unter Turretini's Namen herausgegebenen Cogitantes et
Dissertationes theologicae (I, 69), dass alle physikalischen,
anatomischen und astronomischen Schriften nichts anderes seien
als ebensoviele Prinzipien und Voraussetzungen, aus denen die
Wahrheiten sowie Schlussfolgerungen der natürlichen Theologie
hergeleitet werden können, wie dies bei den drei hervorragenden
Naturforschern des 17. Jahrhunderts Ray, Derham, Niewentyt
und andern zu ersehen sei, die mit ihrer Betrachtung die
Existenz und Vollkommenheit Gottes am gewissesten bewiesen
haben. Dieser natürlichen Theologie haben sich nicht nur die meisten

schweizerischen Naturforscher schon zu Beginn oder im
Laufe ihres Lebens angeschlossen, sondern auch zahlreiche
Gebildete, und ihr starker, schöner Glaube, der sich mit dem
christlichen Jenseitsglauben verband, hat ungemein fruchtbar
gewirkt. Er bestimmte das harmonische Verhältnis zwischen den
Wissenschaften und der Kirche, das eigentlich bis zur Gegenwart
bei uns besteht. Es bedeutet dies vor allem einen Gegensatz zu

einigen Perioden der französischen, italienischen und spanischen
Geschichte; aber auch in Deutschland, Holland und England,
wo die Entwicklung am ähnlichsten sich vollzog, wären gewichtige

Abweichungen festzuhalten. — Den eigentümlichsten
Ausdruck fand die neue Anschauung in Scheuchzers Physica

sacra, was die Bibel naturwissenschaftlich dargestellt bedeutet.
Es war nicht das einzige, aber das monumentalste und
erhabenste Werk dieser Art. In ihm versöhnte sich christlicher
Glaube und moderne Wissenschaftlichkeit zu jener Zeit am tief-

240



sten. So sehr diese Versöhnung der Forschung zugute kam, so
stark hinderte sie den philosophischen Zweifel. Und dies ist
denn auch eines der wichtigsten Merkmale der schweizerischen
Philosophen, auf deren einzelne Gestalten nun eingegangen sei.

*

Die aufklärerische Philosophie begann in der Schweiz

mit dem Denken der beiden Cartesianer Robert C h o u e t
(1642—1731) und Jakob Bernoulli, (1654—1705). Dieser

war der Begründer der berühmten mathematischen
Dynastie. Mit der Wahl Chouet's an die Akademie im Jahre
1669 brach eine neue Periode an, deren Wichtigkeit „nur
derjenigen, welche die Reformation hervorgerufen hat, nachsteht".
Er hat „dem Leben von Genf während eines Jahrhunderts seine
wissenschaftliche Richtung und seine Eigenbewegung gegeben"
(Borgeaud). Schon einige Jahre vor 1669 war der Huguenott
de Rodon als Anhänger Gassendi's in die kalvinistische Metropole

eingedrungen und hatte, wenn auch ohne offenen Bruch
mit Aristoteles, dessen Philosophie verteidigt. Gegen diese
materialistische Gefahr setzte sich die Vénérable Compagnie
kategorisch zur Wehr, und es gelang ihr auch, de Rodons Aufnahme
in die Akademie zu hintertreiben. Sie erklärte dabei: „Es ist
zu fürchten, dass eine solche Anstellung zu Parteienbildung, zu
Wirren und Streitigkeiten zwischen den Professoren und den

Studenten, sowie im Volke führt", wogegen sich die aristotelische

Auffassung als „am wenigsten gefährlich" mit den

Satzungen der Kirche vertrage. War es der Vénérable Compagnie
verhältnismässig leicht geworden, dem Materialismus die Stirn
zu bieten, so zog der Cartesianismus durch seine Verbindung
mit konservativen, religiösen Anschauungen, durch seine
vermittelnde Stellung gegenüber manchen Lehren, darunter dem
heliozentrischen Koppernikanismus, und vor allem auch durch den
Rückhalt an der mathematischen Methode leichter ein. Die
nähern Umstände von Chouets Wahl wurden schon dargestellt.
Chouet war eine sehr tätige, vielseitig begabte, aber trotz einer
selbstgewissen Einsicht versöhnliche Natur. Publiziert hat er
wenig. Es ist auch für die Folgezeit charakteristisch, dass er
sich vor allem einigen erkenntnistheoretisch - logischen
Problemen zuwandte und stets den Zusammenhang mit der natur-

16 241



wissenschaftlichen Forschung beibehielt. Diese war für ihn wie
für Spätere das sichere, unangreifbare Fundament. In seinen 1672

erschienenen „Theses logicae" findet man cartesianische
Anschauungen ohne bemerkenswerte Originalität entwickelt. Für
das Geistesleben war es aber von einiger Bedeutung, dass er
Bayle und den spätem Theologen Alphons Turreuni zu Schülern

hatte. Von einer tiefern philosophischen Tätigkeit hielt ihn
wohl auch die spätere Beschäftigung im Staatsdienst ab, wo er
als Gesandter, Staatsrat und Syndic seinem Vaterlande die gröss-
ten Dienste leistete. Sein Nachfolger auf dem philosophischen
Lehrstuhl wurde Antoine Leger, der als Dialektiker und Theolog

hervortrat. Ihn ersetzte später Jean-Antoine Gautier, der
sich wiederum stark an die Naturwissenschaften und die Mathematik,

die er unter Jakob Bernoulli gelehrt hatte, hielt.
Während diese drei Genfer doch in erster Linie schweizerische

oder lokale Bedeutung hatten, war der Einfluss von Jakob
Bernoulli weit grösser. Seine überragende Bedeutung hat er
zwar als Mathematiker; aber seine Werke enthalten auch
philosophisches Gedankengut. Jakob Bernoulli war von seinem Vater

zum Studium der Theologie bestimmt worden und hatte
1671 den Magisterhut der Philosophie erworben; aber seine
unwiderstehliche Neigung galt der „königlichen Wissenschaft".
Auf autodidaktischem Wege erreichte er bald bedeutende Kenntnisse

darin, und es gelang ihm selbst im Lauf der Zeit, mit
Leibniz und Newton wetteifern zu können. Die Zähigkeit und

Eigenwilligkeit, die seinem energischen Charakter entsprachen
und auch in seinen exakten Forschungen zum Ausdruck gelangten,

führten ihn auch als philosophischen Denker zu origineller
Selbständigkeit. Die cartesianische Universalmathematik,

welche alle Vorgänge der Wissenschaften und des menschlichen
Lebens auf rationale und quantitative Vorgänge zurückführen
wollte, fand eine ihrer fruchtbarsten Ausprägungen bei ihm. Im
4. Teil seiner berühmten Wahrscheinlichkeitsrechnung, der den
Titel führt: „Anwendung der vorhergehenden Lehre auf bürgerliche,

sittliche und wirtschaftliche Verhältnisse" machte er den

Versuch, moralische Sätze mit Hülfe von Wahrscheinlichkeitsüberlegungen

zu beweisen. Leider sind die Beweise nur fragmentarisch

ausgeführt. Als unausgesprochenes Axiom besteht dabei

der Satz, dass jenes Handeln klug zu nennen sei, das den

242



höchst erreichbaren Grad der Erfolgswahrscheinlichkeit besitze.
Bemerkenswert ist auch die folgende Forderung: „Weil... nur
selten volle Gewissheit erlangt werden kann, so wollen es die

Notwendigkeit und das Herkommen, dass das, was nur moralisch

gewiss ist, für unbedingt gewiss gehalten wird. Es würde
also nützlich sein, wenn auf Veranlassung der Obrigkeit
bestimmte Grenzen für die moralische Gewissheit festgesetzt
würden, ob zur Erzielung dieser 99/ioo oder 999/iooo verlangt
werden müssen, damit ein Richter nicht parteiisch sein kann,
sondern einen festen Gesichtspunkt hat, welchen er beim Fällen

des Urteils beständig im Auge behält". Auch der jüngere
Bruder von Jakob, Johann I. Bernoulli (1667—1748) war in
erster Linie Mathematiker; an Raschheit der Auffassungsgabe,
vielseitiger Produktion und Geschmeidigkeit übertraf er
seinen Bruder und Lehrmeister. Auch seine Berührung mit der
Philosophie nahm von der exakten Wissenschaft ihren Ausgangspunkt.

Er machte sich die mechanistische Auffassung des

Universums, wie sie durch den Cartesianismus den umfassendsten
Ausdruck gefunden hatte, zu eigen. Der Glaube, dass der ganze
Kosmos durch Stoss und Gegenstoss bewegt werde und die

Ueberzeugung, dass man alle Naturvorgänge auf die Kinematik
zurückführen könne, führte ihn zur Auffindung eines der Physik

angehörenden Gesetzes der virtuellen Verschiebung. In
den „Nouvelles pensées sur le système de Descartes", einer
Schrift, die von der Pariser Akademie 1730 preisgekrönt
wurde, unternahm er den letzten, scharfsinnigen Versuch, die
Wirbeltheorie des französischen Philosophen zu retten. Gegen
die angreifenden Engländer setzte er zum Gegenschlag aus,
indem er auf das Unbefriedigende, das in dem „scholastischen"
Begriff der Gravitation liegt, hinwies. Da erschien ihm die

Durchsichtigkeit und Klarheit der mechanischen Begriffe von
Descartes doch überlegen. Weitet entfernte er sich von der

Naturphilosophie u. a. in den Briefen an Leibniz, in denen er
auf dessen Monadenlehre zu sprechen kam und sie in
entscheidenden Punkten in Frage stellte.

Gingen die beiden Bernoulli nur gelegentlich über die Grenzen

ihres Fachgebietes hinaus, so fand sich im Waadtländer
Pierre de Crousaz (1663—1750) eine andere Natur. Ihm
fehlte die leidenschaftliche, tiefliegende Passion für die Mathe-

243



matik, wie sie die beiden Basler besassen; auch war er weniger
ehrgeizig, sodass er sich nicht fürchtete, durch freimütige
Spekulationen seinen Ruhm zu gefährden. In der Ausbildung war
er mit Jakob Bernoulli verwandt; theologische und mathematische

Studien hatte er getrieben, als er 1685 die philosophische
Dozentur in Lausanne erhielt. Hier wurde er nun Logiker und

Metaphysiker von grosser, etwas breitschweifiger Schöpferkraft.
Von selbständigem Urteil in allen Dingen, wehrte er sich

selbst gegen die Ueberschätzung seiner eigenen cartesianischen

Grundhaltung: „On est devenu Cartésien à la peripateticienne;
on s'est fait un devoir d'admirer Descartes, et de le croire sage
et sensé en tout; c'est ainsi que les anciens égarements ressuscitent

comme les modes". Die wichtigsten Werke de Crousaz's
waren seine „Logik", die 1712 erstmals erschienen war, seine

„Prüfung des alten und modernen Pyrrhonismus", sowie eine
„Abhandlung über das Schöne". Er ist damit der erste
bekannte, moderne Philosoph der Schweiz geworden. Allen Schriften

sind zwei Züge gemeinsam: der unbedingte, echte Kampf
gegen Skeptizismus oder Ungläubigkeit und der lebhafte Einsatz

für die Willensfreiheit. Beide Züge sind auch für die Folgezeit

charakteristisch; eine freie christliche Apologetik findet sich

später bei Albrecht von Haller, Charles Bonnet, Leonhard Euler,
Loys de Cheseaux, usw. Bei der Abwehr eines jeden Determinismus,

der sich noch mehrfach findet, ist unklar, ob es sich um
die Gegenwehr gegen die kalvinistische Prädestinationslehre
handelt oder um die Folge des demokratischen Freiheitsbegriffes.

Jedenfalls lehnen Crousaz und seine Nachfolger die
fatalistische Anschauung ab, und für den Waadtländer bildet sie die
Hauptursache, weshalb Spinoza und Leibniz so scharf
zurückgewiesen werden. Noch schärfer wird der Kampf natürlich
gegen Montaigne, Charron, Bayle; aber auch Descartes wird
nicht verschont, wo er sich gegen die beiden Fundamente des

Crousaz'schen Glaubens vergeht.
Bereits einer jüngern Generation gehörten Leonhard Euler

(1707—1783) aus Basel und Johann Heinrich Lambert
(1728—1777) aus Mülhausen1) an. Beide waren leuchtende

Die schweizerische Zugehörigkeit Lamberts ergibt sich nicht nur aus

der damaligen Verbindung Mühlhausens mit der Schweiz, sondern vor
allem aus der eigenen Bezeichnung Lamberts als „Mulhusino-Helveticus".

244



Sterne am mathematischen Himmel; Euler zählt selbst zu den

hellsten, die je dort gestanden. Aber wie Leibniz verfolgten
sie die vielseitigsten Interessen, die in ihrer verstandesmächtigen
Entfaltung zur Universalgelehrsamkeit führten. Sie glichen freilich

nicht mehr dem „uomo universale" der Renaissance,
dessen gefühlvolle Gedankenwelt und lebhafte Intuition von
der Harmonie des Makro- und Mikrokosmos erfüllt war.
Kritischer Geist, Intellekt und Wissen waren umfassender
und tiefer geworden. Euler war eine künstlerische, ungeheuer
leicht produzierende Natur; das zähe Grübeln Lamberts, das

sich gerade in einem Teil seiner philosophischen Schriften
findet, lag ihm nicht. So konnte von einem guten Kenner Eulers
behauptet werden, dass ihm die metaphysche Ader überhaupt
gefehlt habe; während man Lambert „einen Phantasten der

Logik (im guten Sinne des Wortes) und einen Enthusiasten des
Masses und der symmetrischen Ordnung" genannt hat. Beides
ist übertrieben. Doch ist richtig, dass von Euler nur philosophische

Abhandlungen und Briefe vorliegen; von Lambert aber
zwei ausgezeichnete systematische Darstellungen: „Neues Or-
ganon oder Gedanken über die Erforschung und Bezeichnung des
Wahren und dessen Unterscheidung von Irrtum und Schein.

„Leipzig 1764" und „Anlage zur Architektonik oder Theorie
des Einfachen und Ersten in der philosophischen und mathematischen

Erkenntnis. Riga 1771". Lamberts Ziel war, gegenüber
Aristoteles eine neue Logik in Analogie zur Euklid'schen
Methode zu schaffen, die dann auf die Metaphysik anwendbar
würde. Er wollte die Gewissheit, die dem demonstrativen
Verfahren innewohnte, zur Grundlage allen Denkens machen. Er
lobte deshalb Wolff, dass er damit begonnen und tadelte ihn
dass er das Verfahren nicht wirklich durchgeführt habe. Man

mag heute oft über diese Leistung lächeln; bewundernswürdig
bleibt sie, ausser einigen Absonderlichkeiten, doch als
grossartiger Versuch eines sinnreichen Mannes. Mutig war auch,
dass er an den geheiligten Gegensatz von Qualität und Quantität

zu rühren wagte, ohne Materialist zu sein: „Die wahren
itinera Eigenschaften sind noch viel zu unbekannt, als dass an

eine ächte Theorie gedacht werden kann. In den meisten Fällen,
wo das Wort gebraucht wird, zeigt man dadurch höchstens

245



nur ein Gemisch von Qualitäten, Verhältnissen und Verbindungen,

nicht aber einzelne und wahre Qualitäten an".
Lamberts und Eulers bedeutsamstes Verdienst war aber der

Einfluss, den sie auf Kant ausübten, vor allem auf die mittlere

Periode seines Schaffens. Lambert hat den Begriff des

Apriori — im Gegensatz zu dem herrschenden Psychologismus

— rein logisch und erkenntnistheoretisch zu fassen
versucht. Dabei verstand er unter aprioristischer Erkenntnis diejenige,

die nicht durch die Erfahrung begründet ist, sondern
ähnlich den mathematischen Axiomen am Anfang des Denkens
steht. Es ist dann Aufgabe der Metaphysik, aus solchen Elementen

ihr Begriffssystem aufzubauen. Weniger auf methodologischem

als erkenntnistheoretischem Gebiet lagen die Anregungen,

die Euler Kant gab. Es handelte sich einmal um die Lehre
vom absoluten Raum und von der absoluten Zeit. Im Anschluss
an Euler hat der Königsberger Philosoph die Anschauung
vertreten, dass „der absolute Raum unabhängig von dem Dasein
aller Materie sei und selbst als der erste Grund der »Möglichkeit

ihrer Zusammensetzung eine eigene Realität habe". Auch
in der Grundanschauung von der Materie herrschte weitgehende
Uebereinstimmung. Kant lehnte nach Eulers Vorbild eine besondere

Trägheitskraft ab, im Gegensatz zu Baumgarten und Wolff.
Noch wichtiger war, dass Kant das Fundament des schweizerischen

Denkers übernahm, wonach die Physik als Prüfstein der
Metaphysik zu verwenden sei1).

Für die Naturphilosophie im Allgemeinen bedeuteten sowohl
Lamberts „Kosmologische Briefe", worin er der Kant-Laplace-
schen Hypothese der Himmelsmechanik nahe kam, wie Eulers
„Briefe an eine deutsche Prinzessin" eine wertvolle Bereicherung.

Sie enthielten klare, etwas populäre Erörterungen über
die damaligen Grundlagen und Gesetze der exakten
Wissenschaften. Bezeichnend waren bei Euler die ausgedehnten religiösen

Betrachtungen.
Ein Zeitgenosse Eulers und Lamberts, der ebenfalls der exakten

Wissenschaft diente, war der weltmännische Eklektiker
Nikolas Béguelin (1714—1789), der aus dem Berner Jura
stammte. Mit den mannigfaltigsten Interessen begabt, ist er hier

J) Vgl. dazu die vorzügliche, geistvolle Schrift von Prof. A. Speiser :

„Leonhard Euler und die deutsche Philosophie". 1934.

246



zu erwähnen wegen seinem interessanten Versuch,
erkenntnistheoretische Anschauungen von Leibniz und Newton zu
versöhnen.

So bezeichnend die streng rationale und meist auf mathematische

Prinzipien zurückgehende Philosophie für das 18.

Jahrhundert war, so trat sie doch in der zweiten Jahrhunderthälfte
zurück. Der seismographisch empfindliche Diderot prophezeite
damals richtig, dass die Herrschaft der Mathematik in Hinblick
auf das spekulative Denken zu Ende gehe. Die glanzvolle
Entwicklung der beobachtenden und experimentellen Naturwissenschaften

begannen auf das Denken einen stärkern Einfluss
auszuüben. Die aufblühende Kultur und Kulturgeschichte, die
zunehmende Lösung des Individuums aus den überlieferten Banden

verlangten nach Staats-, kultur- und geschichtsphilosophi-
schen Werken.

Staatsphilosophische Betrachtungen schrieben die beiden
Naturforscher Albrecht von Haller (1708—1777) und Charles

Bonnet (1720—1793). Von Haller wurde mit Erfolg
gezeigt, dass er bei Gelegenheit philosophisch dachte; man kann
seine Gelegenheitsäusserungen auch systematisch ordnen; von
einer vorsätzlichen Systematik kann aber keine Rede sein. Ja,

er scheint darüber keine hohe Meinung gehabt zu haben.
Wenigstens äusserte er einmal: „Bequemere Sternrohre, rundere
Glastropfen, richtigere Abteilungen eines Zolles, Spritzen und
Messer taten mehr zur Vergrösserung des Reiches der Wissenschafter

als der schöpferische Geist des Descartes, als der Vater

der Ordnung, Aristoteles, als der belesene Gassendi "
Er selbst wirkte aber bedeutungsvoll auf den Gang der Psychologie

und Philosophie ein durch seine Irritabilitätslehre.
Ein spekulatives Talent besass dagegen Hallers Freund Bonnet.

Sein Leben teilte sich in der Beschäftigung eines
Insektenforschers und eines meditierenden Denkers. In seinem 1748
entworfenen „Essai de psychologie ou Considération sur les
opérations de l'âme" betrachtete er die Sinnesempfindungen als die

psychischen Reaktionen gegen äussere Einwirkung. Die psychischen

Funktionen selbst erschienen ihm durch Nervenbewegungen

bedingt. Da mit dieser mechanischen oder „Fibernpsychologie"

die religiöse Anschauung der Weiterexistenz der Seele

gefährdet war, führte er in einem andern Werke „La palin-

247



génésie philosophique ou Idées sur l'état passé et sur l'état
futur des êtres vivants" aus, wie die Fortdauer der intelle-
giblen Substanz durch einen wieder auferstehenden Leib zu denken

sei. Mit dieser Lehre übte er einen namhaften Einfluss auf
die deutsche Psychologie seiner Zeit aus.

Auch an der dritten, spätem Geistesbewegung des

Jahrhunderts, in der die Geschichte, die Persönlichkeit und das

Gefühl in den Vordergrund traten, hatte die Schweiz ihren
Anteil. Ihre Vertreter waren allerdings denkbar verschieden,
sowohl der Bedeutung wie der Eigenart nach. Zu ihnen zählte
als der einflussreichste aller Kulturphilosophen Jean Jacques
Rousseau (1712—1778); dann die beiden Geschichtsphilosophen

Jakob Wegelin (1721 —1791) aus St. Gallen und
Jakob Iselin (1728—1782) aus Basel; endlich die beiden
bekannten Schriftsteller: Caspar Lavater (1741 — 1801 der in
starker Abhängigkeit von Bonnet stand, und der Aesthetiker
Johann Georg Sulzer (1720—1779).

Wie sehr verschieden diese Denker von den vorher genannten

waren, ergibt sich am besten aus einer Gegenüberstellung
des „Traité du Beau" von de Crousaz mit Sulzers „Allgemeine
Theorie der schönen Künste" (1771 ff.) Den fünf rationalen
Prinzipien von de Crousaz stand nun die Superiorität des

Gefühls, das sich über das Angenehme und Unangenehme, Gefallen
und Missbilligung ausspricht, gegenüber. Der Psychologie der
künstlerischen Produktion wurde ein entscheidender Raum
gewährt. Es wurde weniger Wert auf erkenntnistheoretische
Grundlegung als auf historische Beobachtung gelegt. Immerhin

verleugnete aber auch Sulzer die Rationalität, die er unter
der Einwirkung von Leibniz'schem und Wolff'schem Gedankengut

empfangen hatte, nicht. Gemeinsam ist de Crousaz und Sulzer

der Hang zum Moralisieren. Sulzer ging so weit, den Wert
der schönen Künste von der Moral abhängig zu maqhen.

Fast ganz vom Historischen ging Wegelin aus, der trotz
seines schwerfälligen Wesens ein geschätztes Mitglied der
Berliner Akademie wurde. Er war der eigentliche schweizerische
Universalhistoriker des 18. Jahrhunderts. Aber er ging über
die Geschichtsschreibung hinaus, indem er so tiefliegende
Probleme wie „historische Wahrscheinlichkeit", „der periodische
Lauf der Begebenheiten" usw. systematisch und etwas ermü-

248



dend behandelte. Gelegentlich wird man an Buckle's rationale
Geschichtsauffassung erinnert, während sein Ziel wohl
„weltgeschichtliche Betrachtungen" gewesen wären. Dazu fehlte ihm
zwar nicht das Talent — wohl aber das Genie.

Schon fast zur Popularphilosophie muss man I s e 1 i n s edle
„Geschichte der Menschheit" zählen. Von typischer Bedeutung
war die darin ausgesprochene Wandlung vom frühern
Kulturpessimismus zum optimistischen, moralischen Entwicklungsglauben

seiner Zeit.
Die Erwähnung einiger hervorstechender Denker lässt kaum

ahnen, wie intensiv die grossen Anregungen des Jahrhunderts
auf die gebildete Schweiz, ja die eidgenössische Kultur
insgesamt einwirken. Man blättere einmal den „Mercure Suisse",
die zeitgenössischen Briefwechsel oder Paul Wernle's Geschichte
des schweizerischen Protestantismus im 18. Jahrhundert durch,
um zu sehen, wie ungemein verbreitet die Lektüre von Locke

war, welch starken Einfluss Leibniz, Wolff und vor allem die
französischen Aufklärer hatten. Im kleinen Kreis unterhielt
man sich darüber, und ein zahlreiches literarisch-philosophisches

Schrifttum legt heute noch Zeugnis davon ab; aber
auffallend wenige Schriften haben die Zeiten überdauert. Dort
wird man auch finden, dass mehrere Westschweizer (Barbey-
rac, Burlamaqui, de Vattel, Rousseau usw.) Teil hatten an der
grössten philosophischen Tat des Protestantismus: der
Ausbildung des Naturrechtes. Freilich, mit Pufendorf, Grotius usw.
konnte niemand wetteifern. Auch eine Ethik von persönlichem,
systematischem Gehalt ist nicht geschaffen worden.

Umso reicher, fruchtbarer war dafür die pädagogische
Provinz. Hier erlangte die Schweiz schon seit de Crousaz eine

ausgezeichnete Stellung. Der Ruf der Erzieher war oft dem
Ruhm ihrer Soldaten in früherer Zeit vergleichbar. Wenn man
an die lange Reihe pädagogischer Vorschläge und Werke (Rousseau,

Iselin, Planta, Fellenberg, Sulzer, Heidegger, Leonhard
Usteri, Bonstetten, usw.) denkt, so scheint es, als ob
Pestalozzis Genie schon längst in der Eidgenossenschaft heimisch
gewesen wäre und bei ihm nur die höchste Entfaltung erfahren

hätte.
Dieser allgemeinen Regsamkeit entsprach aber keine Spitze.

Trotzdem sind die schweizerischen Philosophen oder philosophi-

249



sehen Denker von europäischer Bedeutung geworden. Allerdings
nicht als grosse schöpferische Gestalter, sondern als Vermittler.

Auf diese im besten Sinne schweizerische Seite wurde noch

wenig hingewiesen. Für diese Vermittlungstätigkeit kamen ihnen
drei Eigenschaften, die sie fast ohne Ausnahmen besassen, zu

statten: ihre konservative, religiöse Anschauung, welche dem

allgemeinen Zeitgeist meist besser entsprach als revolutionäre
Verkündigungen, dann ihre solide, vom Fachstudium ausgehende

philosophische Beschäftigung, und drittens ihre
Unabhängigkeit von nationalen Richtungen. So gehörten mehrere
Schweizer zu den ersten, welche die Tiefe der newtonianischen
Naturphilosophie erkannten und vor Voltaire dem Kontinent
nahezubringen versuchten. (Als dann später der Newtonianismus
einen beinahe überschwenglichen Sieg feierte, hatten sie dagegen

die Besonnenheit, auf die Grösse von Descartes und Leibniz

hinzuweisen und sich oft wieder zu ihnen zu bekennen).
Vor allem aber wichtig wurde ihre Tätigkeit an der Petersburger

und Berliner Akademie. An beiden Orten halfen sie der
Aufklärungsphilosophie, teilweise durch die Art ihrer
Facharbeiten, teilweise als Sprecher der neuen Zeit, zum Durchbruch.

Friderizianischer und schweizerischer Geist gingen dabei

jene seltsame und doch natürliche Vereinigung ein, der für
die vorkantianische Epoche bezeichnend wurde. Nach Deutschland

wurden sie, wie Harnack feststellt, in erster Linie berufen,

weil ihnen sowohl das französische wie englische
Aufklärungsdenken vertraut war und sie es in deutscher Sprache
vermitteln konnten. Trotzdem war dieses hohe Verdienst nicht das

höchste. Die Pionierarbeit der grossen und kleinen schweizerischen

Philosophen kam doch dem Lande selbst am meisten zu-
gut. Im grossen Wandel der Zeiten führten sie den Kampf für
neue grosse Ideale, für die geistige Befreiung der Menschheit.
Wie .stets bei bedeutsamen Umwälzungen wurden alte Werte
zerstört; aber diesmal in seltenem Ausmass neue fruchtbare
Kräfte entbunden und gezeugt. Wenn im 18. Jahrhundert die

Eidgenossenschaft ein unvergleichlicher Kulturbereich wurde,
wenn man damals nicht wusste, ob die Epoche reicher an Schönheit

oder Geist war (Fritz Ernst), wenn ein neues Lebensrecht
das Dasein der Schweiz erfüllte, dann hatten die schweizerischen

Philosophen ihren wichtigen Anteil daran.

250


	Gibt es eine schweizerische Philosophie?

