Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 4

Artikel: Gibt es eine schweizerische Philosophie?
Autor: Fueter, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759051

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gibt es eine schweizerische Philosophie?
Ein Blick auf die Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts

von Eduard Fueter.

Unser Land scheint so arm an Philosophen zu sein wie an

edlen Erzen. Man muss schon mit einiger Miihe nach den
verborgenen Adern graben, um etwas zu erschiirfen. Und dann
geschieht es meist, dass man das philosophische Gold nur ver-
bunden mit andern, wenn auch keineswegs unedlen Stoffen fin-
det. Man denke nur etwa an Gestalten des 19. Jahrhunderts wie
Bachofen und Burckhardt und an das Wort des letztern, dass
er nur in den Vorhof des philosophischen Tempels vorgedrungen
sei. Beide hatten den Willen nur unter der Tarnkappe wis-
senschaftlicher Akribie die Gottin der Weisheitsliebe zu empfan-
gen und davon Zeugnis abzulegen. Woher kommt es nun, dass
die Schweiz auf der philosophischen Wandkarte beinahe ein
weisses (Gebiet, eine terra incognita ist? Warum hat die miitter-
liche Eidgenossenschaft ihre Kinder so freigiebig mit allen Ga-
ben der Theologie, der verschiedenen Wissenschaften, der Poe-
sie und Prosa, der Technik der Kriegskunst und der Politik ver-
sehen, aber das philosophische Talent so sparsam verwaltet?
Eine Antwort darauf ist nicht leicht und auch nicht sicher zu
geben. Meist wird angenommen, dass das schweizerische Natu-
rell eben unphilosophisch sei, dass unserer ,,Rasse’” die spekula-
tiv-metaphysche Begabung fehle wie den Fischen die Fliigel.
Dies ist nicht ausgeschlossen, aber es bleibt doch die Feststel-
lung, dass die deutsche Schweiz blutmissig dhnlich konstituiert
ist wie das tiberreich mit Philosophen gesegnete Siiddeutschland.
Ausserdem muss der Historiker doch bei solchen Feststellungen
ein grosser Zweifler sein. Es ist sein Beruf zu fragen, ob nicht
bestimmte geschichtliche Vorgidnge Begabungen unter-
driickt, andere begiinstigt haben. Wenn auch blutmissige und
nicht weiter zu erforschende priahistorische Herkiinfte eine grosse
Rolle spielen konnen, so zeigt sich doch andererseits, dass die
Natur eine verschwenderische Herrin ist und die Begabungen
vielseitig anlegt. Tatsiachlich beweist der historische Verlauf der
Landesgeschichte auch, dass es an philosophischen Begabungen
nicht gefehlt hat und dass sie auch hiufig zum Keimen, seltener

236



zum Blithen kamen. Die folgende Darstellung mochte diese An-
schauung fiir eine besondere Epoche erhidrten und mit einem
Ueberblick auf die vorangehende Geistesgeschichte als notwen-
dige Voraussetzung beginnen.

Erasmus prophezeite 1517, dass die Schweiz sich anschicke,
ihren militarischen Ruhm mit glorreichen Studien zu verbinden.
Er hatte recht. Gerade damals war der Wendepunkt, in dem
sich das ,,Hirten- und Soldatenvolk” zu einer Kulturnation ver-
wandelte, und schon in wenig Jahren war sein geistlich-geistiger
Einfluss bedeutender als sein politisch-kriegerischer. Ausser den
Reformatoren, in denen sich tiefes Nachdenken iiber die letzten
Fragen religios dusserte, fehlte auch ein grosser Philosoph nicht:
Paracelsus, der die Naturphilosophie in Deutschland und
in deutscher Sprache begriindete. Wenn auch sein unruhiges Le-
ben, wic dasjenige fast aller schweizerischen Philosophen, nur
zum kleinen Teil auf heimatlicher Erde verlief, so war er doch
unstreitig ein Eidgenosse nach Herkunft und innerstem Wesen.
Auffallend ist oft die Aehnlichkeit mit einem spitern Inner-
schweizer: Troxler; die naturphilosophische, pantheistische, me-
dizinische Richtung ist ihnen ebenso gemeinsam wie die ge-
reizte Heftigkeit ihrer Charaktere. Aber dieser glanzvolle Beginn
mit Paracelsus fand keine Fortsetzung. Die schone Bliite des
Humanismus wurde in der spitern Gegenreformation fast ganz
geknickt. Die meisten Lebens- und Geistesstrome ergossen sich
in die Theologie, die dafiir einige berithmte Namen ihr eigen
nannte und in der Schweiz eine anerkannte Heimstitte hatte. Um
1650 gab es daneben nur noch wenige Philologen und Aerzte, vor
allem in Basel und Schaffhausen, die dem allgemeinen Geistes-
leben dienten. In der Naturforschung stésst man nur auf zwei Na-
men von mehr als lokaler Bedeutung: JoostBiirgi, der Mitent-
decker der natiirlichen Logarithmen und Johann Cysat, dem
man die Auffindung des Orionnebels und einiger anderer astro-
nomischer Erscheinungen verdankt. Das war wenig im Ver-
gleich zu den Leistungen eines Jahrhunderts vorher; Biirgi und
Cysat hielten sich ausserdem in der entscheidenden Epoche ihres
Lebens im Auslande auf.

Die Philosophie wurde damals mehr denn je zu einer
Schulwissenschaft und zur mittelalterlichen ancilla theologiae,
sowohl im Protestantismus wie im Katholizismus. An freiern

237



Stromungen fehlte es allerdings nicht, wie der Kampf
des Syllabus controversarum 1662 und die Formula Con-
sensus 1675 in ihrer Gegenwehr gegen Sozianismus, Amyral-
dianismus, Coccejanismus, Pelagianismus, usw. zeigten. Sie, ge-
meinsam mit dem altprotestantischen Rationalismus, wirkten zu-
sammen, um eine machtvolle Belebung durch eine philosophische
Stromung vorzubereiten: die Lehre des Franzosen Descartes.
Er bedeutete fiir das Geistesleben im engern Sinne eine macht-
volle Belebung. Vor allem auf dem Gebiete der exakten Wissen-
schaften dnderte sich das Bild vollstindig. Die Schweiz stand
plotzlich in vorderster Linie, nachdem sie ein Jahrhundert vor-
her niemanden neben Kepler, Galilei, Bacon, zahlreiche hol-
lindische und englische Gelehrte hatte stellen koénnen. Aber
wihrend in andern Liandern auch die Philosophie Nutzen aus
dieser Neubelebung zog, so blieb er in der Schweiz fast ganz
aus. Dies rithrte von dem besonders starken Einfluss der Kirche
her. In der protestantischen Schweiz hatte die Theologie nam-
lich eine so feste Stellung errungen wie, ausser in einigen deut-
schen Territorien, sonst nirgends; sie war insbesonders aufs
engste mit der Staatsgewalt verkniipft. Diese Stellung hatte
sich noch erhoht, als der dreissigjihrige Krieg an den Grenzen
der Schweiz beinahe schadlos voriiberging. Im zeitgendssischen
Denken hatte man diese Gunst des Schicksals vor allem der
Frommigkeit zugeschrieben; ausserdem beruhte auf der christli-
chen Glaubensgemeinschaft manches lebenswichtige politische
Biindnis. Als daher die neue Philosophie, zunichst der Cartesia-
nismus und etwas spéter die Lehren von Hume, Locke, Spinoza,
Leibniz, Wolff, usw., eindrangen, hatten sie sogleich eine fast
geschlossene Opposition der Kirche gegen sich, da sie mit zahl-
reichen dogmatischen und einigen symbolischen Sitzen nicht
iibereinstimmten und die Orthodoxie mit Recht nichts Gutes
erwartete. Den typischen und an Symbolkraft kaum iibertreffba-
ren Fall wies Genf auf, wie er durch Borgeaud’s ausgezeichnete
Universitatsgeschichte bekannt geworden ist. Dort hatte der
besonders fihige junge Philosoph Robert Chouet, ein Biir-
ger der Stadt, seine Wahl zum Universititsdozenten 1669 haupt-
siachlich dem Einsatz seines Onkels zuzuschreiben; die Vénérable
Compagnie hatte gegen diese Wahl eines Cartesianers die aus-
sersten Mittel angewandt und versucht, einen Anhinger der bis-

238



herigen scholastisch-peripatethischen Richtuig ernennen zu las-
sen. Schon die frithere aristotelische Lehrweise war, wie bei die-
ser Gelegenheit gedussert wurde, nur erlaubt worden, da sie die
am wenigsten gefihrliche sei. Chouet tibernahm die eidliche
Verpflichtung nur Philosoph zu sein. Aber damit stand er vor
einer schwierigen Aufgabe. Das christliche Dogma bestimmte
das Denken sehr weitgehend. Sinn, Herkunft, Aufgabe des Men-
schen, der Heilsplan der Geschichte, die Vorstellung von Engeln
und Tieren, ja selbst astronomische und physikalische An-
schauungen waren entweder durch das wortliche Zeugnis der
Bibel oder durch die Theologie mehr oder minder verpflichtend
festgelegt. So vorsichtig sich auch in manchen Fragen der Car-
tesianismus ausdriickte und so indifferent sich der Kalvinismus
gegeniiber den Naturwissenschaften geaussert hatte, Konflikts-
moglichkeiten gab es iibergenug. Um diesen auszuweichen,
wahlte Chouet einen Ausweg. Er beraubte den Cartesianismus
weitgehend jedes metaphysischen Gehaltes und lehrte in seinen
Vorlesungen die ungefihrliche Experimentalphysik. Dadurch
blieb er Cartesianer; zugleich blieb der Friede gewahrt und
Chonet wurde sogar ein geschitztes Mitglied der Vénérable
Compagnie. Die Folgen aber waren, da sie innerhalb gewisser
Grenzen fiir die Eidgenossenschaft insgesamt gelten, von ent-
scheidendem Einfluss. Das eigentlich Philosophische wurde bei
uns oft gemieden, dagegen empfing die Naturwissenschaft Im-
pulse von hochster Kraft; besonders auch die Mathematik, der
die Zensur wenig anhaben konnte. Was in den andern Léndern
sich auf die Naturforschung und die Naturphilosophie verteilte,
ergoss sich bei uns konzentriert in die Wissenschaft, die auch
wahrend der folgenden Zeit sorgfiltig darauf achtete, durch
spekulative Exkurse mit der Kirche nicht in Konflikt zu geraten.
Aus diesen Griinden erklirt sich vielleicht auch der solide, fach-
liche Charakter der schweizerischen Physiker und Mathemati-
ker, der im Gegensatz zu zahlreichen damaligen Wissenschaft-
lern steht.

Aber dies war gliicklicherweise nur eine erste und nicht
die beste Phase. Der Geist ist, so heisst es bei Jakob
Burckhardt, ein ewiger Wiihler, und seinem notwendigen Gang
Hindernisse entgegenzusetzen ist noch schwieriger als allen
Wirtschaftlichen Umwilzungen. Weitsichtig sahen dies manche

239



Theologen, teilweise infolge englischen Einflusses, teilweise
unter der Leitung von Turretini und Osterwald stehend, ein.
Ihnen schien es richtig, bei strengem Festhalten am supranatu-
ralen Gehalt des Christentums den kirchlichen Glauben mit den
neuen Anschauungen zu verbinden. Sie erwiesen sich unter Be-
rufung auf manche Kirchenviter und auf Psalmen, sowie die
berithmte Paulusstelle Rém. 1,19—21 der Anschauung der na-
tiirlichen Theologie zuginglich, dass sich ndmlich Gott nicht
nur in der Bibel, sondern auch in seinen Werken offenbare. Ein
ewiger Zug menschlicher Gliaubigkeit wurde damit wieder auf-
genommen und drang selbst stark in die christliche Hymnologie
ein. Dadurch wurde nun die Beschiftigung mit der Natur zu
einer priesterlichen Angelegenheit. Tatsachlich heisst es auch
in den unter Turretini’s Namen herausgegebenen Cogitantes et
Dissertationes theologicae (I, 69), dass alle physikalischen, ana-
tomischen und astronomischen Schriften nichts anderes seien
als ebensoviele Prinzipien und Voraussetzungen, aus denen die
Wahrheiten sowie Schlussfolgerungen der natiirlichen Theologie
hergeleitet werden konnen, wie dies bei den drei hervorragenden
Naturforschern des 17. Jahrhunderts Ray, Derham, Niewentyt
und andern zu ersehen sei, die mit ihrer Betrachtung die Exi-
stenz und Vollkommenheit Gottes am gewissesten bewiesen ha-
ben. Dieser natiirlichen Theologie haben sich nicht nur die mei-
sten schweizerischen Naturforscher schon zu Beginn oder im
Laufe ihres Lebens angeschlossen, sondern auch zahlreiche Ge-
bildete, und ihr starker, schoner Glaube, der sich mit dem
christlichen Jenseitsglauben verband, hat ungemein fruchtbar ge-
wirkt. Er bestimmte das harmonische Verhiltnis zwischen den
Wissenschaften und der Kirche, das eigentlich bis zur Gegenwart
bei uns besteht. Es bedeutet dies vor allem einen Gegensatz zu
einigen Perioden der franzosischen, italienischen und spanischen
Geschichte; aber auch in Deutschland, Holland und England,
wo die Entwicklung am &dhnlichsten sich vollzog, wiren gewich-
tige Abweichungen festzuhalten. — Den eigentiimlichsten Aus-
druck fand die neue Anschauung in Scheuchzers Physica
sacra, was die Bibel naturwissenschaftlich dargestellt bedeutet.
Es war nicht das einzige, aber das monumentalste und erha-
benste Werk dieser Art. In ihm versohnte sich christlicher
Glaube und moderne Wissenschaftlichkeit zu jener Zeit am tief-

240



sten. So sehr diese Versohnung der Forschung zugute kam, so
stark hinderte sie den philosophischen Zweifel. Und dies ist
denn auch eines der wichtigsten Merkmale der schweizerischen
Philosophen, auf deren einzelne Gestalten nun eingegangen sei.

k

Die aufklirerische Philosophie begann in der Schweiz
mit dem Denken der beiden Cartesianer Robert Chouet
(1642—1731) und Jakob Bermoulli, (1654—1705). Die-
ser war der Begriinder der berithmten mathematischen Dy-
nastie. Mit der Wahl Chouet’s an die Akademie im Jahre
1669 brach eine neue Periode an, deren Wichtigkeit ,nur der-
jenigen, welche die Reformation hervorgerufen hat, nachsteht”.
Er hat ,,dem Leben von Genf wihrend eines Jahrhunderts seine
wissenschaftliche Richtung und seine Eigenbewegung gegeben”
(Borgeaud). Schon einige Jahre vor 1660 war der Huguenott
de Rodon als Anhdnger Gassendi’s in die kalvinistische Metro-
pole eingedrungen und hatte, wenn auch ohne offenen Bruch
mit Aristoteles, dessen Philosophie verteidigt. Gegen diese ma-
terialistische Gefahr setzte sich die Vénérable Compagnie kate-
gorisch zur Wehr, und es gelang ihr auch, de Rodons Aufnahme
in die Akademie zu hintertreiben. Sie erklarte dabei: ,,Es ist
zu fiirchten, dass eine solche Anstellung zu Parteienbildung, zu
Wirren und Streitigkeiten zwischen den Professoren und den
Studenten, sowie im Volke fiihrt”, wogegen sich die aristote-
lische Auffassung als ,,am wenigsten gefihrlich” mit den Sat-
zungen der Kirche vertrage. War es der Vénérable Compagnie
verhidltnismissig leicht geworden, dem Materialismus die Stirn
zu bieten, so zog der Cartesianismus durch seine Verbindung
mit konservativen, religiosen Anschauungen, durch seine ver-
mittelnde Stellung gegeniiber manchen Lehren, darunter dem
heliozentrischen Koppernikanismus, und vor allem auch durch den
Ritckhalt an der mathematischen Methode leichter ein. Die na-
hern Umstinde von Chouets Wahl wurden schon dargestellt.
Chouet war eine sehr titige, vielseitig begabte, aber trotz einer
selbstgewissen Einsicht versohnliche Natur. Publiziert hat er
wenig. Es ist auch fiir die Folgezeit charakteristisch, dass er
sich vor allem einigen erkenntnistheoretisch-logischen Pro-
blemen zuwandte und stets den Zusammenhang mit der natur-

10 241



wissenschaftlichen Forschung beibehielt. Diese war fiir ihn wie
fiir Spitere das sichere, unangreifbare Fundament. In seinen 1672
erschienenen ,,Theses logicae” findet man cartesianische An-
schauungen ohne bemerkenswerte Originalitit entwickelt. Fir
das Geistesleben war es aber von einiger Bedeutung, dass er
Bayle und den spitern Theologen Alphons Turreuni zu Schit-
lern hatte. Von einer tiefern philosophischen Tatigkeit hielt ihn
wohl auch die spitere Beschiftigung im Staatsdienst ab, wo er
als Gesandter, Staatsrat und Syndic seinem Vaterlande die gross-
ten Dienste leistete. Sein Nachfolger auf dem philosophischen
Lehrstuhl wurde Antoine Leger, der als Dialektiker und Theo-
log hervortrat. Ihn ersetzte spiter Jean-Antoine Gautier, der
sich wiederum stark an die Naturwissenschaften und die Mathe-
matik, die er unter Jakob Bernoulli gelehrt hatte, hielt.
Wihrend diese drei Genfer doch in erster Linie schweizerische
oder lokale Bedeutung hatten, war der Einfluss von Jakob Ber-
noulli weit grosser. Seine iiberragende Bedeutung hat er
zwar als Mathematiker; aber seine Werke enthalten auch philo-
sophisches Gedankengut. Jakob Bernoulli war von seinem Va-
ter zum Studium der Theologie bestimmt worden und hatte
1671 den Magisterhut der Philosophie erworben; aber seine
unwiderstehliche Neigung galt der ,koniglichen Wissenschaft”.
Auf autodidaktischem Wege erreichte er bald bedeutende Kennt-
nisse darin, und es gelang ihm selbst im Lauf der Zeit, mit
Leibniz und Newton wetteifern zu koénnen. Die Zihigkeit und
Eigenwilligkeit, die seinem energischen Charakter entsprachen
und auch in seinen exakten Forschungen zum Ausdruck gelang-
ten, fithrten ihn auch als philosophischen Denker zu originel-
ler Selbstindigkeit. Die cartesianische Universalmathematik,
welche alle Vorginge der Wissenschaften und des menschlichen
Lebens auf rationale und quantitative Vorginge zuriickfiithren
wollte, fand eine ihrer fruchtbarsten Ausprigungen bei ihm. Im
4. Teil seiner berithmten Wahrscheinlichkeitsrechnung, der den
Titel fithrt: ,,Anwendung der vorhergehenden Lehre auf biirger-
liche, sittliche und wirtschaftliche Verhidltnisse” machte er den
Versuch, moralische Sitze mit Hiilfe von Wahrscheinlichkeits-
iiberlegungen zu beweisen. Leider sind die Beweise nur fragmen-
tarisch ausgefiihrt. Als unausgesprochenes Axiom besteht da-
bei der Satz, dass jenes Handeln klug zu nennen sei, das den

242



hochst erreichbaren Grad der Erfolgswahrscheinlichkeit besitze.
Bemerkenswert ist auch die folgende Forderung: ,,Weil... nur
selten volle Gewissheit erlangt werden kann, so wollen es die
Notwendigkeit und das Herkommen, dass das, was nur mora-
lisch gewiss ist, fiir unbedingt gewiss gehalten wird. Es wiirde
also niitzlich sein, wenn auf Veranlassung der Obrigkeit be-
stimmte Grenzen fiir die moralische Gewissheit festgesetzt
wiirden, ob zur Erzielung dieser /100 oder /1000 verlangt
werden miissen, damit ein Richter nicht parteiisch sein kann,
sondern einen festen Gesichtspunkt hat, welchen er beim Fal-
len des Urteils bestindig im Auge behilt”. Auch der jiingere
Bruder von Jakob, Johann I. Bernoulli (1667—1748) war in
erster Linie Mathematiker; an Raschheit der Auffassungsgabe,
vielseitiger Produktion und Geschmeidigkeit iibertraf er sei-
nen Bruder und Lehrmeister. Auch seine Berithrung mit der Phi-
losophie nahm von der exakten Wissenschaft ihren Ausgangs-
punkt. Er machte sich die mechanistische Auffassung des Uni-
versums, wie sie durch den Cartesianismus den umfassendsten
Ausdruck gefunden hatte, zu eigen. Der Glaube, dass der ganze
Kosmos durch Stoss und Gegenstoss bewegt werde und die
Ueberzeugung, dass man alle Naturvorginge auf die Kinematik
zuriickfithren konne, fithrte ihn zur Auffindung eines der Phy-
sik angehorenden Gesetzes der virtuellen Verschiebung. In
den ,Nouvelles pensées sur le systeme de Descartes”, einer
Schrift, die von der Pariser Akademie 1730 preisgekront
wurde, unternahm er den letzten, scharfsinnigen Versuch, die
Wirbeltheorie des franzosischen Philosophen zu retten. Gegen
die angreifenden Englinder setzte er zum Gegenschlag aus, in-
dem er auf das Unbefriedigende, das in dem ,scholastischen”
Begriff der Gravitation liegt, hinwies. Da erschien ihm die
Durchsichtigkeit und Klarheit der mechanischen Begriffe von
Descartes doch iiberlegen. Weiter entfernte er sich von der
Naturphilosophie u. a. in den Briefen an Leibniz, in denen er
auf dessen Monadenlehre zu sprechen kam und sie in ent-
scheidenden Punkten in Frage stellte.

Gingen die beiden Bernoulli nur gelegentlich iiber die Gren-
zen ihres Fachgebietes hinaus, so fand sich im Waadtlinder
Pierre de Crousaz (1663—1750) eine andere Natur. Ihm
fehlte die leidenschaftliche, tiefliegende Passion fiir die Mathe-

243



matik, wie sie die beiden Basler besassen; auch war er weniger
ehrgeizig, sodass er sich nicht fiirchtete, durch freimiitige Spe-
kulationen seinen Ruhm zu gefidhrden. In der Ausbildung war
er mit Jakob Bernoulli verwandt; theologische und mathema-
tische Studien hatte er getrieben, als er 1685 die philosophische
Dozentur in Lausanne erhielt. Hier wurde er nun Logiker und
Metaphysiker von grosser, etwas breitschweifiger Schopferkraft.
Von selbstindigem Urteil in allen Dingen, wehrte er sich
selbst gegen die Ueberschitzung seiner eigenen cartesianischen
Grundhaltung: ,,On est devenu Cartésien a la peripateticienne;
on s’est fait un devoir d’admirer Descartes, et de le croire sage
et sensé en tout; c’est ainsi que les anciens égarements ressus-
citent comme les modes’. Die wichtigsten Werke de Crousaz’s
waren seine ,Logik’, die 1712 erstmals erschienen war, seine
,Priiffung des alten und modernen Pyrrhonismus”, sowie eine
,Abhandlung iiber das Schone”. Er ist damit der erste be-
kannte, moderne Philosoph der Schweiz geworden. Allen Schrif-
ten sind zwei Ziige gemeinsam: der unbedingte, echte Kampf
gegen Skeptizismus oder Unglaubigkeit und der lebhafte Ein-
satz fiir die Willensfreiheit. Beide Ziige sind auch fiir die Folge-
zeit charakteristisch; eine freie christliche Apologetik findet sich
spater bei Albrecht von Haller, Charles Bonnet, Leonhard Euler,
Loys de Cheseaux, usw. Bei der Abwehr eines jeden Determi-
nismus, der sich noch mehrfach findet, ist unklar, ob es sich um
die Gegenwehr gegen die kalvinistische Pridestinationslehre
handelt oder um die Folge des demokratischen Freiheitsbegrif-
fes. Jedenfalls lehnen Crousaz und seine Nachfolger die fata-
listische Anschauung ab, und fiir den Waadtlinder bildet sie die
Hauptursache, weshalb Spinoza und Leibniz so scharf zuriick-
gewiesen werden. Noch schirfer wird der Kampf natiirlich ge-
gen Montaigne, Charron, Bayle; aber auch Descartes wird
nicht verschont, wo er sich gegen die beiden Fundamente des
Crousaz’schen Glaubens vergeht.

Bereits einer jiingern Generation gehorten Leonhard Euler
(1707—1783) aus Basel und Johann Heinrich Lambert
(1728—1777) aus Miilhausen') an. Beide waren leuchtende

1) Die schweizerische Zugehdrigkeit Lamberts ergibt sich nicht nur aus
der damaligen Verbindung Miihlhausens mit der Schweiz, sondern vor
allem aus der eigenen Bezeichnung Lamberts als ,,Mulhusino-Helveticus’ .

244



Sterne am mathematischen Himmel; Euler zahlt selbst zu den
hellsten, die je dort gestanden. Aber wie Leibniz verfolgten
sie die vielseitigsten Interessen, die in ihrer verstandesmichtigen
Entfaltung zur Universalgelehrsamkeit fithrten. Sie glichen frei-
lich nicht mehr dem ,uomo universale” der Renaissance,
dessen gefiihlvolle Gedankenwelt und lebhafte Intuition von
der Harmonie des Makro- und Mikrokosmés erfiillt war.
Kritischer Geist, Intellekt und Wissen waren umfassender
und tiefer geworden. Euler war eine kiinstlerische, ungeheuer
leicht produzierende Natur; das zahe Griibeln Lamberts, das
sich gerade in einem Teil seiner philosophischen Schriften fin-
det, lag ihm nicht. So konnte von einem guten Kenner Eulers
behauptet werden, dass ihm die metaphysche Ader iiberhaupt
gefehlt habe; wihrend man Lambert ,einen Phantasten der
Logik (im guten Sinne des Wortes) und einen Enthusiasten des
Masses und der symmetrischen Ordnung” genannt hat. Beides
ist fibertrieben. Doch ist richtig, dass von Euler nur philoso-
phische Abhandlungen und Briefe vorliegen; von Lambert aber
zwei ausgezeichnete systematische Darstellungen: ,Neues Or-
ganon oder Gedanken iiber die Erforschung und Bezeichnung des
Wahren und dessen Unterscheidung von Irrtum und Schein.
»Leipzig 1764” und ,,Anlage zur Architektonik oder Theorie
des Einfachen und Ersten in der philosophischen und mathemati-
schen Erkenntnis. Riga 1771”. Lamberts Ziel war, gegeniiber
Aristoteles eine neue Logik in Analogie zur Euklid’schen Me-
thode zu schaffen, die dann auf die Metaphysik anwendbar
wiirde. Er wollte die Gewissheit, die dem demonstrativen Ver-
fahren innewohnte, zur Grundlage allen Denkens machen. Er
lobte deshalb Wolff, dass er damit begonnen und tadelte ihn
dass er das Verfahren nicht wirklich durchgefithrt habe. Man
mag heute oft iiber diese Leistung licheln; bewundernswiirdig
bleibt sie, ausser einigen Absonderlichkeiten, doch als gross-
artiger Versuch eines sinnreichen Mannes. Mutig war auch,
dass er an den geheiligten Gegensatz von Qualitit und Quan-
titit zu rithren wagte, ohne Materialist zu sein: ,,Die wahren
innern Eigenschaften sind noch viel zu unbekannt, als dass an
eine dchte Theorie gedacht werden kann. In den meisten Fillen,
wo das Wort gebraucht wird, zeigt man dadurch hochstens

245



nur ein Gemisch von Qualititen, Verhiltnissen und Verbindun-
gen, nicht aber einzelne und wahre Qualititen an”.

Lamberts und Eulers bedeutsamstes Verdienst war aber der
Einfluss, den sie auf Kant ausiibten, vor allem auf die mitt-
lere Periode seines Schaffens. Lambert hat den Begriff des
Apriori — im QGegensatz zu dem herrschenden Psychologis-
mus — rein logisch und erkenntnistheoretisch zu fassen ver-
sucht. Dabei verstand er unter aprioristischer Erkenntnis dieje-
nige, die nicht durch die Erfahrung begriindet ist, sondern
dhnlich den mathematischen Axiomen am Anfang des Denkens
steht. Es ist dann Aufgabe der Metaphysik, aus solchen Elemen-
ten ihr Begriffssystem aufzubauen. Weniger auf methodologi-
schem als erkenntnistheoretischem Gebiet lagen die Anregun-
gen, die Euler Kant gab. Es handelte sich einmal um die Lehre
vom absoluten Raum und von der absoluten Zeit. Im Anschluss
an Euler hat der Konigsberger Philosoph die Anschauung ver-
treten, dass ,,der absolute Raum unabhingig von dem Dasein
aller Materie sei und selbst als der erste Grund der*Moglich-
keit ihrer Zusammensetzung eine eigene Realitit habe”. Auch
in der Grundanschauung von der Materie herrschte weitgehende
Uebereinstimmung. Kant lehnte nach Eulers Vorbild eine beson-
dere Tragheitskraft ab, im Gegensatz zu Baumgarten und Wolff.
Noch wichtiger war, dass Kant das Fundament des schweizeri-
schen Denkers iibernahm, wonach die Physik als Priifstein der
Metaphysik zu verwenden sei!).

Fiir die Naturphilosophie im Allgemeinen bedeuteten sowohl
Lamberts ,, Kosmologische Briefe”’, worin er der Kant-Laplace-
schen Hypothese der Himmelsmechanik nahe kam, wie Eulers
,,Briefe an eine deutsche Prinzessin” eine wertvolle Bereiche-
rung. Sie enthielten klare, etwas populdre Erorterungen iiber
die damaligen Grundlagen und Gesetze der exakten Wissen-
schaften. Bezeichnend waren bei Euler die ausgedehnten religio-
sen Betrachtungen.

Ein Zeitgenosse Eulers und Lamberts,-der ebenfalls der exak-
ten Wissenschaft diente, war der weltminnische Eklektiker Ni-
kolas Béguelin (1714—1789), der aus dem Berner Jura
stammte. Mit den mannigfaltigsten Interessen begabt, ist er hier

1) Vgl. dazu die vorziigliche, geistvolle Schrift von Prof. A. Speiser:
,Leonhard Euler und die deutsche Philosophie’. 1934.

246



zu erwihnen wegen seinem interessanten Versuch, erkenntnis-
theoretische Anschauungen von Leibniz und Newton zu ver-
sohnen.

So bezeichnend die streng rationale und meist auf mathema-
tische Prinzipien zuriickgehende Philosophie fiir das 18. Jahr-
hundert war, so trat sie doch in der zweiten Jahrhunderthilfte
zuriick. Der seismographisch empfindliche Diderot prophezeite
damals richtig, dass die Herrschaft der Mathematik in Hinblick
auf das spekulative Denken zu Ende gehe. Die glanzvolle Ent-
wicklung der beobachtenden und experimentellen Naturwissen-
schaften begannen auf das Denken einen stirkern Einfluss aus-
zuiiben. Die aufblithende Kultur und Kulturgeschichte, die zu-
nehmende Losung des Individuums aus den fiiberlieferten Ban-
den verlangten nach staats-, kultur- und geschichtsphilosophi-
schen Werken.

Staatsphilosophische Betrachtungen schrieben die beiden
Naturforscher Albrecht von Haller (1708—1777) und Char-
les Bonnet (1720—1793). Von Haller wurde mit Erfolg ge-
zeigt, dass er bei Gelegenheit philosophisch dachte; man kann
seine (Gelegenheitsausserungen auch systematisch ordnen; von
einer vorsitzlichen Systematik kann aber keine Rede sein. Ja,
er scheint dariiber keine hohe Meinung gehabt zu haben. We-
nigstens dusserte er einmal: , Bequemere Sternrohre, rundere
Glastropfen, richtigere Abteilungen eines Zolles, Spritzen und
Messer taten mehr zur Vergrosserung des Reiches der Wissen-
schafter als der schopferische Geist des Descartes, als der Va-
ter der Ordnung, Aristoteles, als der belesene Gassendi....”
Er selbst wirkte aber bedeutungsvoll auf den Gang der Psycho-
logie und Philosophie ein durch seine Irritabilitiatslehre.

Ein spekulatives Talent besass dagegen Hallers Freund Bon-
net. Sein Leben teilte sich in der Beschiftigung eines Insekten-
forschers und eines meditierenden Denkers. In seinem 1748 ent-
worfenen ,,Essai de psychologie ou Considération sur les opé-
rations de I’ame’ betrachtete er die Sinnesempfindungen als die
psychischen Reaktionen gegen dussere Einwirkung. Die psychi-
schen Funktionen selbst erschienen ihm durch Nervenbewegun-
gen bedingt. Da mit dieser mechanischen oder ,,Fibernpsycho-
logie” die religiose Anschauung der Weiterexistenz der Seele
gefahrdet war, fithrte er in einem andern Werke ,La palin-

247



génésie philosophique ou Idées sur I'état passé et sur I’état
futur des étres vivants” aus, wie die Fortdauer der intelle-
giblen Substanz durch einen wieder auferstehenden Leib zu den-
ken sei. Mit dieser Lehre iibte er einen namhaften Einfluss auf
die deutsche Psychologie seiner Zeit aus.

Auch an der dritten, spitern Geistesbewegung des Jahr-
hunderts, in der die Geschichte, die Personlichkeit und das
Gefiihl in den Vordergrund traten, hatte die Schweiz ihren An-
teil. Ihre Vertreter waren allerdings denkbar verschieden, so-
wohl der Bedeutung wie der Eigenart nach. Zu ihnen zihlte
als der einflussreichste aller Kulturphilosophen Jean Jacques
Rousseau (1712—1778); dann die beiden Geschichtsphiloso-
phen Jakob Wegelin (1721—1791) aus St. Gallen und ja-
kob Iselin (1728—1782) aus Basel; endlich die beiden be-
kannten Schriftsteller: Caspar Lavater (1741—1801), der in
starker Abhangigkeit von Bonnet stand, und der Aesthetiker Jo-
hann Georg Sulzer (1720—1779).

Wie sehr verschieden diese Denker von den vorher genann-
ten waren, ergibt sich am besten aus einer Gegeniiberstellung
des ,,Trait¢ du Beau”’ von de Crousaz mit Sulzers ,,Allgemeine
Theorie der schonen Kiinste” (1771 ff.) Den fiinf rationalen
Prinzipien von de Crousaz stand nun die Superioritit des Ge-
fiihls, das sich iiber das Angenehme und Unangenehme, Gefallen
und Missbilligung ausspricht, gegeniiber. Der Psychologie der
kiinstlerischen Produktion wurde ein entscheidender Raum ge-
wihrt. Es wurde weniger Wert auf erkenntnistheoretische
Grundlegung als auf historische Beobachtung gelegt. Immer-
hin verleugnete aber auch Sulzer die Rationalitit, die er unter
der Einwirkung von Leibniz’schem und Wolff’schem Gedanken-
gut empfangen hatte, nicht. Gemeinsam ist de Crousaz und Sul-
zer der Hang zum Moralisieren. Sulzer ging so weit, den Wert
der schonen Kiinste von der Moral abhiangig zu machen.

Fast ganz vom Historischen ging Wegelin aus, der trotz
seines schwerfilligen Wesens ein geschitztes Mitglied der Ber-
liner Akademie wurde. Er war der eigentliche schweizerische
Universalhistoriker des 18. Jahrhunderts. Aber er ging iiber
die Geschichtsschreibung hinaus, indem er so tiefliegende Pro-
bleme wie ,historische Wahrscheinlichkeit”’, ,der periodische
Lauf der Begebenheiten” usw. systematisch und etwas ermil-

248



dend behandelte. Gelegentlich wird man an Buckle’s rationale
Geschichtsauffassung erinnert, wihrend sein Ziel wohl ,welt-
geschichtliche Betrachtungen” gewesen wiren. Dazu fehlte ihm
zwar nicht das Talent — wohl aber das Genie.

Schon fast zur Popularphilosophie muss man Iselins edle
,Geschichte der Menschheit” zihlen. Von typischer Bedeutung
war die darin ausgesprochene Wandlung vom frithern Kultur-
pessimismus zum optimistischen, moralischen Entwicklungsglau-
ben seiner Zeit.

Die Erwahnung einiger hervorstechender Denker ldsst kaum
ahnen, wie intensiv die grossen Anregungen des Jahrhunderts
auf die gebildete Schweiz, ja die eidgendssische Kultur ins-
gesamt einwirken. Man blittere einmal den ,,Mercure Suisse”,
die zeitgendssischen Briefwechsel oder Paul Wernle’s Geschichte
des schweizerischen Protestantismus im 18. Jahrhundert durch,
um zu sehen, wie ungemein verbreitet die Lektiire von Locke
war, welch starken Einfluss Leibniz, Wolff und vor allem die
franzosischen Aufklirer hatten. Im kleinen Kreis unterhielt
man sich dariiber, und ein zahlreiches literarisch-philosophi-
sches Schrifttum legt heute noch Zeugnis davon ab; aber auf-
fallend wenige Schriften haben die Zeiten iiberdauert. Dort
wird man auch finden, dass mehrere Westschweizer (Barbey-
rac, Burlamaqui, de Vattel, Rousseau usw.) Teil hatten an der
grossten philosophischen Tat des Protestantismus: der Aus-
bildung des Naturrechtes. Freilich, mit Pufendorf, Grotius usw.
konnte niemand wetteifern. Auch eine Ethik von personlichem,
systematischem Gehalt ist nicht geschaffen worden.

Umso reicher, fruchtbarer war dafiir die piddagogische Pro-
vinz. Hier erlangte die Schweiz schon seit de Crousaz eine
ausgezeichnete Stellung. Der Ruf der Erzieher war oft dem
Ruhm ihrer Soldaten in fritherer Zeit vergleichbar. Wenn man
an die lange Reihe pddagogischer Vorschlige und Werke (Rous-
seau, Iselin, Planta, Fellenberg, Sulzer, Heidegger, Leonhard
Usteri, Bonstetten, usw.) denkt, so scheint es, als ob Pesta-
lozzi’s Genie schon lingst in der Eidgenossenschaft heimisch
gewesen wire und bei ihm nur die hochste Entfaltung erfah-
ren hitte.

Dieser allgemeinen Regsamkeit entsprach aber keine Spitze.
Trotzdem sind die schweizerischen Philosophen oder philosophi-

249



schen Denker von europiischer Bedeutung geworden. Allerdings
nicht als grosse schopferische Gestalter, sondern als Vermitt-
ler. Auf diese im besten Sinne schweizerische Seite wurde noch
wenig hingewiesen. Fiir diese Vermittlungstitigkeit kamen ihnen
drei Eigenschaften, die sie fast ohne Ausnahmen besassen, zu
statten: ihre konservative, religiose Anschauung, welche dem
allgemeinen Zeitgeist meist besser entsprach als revolutionire
Verkiindigungen, dann ihre solide, vom Fachstudium ausge-
hende philosophische Beschiaftigung, und drittens ihre Unab-
hingigkeit von nationalen Richtungen. So gehérten mehrere
Schweizer zu den ersten, welche die Tiefe der newtonianischen
Naturphilosophie erkannten und vor Voltaire dem Kontinent
nahezubringen versuchten. (Als dann spiter der Newtonianismus
einen beinahe tberschwenglichen Sieg feierte, hatten sie dage-
gen die Besonnenheit, auf die Grosse von Descartes und Leib-
niz hinzuweisen und sich oft wieder zu ihnen zu bekennen).
Vor allem aber wichtig wurde ihre Titigkeit an der Peters-
burger und Berliner Akademie. An beiden Orten halfen sie der
Aufkliarungsphilosophie, teilweise durch die Art ihrer Fach-
arbeiten, teilweise als Sprecher der neuen Zeit, zum Durch-
bruch. Friderizianischer und schweizerischer Geist gingen da-
bei jene seltsame und doch natiirliche Vereinigung ein, der fiir
die vorkantianische Epoche bezeichnend wurde. Nach Deutsch-
land wurden sie, wie Harnack feststellt, in erster Linie beru-
fen, weil ihnen sowohl das franzosische wie englische Aufkla-
rungsdenken vertraut war und sie es in deutscher Sprache ver-
mitteln konnten. Trotzdem war dieses hohe Verdienst nicht das
hochste. Die Pionierarbeit der grossen und kleinen schweizeri-
schen Philosophen kam doch dem Lande selbst am meisten zu-
gut. Im grossen Wandel der Zeiten fithrten sie den Kampf fiir
neue grosse lIdeale, fiir die geistige Befreiung der Menschheit.
Wie stets bei bedeutsamen Umwilzungen wurden alte Werte
zerstort; aber diesmal in seltenem Ausmass neue fruchtbare
Krifte entbunden und gezeugt. Wenn im 18. Jahrhundert die
Eidgenossenschaft ein unvergleichlicher Kulturbereich wurde,
wenn man damals nicht wusste, ob die Epoche reicher an Schon-
heit oder Geist war (Fritz Ernst), wenn ein neues Lebensrecht
das Dasein der Schweiz erfiillte, dann hatten die schweizeri-
schen Philosophen ihren wichtigen Anteil daran.

250



	Gibt es eine schweizerische Philosophie?

