
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 3

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

Nietzsche
Unter dem Eindruck des Werkes von Prof. Karl Jaspers

von Carl Albrecht Bernoulli

Nietzsche gründlich studieren kann mit Treppensteigen in einem viel-
stöckigen Hause verglichen werden. Das Ziel ist, möglichst hoch oben
anzulangen, dort, wo der Philosoph selber steht, in freier Luft, vor
der weitesten Aussicht. Aber eine Ankunft dort oben durch eine Fahrt
im Lift würde nichts helfen. Dort oben anzukommen, um Nietzsche zu
verstehen, verlangt, dass man wirklich mitgeht, die Denkarbeit
nachträglich mitzuleisten trachtet, die hier vorliegt.

Den Vorzug der unvergleichlichen, alle früheren Versuche einer
Einführung — auch den meines verstorbenen französischen Freundes
Charles And 1er vom Collège de France — tief unter sich
zurücklassenden Arbeitsleistung erblicke ich bei Jaspers Arbeit1) in seiner
Fähigkeit, uns von vorneherein auf die Schwierigkeiten zu verpflichten,
die ein mit Recht so zu nennendes Studium Nietzsches von uns
erheischt. Keinen Stufentritt erlässt er uns, der hier zu tun ist, keine
Abkürzung der schwerfälligen Kehren und Ränke, die hier emporführen,
wird durch Fuss- und Schleichwege (oder Hintertürchen) erleichtert.
Aber das Stockwerk als solches, um das man höher gekommen ist,
wird wahrgenommen und respektiert. Wir gewahren Sitzgelegenheiten,
wo wir ausruhen und „verschnaufen" können von der geleisteten, un-
erlässlichen Anstrengung des Steigens, sodass wir von Mal zu Mal
nicht nur wissen, in welcher Höhe wir bereits angelangt sind, sondern
auch ob wir mit dem erreichten Punkt des unternommenen Anstiegs
nicht genug haben, falls wir es vorziehen, auf den Gewinn des Gipfels
und die dafür geforderten Opfer zu verzichten. Denn auch der Nietzschekenner

kann bei diesem Buche nur die erst unserer Zeit bekannt
gewordenen Gefahren einer Mont-Everest-Besteigung zum Vergleiche
heranziehen, für das was seiner wartet, wenn er die Kraft aufbringt,
Jaspers Buch in gewissenhafter Arbeit durchzulesen.

Ich halte mich hier vorerst an die Niederungen meines Aufstiegs,
mit und zu Nietzsche, sodass die nachfolgenden, an sich unproblematischen

Einzeleindrücke niemanden durch Verstiegenheiten abschrecken
werden.

1) Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines Philosophierens.
Von Karl Jaspers, Professor der Philosophie in Heidelberg. Verlag

Walter de Gruyer & Co. Berlin und Leipzig 1936.

184



Nietzsches Leben

Was davon der allgemeinen Öffentlichkeit bekannt geworden ist,
klingt nichts weniger als sensationell und bereitet kaum irgendwie auf
die Mären von der „blonden Bestie" oder den „tanzenden und von
wilden Weibern zerrissenen Gott Dionysos" vor, die uns in den
Büchern dieses Philosophen an mehr als einer Stelle Furcht einflössen.
Bis er sein Brotstudium ergreift, unterscheidet sich Nietzsche so gut
wie gar nicht von einem gewöhnlichen Gymnasiallehrer, es sei denn
durch Zeichen ungewöhnlicher Frühreife schon im altphilologischen
Seminar zu Leipzig. Mehr als durch Lehrerfolge zieht Nietzsche die
Augen der Oeffentlichkeit durch seinen bemitleidenswerten Gesundheitszustand

auf sich. Schon nach fünf Jahren Schulunterricht muss er an
Amtsniederlegung denken und schon nach einem Jahrzehnt kommt es

dazu. Zugleich ist auch die erste Halbzeit seiner öffentlichen Wirksamkeit

mit den Siebziger Jahren verstrichen. Mit seinem Austritt aus dem
Lehrberuf schrumpft auch sein bisher reichhaltiger Umgang mit
interessanten, ja hochberühmten Zeitgenossen und Freunden jäh zusammen.
Seine Beziehungen zur lebendigen Zeit, in der er steht, fristen sich nur
noch aus den Büchern, die er mit seinen geschwächten Augen liest, und
aus dem Verkehr mit Wirten und Mitkurgästen, die er ausserhalb der
von ihm bewohnten Hotelzimmern antrifft. Diese Existenz eines
bescheidenen Chambre-garnisten, die er mit 2500 Franken im Jahr zu
bestreiten vermochte, führte er in seiner wichtigsten Schaffenszeit, als
er im Jahre 1879 seine Anstellung an der Basler Universität aufgab.
Um dann ein weiteres Jahrzehnt später, zu Anfang des Jahres 1888
einer ausbrechenden Gehirnkrankheit zu erliegen.

Von da an schrieb er meistens in oberitalienischen oder südfranzösischen

Städten oder zur Sommerszeit in Sils-Maria die Bücher, die
seinen dauernden Ruhm begründeten. Dabei war er, auf eine ganz
eigene Weise, ebensosehr Künstler als gelehrter Denker. Nachdem er
sich mit seinem philosophischen Lehrepos „Also sprach Zarathustra"
gewissermassen an einen Orgeltisch gesetzt hatte, um durch die
meisterliche Beherrschung eines ihm allein unterstellten Monumentalinstrumentes

philosophischer Mitteilung eine ganz neue Art von Zuhörerschaft

an seinen Namen zu ketten, kehrte er in seinen letzten Büchern
zu der früher von ihm geübten kritisch rationalistisch aphoristischen
Darstellungsweise zurück, um schliesslich, kurz bevor er menschlich
verstummen musste, seinen beiden ersten Schaffenszeiten (erst seiner

» Kulturphilosophie" von 1869—1879 und dann seiner Schaffensphilosophie

von 1880—1887) eine ganz kurze Schlussperiode noch anzufügen,
welche durch sein Hauptwerk „Der Wille zur Macht" vertreten wird.
Im unbeirrbaren Bewusstsein seiner von ihm vollbrachten denkerischen
Lebensleistung versank er für seine letzte Lebensdauer dem unheilbaren

Wahnsinn (1888—1900).
Noch bei seinen Lebzeiten, aber eben ohne dass er sich des aufsteigenden

Ruhmes noch persönlich erfreuen durfte, durchwuchs sein Werk

185



den heute bereits vergangenen Vierteil des zwanzigsten Jahrhunderts
zur weltbeherrschenden Lebenslehre einer menschlichen Kultur, und wir
ehemaligen Bekämpfer des Nietzsche-Archivs in Weimar stimmen jetzt
gerne und in seither erworbener Ueberzeugung der gerechten Auffassung

von Prof. Jaspers zu, dass, ohnerachtet einer gelegentlich allzu ge-
schäftsmässigen Betriebsweise, die biographischen Absichten und
Bemühungen der schwersterlichen Liebe um die Anerkennung der Bedeutung

des Bruders alles in allem und hinterher als „grossartig" zu
bezeichnen sind. „Die Nähe des Blutes und die bis in den Beginn der
Kindheit zurückgehende Erinnerung erwiesen sich nicht nur als unüber-
windbar, sondern als kostbares, menschlich unersetzliches Out".

Nietzsches Wahrhaftigkeit

Mit dem menschlichen Charakterzuge der Wahrhaftigkeit wird
das Element von Nietzsches philosophischer Grösse auf den sie tragenden

Sockel gestellt. Nach unserem Empfinden hätte er seinem ganzen
Werke die Losung voranschreiben dürfen: „Cogito, quia sum ve-
r u s". Hat er doch den Privatdruck des ersten Bandes von „Menschliches

Allzumenschliches" mit der Uebersetzung aus dem Lateinischen
des René Descartes eingeleitet: „Genug, dass für meinen Teil mir nichts
besser erschien, als wenn ich streng bei meinem Vorhaben verbliebe,
das heisst wenn ich die ganze Frist des Lebens darauf verwendete, meine
Vernunft auszubilden und den Spuren der Wahrheit, in der Art und
Weise, welche ich mir vorgesetzt hatte, nachzugehen... Da wurde endlich

meine Seele so voll von Freudigkeit, dass alle übrigen Dinge ihr
nichts mehr antun konnten". („Statt einer Vorrede" Chemnitz zum 30.

Mai 1878). Nietzsches Einzug in die Reihen der deutschen Philosophen
entsprang seiner innersten Ueberzeugung, als wahrheitsliebender Mensch
auf die Welt gekommen zu sein — daraus zog er für seine Berufswahl
den Schluss seines bei Pindar entdeckten Losungswortes : „Werde
(berufsmässig), was du (deiner Geburt nach) bist" — (nämlich : wahrheitsliebend).

Aber wohin hat nun diese (von seinem Vater her ihm angeborene)
Wahrheitsliebe in seiner philosophischen Entwicklung geführt? Zu nichts
Geringerem als zu einer entwurzelnden Anzweiflung der Wahrheit
als dem bisher angeblich unerschütterlichen Wesenselement jeder
methodisch aufgebauten europäischen Philosophie. Für die Beschaffenheit
von Nietzsches philosophischer Denkweise ist es bezeichnend, um nicht
zu sagen verräterisch, dass er gar nicht so sehr es auf den Wahrheitsbegriff

abgesehen hat, wie man es von einem erkennenden Denker
erwarten sollte, als auf die Persönlichkeit des griechischen Verkündigers
der Wahrheit, des athenischen Philosophievaters Sokrates. Nietzsche
begann in seiner ersten Schrift mit einer äussersten Kritik des sokratischen
Einflusses auf die nachfolgende Kultur des römischen Kaiserreichs und
daran anschliessend des mittelalterlichen und neuen Europas ; dennoch

186



hat er dann gegen das Ende seiner Basler Zeit doch wieder dem einst
Hingerichteten alle Gerechtigkeit wiederfahren lassen. (Der Wanderer
und sein Schatten 86) : „Zu Sokrates, dem einfachsten und unvergänglichsten

Mittler-Weisen führen die Strassen der verschiedensten
philosophischen Lebensweisen zurück, welche im Grunde die Lebensweisen der
verschiedensten Temperamente sind, festgestellt durch Vernunft und
Gewohnheit und allesamt mit ihrer Spitze hin nach der Freude am Leben
und am eignen Selbst gerichtet; woraus man schliessen möchte, dass das

Eigentümlichste an Sokrates das Anteilhaben an allen Temperamenten
gewesen ist. — Vor dem Stifter des Christentums hat Sokrates die
fröhliche Art des Ernstes und jene Weisheit voller Schelmenstreiche

voraus, welche den besten Seelenzustand des Menschen
ausmacht. Ueberdies hatte er den grösseren Verstand". Insofern ist
Nietzsche beständig ein aufrichtiger Sokratiker und damit ein Virtuose
der logischen Folgerung geblieben.

Immerhin lautete der siegreiche Gegensatz gegen Sokrates und den

von diesem gegründeten Rationalismus Dionysos, was ja der Name
des thrakischen Taumel- und Tänzergottes war. Nietzsche hat sich
niemals der zu seiner Zeit aufkommenden Philosophengruppe des Vitalismus

angeschlossen. Wieder wie beim Wahrheitsgedanken hat er die

vorwiegend begriffliche Auseinandersetzung über den Lebensgedanken
gescheut und vermieden, und ist dem Problem des Lebens nach

der dichterisch-mythischen Seite hin ausgewichen, indem er das

dionysische Wesen des Menschen hervorhob, um damit innerhalb der
menschlichen Arbeitsleistung das Kennzeichen für die hinauftreibende
und vorwärtsstossende Arbeit, die er unter dem Schaffen versteht,
zu gewinnen.

Schliesslich führt aber die denkerische Untersuchung über Vernunft,
Verstand, Wahrheit und was für Hauptbezeichnungen da noch in

Frage stehen, vom Denken hinaus auf die Schwelle des Lebens d. h.
auf das Verhalten der Menschen untereinander, — ein Verhalten, das
immerschon unter der Bezeichnung der menschlichen Sitte zusammen-
gefasst worden ist. Die Frage nach Wahrheit, Menschheit, Kultur
schmilzt für Nietzsche zusammen nach der Gesamtfragestellung: Was
hat vor dem Tribunal der Philosophie die Moral zu bedeuten?
Gerade die Wahrheitsbehandlung hatte Nietzsche schon früh dazu geführt,
die abstrakte Problematik irgendwie mit den Fragen der praktischen
Eebensbeschaffenheit zu verbinden. Denken und Moralität berühren sich
als philosophische Probleme über eine Kluft hinweg, darin das Abstrakte
neben dem Sinnlich-Wahrnehmbaren lauert und beide irgendwie noch
auf eine methodische Einordnung zueinander warten. Da hat denn
Nietzsche früh vorgegriffen etwa durch die kurze Schrift, die 1873—1875
noch in die Zeit der Wagnerfreundschaft fällt und den Titel führt :

»Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne". Das war ein

vorzeitiger Entwurf, der ein Hauptstück seiner philosophischen
Bausteine vorwegnahm.

187



Will man nun um die Methoden wissen, mit denen Nietzsche als

Denker seine aus ihm herausdrängende Wahrhaftigkeit zu gestalten
bestrebt war, so stand ihm einmal das geschulte Ausdrucksvermögen der
deutschen Sprache zur Verfügung, die er an den Dichtern und
philosophischen Meistern sowie im Umgang mit einem bedeutenden Schriftsteller,

wie es Richard Wagner eben doch auch war, zu meistern während

seiner wichtigsten Jugendjahre sich befleissigte. Was aber die
Oedankenstruktur des philosophischen Aufbaus anbelangt, so verfiel er
noch in der Basler Zeit auf eine ganz einfache Manier, um es so zu

sagen: wenn er von einem ihm vorliegenden Gedanken einen Schritt
weiter wollte, so kehrte er ihn zunächst um und sah sich dessen
Gegenteil an. Gerade an seiner Darstellung des Wahrheitsbegriffes zeigt
sich seine Vorliebe, die in Form gebrachten Probleme umzudrehen und
von hinten zu besehen, beinahe wie eine auf das laufende Band gezogene

Methode. Da erscheint denn die Wahrheit als „Irrtum", oder
jedenfalls weist der Irrtum die Fähigkeit auf, die man in ideologischer
Hochschätzung des sokratischen Vernunftgebrauchs eben der Wahrheit
immer aufs neue zusprechen möchte: ein wirksames Instrument für die
Lenkung der Volksmassen zu sein Wie lassen sich mit dem Irrtum
die Mengen gängeln — und wie versagt die Wahrheit, um den Standpunkt

einer Masse — etwa eine mit dem allgemeinen Stimmrecht
befragte Volksmehrheit, vom Fleck zu bringen!

Diese Enttäuschung, die der Philosoph an der Wahrheit erfährt,
erstreckt sich auf alle menschliche Betätigungen, die nur solche von
moralisierender Natur sein können und Nietzsche keinen andern Ausweg
mehr lassen als den konsequenten Immoralismus als philosophisches
Prinzip. Nur fragt es sich noch, wie dachte Nietzsche das für ihn
ausfallende moralische Verhalten zu ersetzen?

Die grosse Politik

Unter dieser Aufschrift hat Nietzsche das Gesamtziel seines
Philosophierens abschliessend zusammengefasst. Nachdem er zur Erkenntnis
durchgedrungen war, dass die tätige Seite des menschlichen Lebens
niemals von moralischen Beweggründen sich dürfe leiten lassen, erkannte
er die politische Natur dieser Beweggründe. Damit stieg er aus den
sechziger Jahren des neunzehnten Jahrhunderts, in die seine Jugend fiel,
zentral empor in den nationalen Feuereifer der Gründung des
deutschen Kaiserreichs durch Bismarck, sodass er unter seinen Zeitgenossen
auch gleich einen Staatsmann von weltpolitischer Bedeutung vorfand,
an dem er seine grosspolitischen Absichten, die er mit seinen zwanzig
Jahren Philosophie ausbrütete, mit einem dazugehörigen weiten Massstab

messen konnte. Wie gelangte aber dieser fleissige Mitarbeiter der
Altertumswissenschaft dazu, mit seinem Lebenswerk in der Politik zu
münden?

Alles in allem aus dem heraus, was er seinen Zustand zu nennen
pflegte. Im Theologenblut seines Vaters durchströmte ihn der preussische

188



patriotische Hang zur Königstreue; am Königsgeburtstag war er auf
den Hohenzollernamen Friedrich getauft worden. Aber aus seiner
Verwandtschaft wuchs er, im damals sich bildenden Parteiglauben des
Nationalliberalismus auf, und in seinem einjährigen Militärjahr zeichnete
er sich durch vorzügliche Eignung für die reitende Feldartillerie aus.

Der Oedankengang, der ihn als unabhängigen Denker ins politische
Fahrwasser treiben wollte, scheint sich folgendermassen abgespielt zu
haben. Die biographische Unterlage sind die siebziger Jahre seiner Basler

Zeit, in der es für ihn grosse und kleine Politik reichlich an
Selbsterlebtem zu verdauen gab. Der Eindruck vom Ausgang des

deutsch-französischen Krieges, die Kaiserkrone sei zu Lasten der
deutschen Kultur zu teuer bezahlt, dann der Eindruck vom Durchbruch
der radikalen Demokratie im Stadtstaat Basel, dessen Angestellter
Nietzsche zwischen 1875 und 79 war, versah ihn mit dem nötigen
Anschauungsmaterial. Seither steht es für ihn fest, dass der Wendepunkt
zur grossen Weltgefahr eingetreten ist, nämlich für das Umsichgreifen
von Zuständen, wie sie uns heute umgeben. Nietzsche hat seit dem Weggang

von Basel diese Weltdekadenz in seither eingetretenen unheimlichen
Zukunftsbildern vorausgeschaut. Daraus folgert er, die Europa bedrohende

politische Gefahr kann nur beschworen werden durch den Geist
eines schaffenden Gesetzgebers. In der Richtung, für das Abendland

dieser Gesetzgeber als wahrhaftiger Denker selber zu werden,
philosophiert er in den achtziger Jahren in und seit seinem Zarathustra.
Die Begrifflichkeit von Nietzsches politischem Denken ergibt sich"

(Jaspers S. 224) „aus dem Blick auf den schaffenden Ursprung in einer
Bewegung gegen alles bloss Bestehende, nur Daseiende auf eine noch
unbestimmte Zukunft hin. Der schaffende Gesetzgeber wird sie
begründen". Visionär klärt er die Anschauung der Tatsächlichkeiten, die
ihn in der Zeitpolitik umgeben, ab, um der Zukunft ihre Aufgabe für
die grosse Politik zu stellen. Darin erfüllt sich dann auch mit seiner
letzten Schriftenfolge sein Schicksal als Philosoph. Manchem seiner
Leser, darunter auch mir, erscheint „Jenseits von Gut und Böse" als sein
reifstes der späteren Werke, wer wissen will, was er mit Grosser Politik
meint, soll dort lesen, was er unter dem „guten Europäer" und der
Zukunft Europas, das eins werden will, versteht. Dann kam noch jene
enge Schlussfrist seines letzten Herbstes und Vierteljahres, wo sich eine
zuckende politische Vision in die andere drängte, als er den europäischen

Weltkrieg, den Deutschland verlieren werde, glaubte organisieren
zu müssen und dabei damals schon ganz unwirklich gewordene
politische Faktoren einschob, wie die einst regierenden Kurienkardinäle unter
Pius dem Neunten. Da trat denn wieder das Missverständnis ein, in den

metaphysisch verschwimmenden politischen Motiven für die Ausdeutung

seines Lebensbildes die realen Ursachen des ausbrechenden Wahnsinns

zu sehen.

Für diese Schlussperiode leistet uns Jaspers den grossen Dienst, dem

scharfen, unerbittlich folgerichtigen Denker seine Rechte zu lassen und

189



die staatsmännischen Gipfelträume hervorwachsen zu lassen aus den Wurzeln

seines längst vergangenen jugendlichen Denkens. Und gerade jene
Auswüchse der Endzeit sind heute weiter als je davon entfernt, nicht
auf die heute uns bedrohende politische Gefahr hinzuweisen, dass der
Wille zur Macht in einem neuen Weltkrieg alle europäischen
Möglichkeiten überwalzen will.

Als Nietzsche der Verteidigung der Moral den Abschied gab, als er
darauf verzichtete, diesen Willen zur Macht pädagogisch auf eine
systematische Durchsittlichung der Menschheit zu verwenden, da riss ihn sein

gewaltiges Grundziel der Grossen Politik persönlich in den Abgrund.
Er war sich bewusst, mit seiner Philosophie vom Willen zur Macht
Europa den Weg zu der uns notwendigen Gesetzgebung gewiesen zu haben.

Das Verhalten Europas zum Denksystem Nietzsches sieht nach dem
ersten Drittel des Jahrhunderts wie ein Verständnis dieser Aufforderung
oder Einladung aus; Jaspers fasst diesen philosophischen Standpunkt
dahin zusammen: „Wo Nietzsche vom Gesetzgeber seiner grossen
Politik handelt, spricht er nicht vom tätigen Politiker, sondern vom
Philosophen, — nicht von der bestimmten Politik irgend einer konkreten
Situation, sondern von der weltgeschichtlichen Gesamtsituation des
Zeitalters. Die Philosophen der Zukunft bestimmen erst als Gesetzgeber das
Wohin und Wozu. Sie greifen mit schöpferischer Hand nach der
Zukunft, sie wollen den Willen von Jahrtausenden auf neue Bahnen zwingen,

grosse Wagnisse und Gesamtversuche von Zucht und Züchtung
vorbereiten". Allein der staatliche Zwang muss eine neue Freiwilligkeit
darstellen". Losgelöst von allen Banden leben die höchsten Menschen, und
in den Herrschenden haben sie ihre Werkzeuge. Die stillsten Worte sind
es, welche den Sturm bringen. Gedanken, die mit Taubenfüssen kommen,

lenken die Welt. Unhörbar dreht sie sich". (S. 243 f.)

Wir schliessen mit den notorischen Tatsachen unserer Zeitgeschichte:
die heutigen Alleinherrscher unserer mitteleuropäischen Grossmächte sind
überzeugte Nietzscheaner. Mussolini gesteht, er habe den
Faschismus nur schaffen können, nachdem er bei Nietzsche gelernt habe,
gefährlich zu leben. Der deutsche Reichskanzler Adolf Hitler erlaubte die
Verbreitung einer Aufnahme von sich, die ihn darstellt, wie er im
Nietzsche-Archiv zu Weimar ein Heft mit Originalzetteln des Meisters
durchblättert. Und der französische Regierungspräsident, Léon Blum,
war einer der frühesten Nietzscheschriftsteller mit seinem bedeutenden
Buche von 1903 „En lisant Nietzsche".

190



Aus den Fabeln Pestalozzis

Im Frühling dieses Jahres ist in St. Gallen ein Verein „Schweizer
Bücherfreunde" gegründet worden. Er beabsichtigt mit Hilfe einer
Buchgemeinschaft eine schweizerische Bibliothek herauszugeben. Der
schöne Vorsatz dabei ist: „das zu pflegen, was unseren Vorfahren das

Leben auf dem schweizerischen Boden lebenswert, liebenswert und gross
gemacht hat und es auch heute noch lebenswert und gross machen

kann". Frei von allen wirtschaftlichen, konfessionellen und politischen
Bindungen, will diese Buchgemeinschaft, deren geistige Leitung Dr. Walter

Muschg innehat, „dem Selbstbehauptungs- und Neugestaltungswillen
unserer Heimat dienstbar sein". Man möchte herzlich hoffen, dass

diesem Unternehmen aller Erfolg zu teil werde, denn die Verteidigung des

Schweizergeistes hat nur eine wirksame Waffe: die Leistung.

Das erste Buch, das die „Bücherfreunde" vorlegen, beglaubigt ihre
hohen kulturellen Absichten aufs schönste. Es ist eine Auswahl aus den
Fabeln von Johann Heinrich Pestalozzi. Der Text stützt sich auf die

grosse kritische Ausgabe von Buchenau, Spranger und Stettbacher.
Druck und Ausstattung sind vortrefflich. Der Herausgeber, für die
Auswahl mit dem richtigen Blick begabt, hat auf ein erläuterndes Vor- oder
Nachwort verzichtet. Er mag sich gesagt haben, der Leser brauche keinen

andern Schlüssel, als denjenigen, den ihm Pestalozzi selber gibt,
indem er in der Vorrede bedeutet: „Wenn du nichts hinzudenkst, Leser,
so wirst du die Einfalt der Figuren zu meinem ABC Buch unerträglich
finden. Wenn aber deine Erfahrungen ähnliche Gefühle bei dir rege
machen werden, mit denjenigen, die mich belehrten, da ich sie hinwarf,
so wirst du ihre Einfalt lieben..." Die Gefühle Pestalozzis aber, da er
seine Fabeln und Gleichnisse hinwarf, waren aufs tiefste aufgewühlt
von der herannahenden französischen Revolution. „Es war in den
Tagen der annähernden französischen Revolution und in den ersten Spuren
der Gefahren, die ihr Einfluss auf die Schweiz haben könnte, dass meine
Volks-, Vaterlands- und FreiheitsLebe mich unwiderstehlich hinriss diese
Bögen zu schreiben". (Vorrede zu der Neuausgabe von 1823).
Gewisse Hinweise auf Pestalozzis Stellung zur französischen Revolution
sind in einer volkstümlichen Ausgabe der Fabeln nicht völlig entbehrlich.

Ihr politischer Gehalt ist nur dann völlig verständlich, wenn man
weiss, dass sie in letzter Stunde die tauben Regenten wie die verblendeten

Freiheitsfreunde aufzurütteln suchten. — Pestalozzi wollte eine

„ganze Philosophie der Staatskunst" nicht durch nüchterne Deduktionen,

sondern durch eine gefühlsnahe Bildhaftigkeit den Menschen
näher ans Herz bringen. Die gegenwärtigen Zeiten sind jenen in denen
Pestalozzi seine Fabeln geschrieben hat beklemmend ähnlich. Die
Gültigkeit ihrer Lehren besteht heute wie damals. Aber die Menschen
scheinen sich nun einmal nicht durch den sanften Zuspruch der Weisheit

sondern nur durch den schneidenden Befehl der Not belehren lassen

zu wollen. W. M.

191



Der Berg und die Ebene

Der Berg sagte zur Ebene: „Ich bin höher als du". „Kann sein,
erwiderte die Ebene, „aber ich bin alles, und du bist nur eine Ausnahme
von mir". Der Teil wäre immer so gerne mehr als das Qanze; das
Zufällige erhebt sich so gern über das Wesentliche; alles Gemeine
spricht so gerne die Eigentümlichkeit des Vorzüglichen an.

Die Entstehung der Berge

Die Erde wundert sich einmal, wie die Berge sich auf ihr haben
bilden können. Diese antworteten ihr: „Es geschah nur durch die Verhärtung

dessen, was du schon selbst bist".

Der veraltete Kuhfelsen

Die Zeit hatte den Felsen, unter welchem die Herde Jahrhunderte
bei Sonnenschein und Regen sich schützte, mürbe gemacht. Jetzt fallen
täglich Steine von ihm hinab auf die weidenden Stiere und Kühe, darum
scheuen diese jetzt allgemein den ihnen ehemals lieblichen Ruheplatz.
Aber der alte Hirt, der nur am linken Ohr hört und am rechten Auge
blind ist, meint, die Herde sei von bösen Leuten verzaubert, und die
Kühe und Stiere scheuen den ihnen ehemals so lieben Ruheplatz nur darum

Das Storchenland

Ein Reisender verirrte sich in ein abgelegenes Tal, darin er keine
Stimme hörte als quakende Frösche; er konnte nicht weiter, alles war
Sumpf. Doch ehe er zurückging, fragte er noch einen Frosch, warum
hier zu Lande alles quake. — Der Frosch erwiderte: „Unser glückliches

Land ist wie kein anderes, bis auf seine hintersten Winkel für
unsern Dei organisiert". — „Und wer ist denn euer Dei?'' fragte der
Fremde. Der Frosch antwortete: „Der Storch".

Der Löwe und seine Raigeber

„Ich sèhe ungern, dass man immer mehr Hunde in meinen Dienst
nimmt — —", also sagte ein Löwe, der seinem Ende nahte, zu
seinem Vertrauten. Dieser wusste nicht, was er dem sterbenden Löwen
antworten sollte; aber er fühlte tief im Herzen die drückende Wahrheit:
„So wie die Löwen unbrauchbar werden, werden die Hunde unentbehrliche

Tiere".

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A.G. Zürich, Akazienstr. 8, Tel. 45.855

Druck: Jak. Villiger & Cie., Wädenswil

192


	Kleine Rundschau

