Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)
Heft: 3
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

Nietzsche
Unter dem Eindruck des Werkes von Prof. Karl Jaspers
von Carl Albrecht Bernoulli

Nietzsche griindlich studieren kann mit Treppensteigen in einem viel-
stockigen Hause verglichen werden. Das Ziel ist, moglichst hoch oben
anzulangen, dort, wo der Philosoph selber steht, in freier Luft, vor
der weitesten Aussicht. Aber eine Ankunft dort oben durch eine Fahrt
im Lift wiirde nichts helfen. Dort oben anzukommen, um Nietzsche zu
verstehen, verlangt, dass man wirklich mitgeht, die Denkarbeit nach-
traglich mitzuleisten trachtet, die hier vorliegt.

Den Vorzug der unvergleichlichen, alle fritheren Versuche einer Ein-
fiihrung — auch den meines verstorbenen {ranzdsischen Freundes
Charles Andler vom College de France — tief unter sich zuriick-
lassenden Arbeitsleistung erblicke ich bei Jaspers Arbeit!) in seiner
Fahigkeit, uns von vorneherein auf die Schwierigkeiten zu verpflichten,
die ein mit Recht so zu nennendes Studium Nietzsches von uns er-
heischt. Keinen Stufentritt erldsst er uns, der hier zu tun ist, keine Ab-
kiirzung der schwerfilligen Kehren und Rinke, die hier emporfiihren,
wird durch Fuss- und Schleichwege (oder Hintertiirchen) erleichtert.
Aber das Stockwerk als solches, um das man hoher gekommen ist,
wird wahrgenommen und respektiert. Wir gewahren Sitzgelegenheiten,
wo wir ausruhen und ,,verschnaufen” koénnen von der geleisteten, un-
erlasslichen Anstrengung des Steigens, sodass wir von Mal zu Mal
nicht nur wissen, in welcher Hoéhe wir bereits angelangt sind, sondern
auch ob wir mit dem erreichten Punkt des unternommenen Anstiegs
nicht genug haben, falls wir es vorziehen, auf den Gewinn des Gipfels
und die dafiir geforderten Opfer zu verzichten. Denn auch der Nietzsche-
kenner kann bei diesem Buche nur die erst unserer Zeit bekannt ge-
wordenen Gefahren einer Mont-Everest-Besteigung zum Vergleiche her-
anziehen, fiir das was seiner wartet, wenn er die Kraft aufbringt, Jas-
pers Buch in gewissenhafter Arbeit durchzulesen.

Ich halte mich hier vorerst an die Niederungen meines Aufstiegs
mit und zu Nietzsche, sodass die nachfolgenden, an sich unproblemati-
schen Einzeleindriicke niemanden durch Verstiegenheiten abschrecken
werden.

1) Nietzsche. Einfilhrung in das Verstindnis seines Philosophierens.
Von Karl Jaspers, Professor der Philosophie in Heidelberg. Ver-
lag Walter de Gruyer & Co. Berlin und Leipzig 1936.

184



Nietzsches Leben

Was davon der allgemeinen Oeffentlichkeit bekannt geworden ist,
klingt nichts weniger als sensationell und bereitet kaum irgendwie auf
die Miren von der ,blonden Bestie” oder den ,tanzenden und von
wilden Weibern zerrissenen Gott Dionysos’” vor, die uns in den Bii-
chern dieses Philosophen an mehr als einer Stelle Furcht einflsssen.
Bis er sein Brotstudium ergreift, unterscheidet sich Nietzsche so gut
wie gar nicht von einem gewohnlichen Gymnasiallehrer, es sei denn
durch Zeichen ungewohnlicher Frithreife schon im altphilologischen
Seminar zu Leipzig, Mehr als durch Lehrerfolge zieht Nietzsche die
Augen der Oeffentlichkeit durch seinen bemitleidenswerten Gesundheits-
zustand auf sich. Schon nach fiinf Jahren Schulunterricht muss er an
Amtsniederlegung denken und schon nach einem Jahrzehnt kommt es
dazu. Zugleich ist auch die erste Halbzeit seiner o6ffentlichen Wirksam-
keit mit den Siebziger Jahren verstrichen. Mit seinem Austritt aus dem
Lehrberuf schrumpft auch sein bisher reichhaltiger Umgang mit inter-
essanten, ja hochberiihmten Zeitgenossen und Freunden jih zusammen.
Seine Beziehungen zur lebendigen Zeit, in der er steht, fristen sich nur
noch aus den Biichern, die er mit seinen geschwichten Augen liest, und
aus dem Verkehr mit Wirten und Mitkurgéisten, die er ausserhalb der
von ihm bewohnten Hotelzimmern antrifft. Diese Existenz eines be-
scheidenen Chambre-garnisten, die er mit 2500 Franken im Jahr zu be-
streiten vermochte, fithrte er in seiner wichtigsten Schaffenszeit, als
er im Jahre 1870 seine Anstellung an der Basler Universitit aufgab,
um dann ein weiteres Jahrzehnt spiter, zu Anfang des Jahres 1888
einer ausbrechenden Gehirnkrankhe't zu erliegen.

Von da an schrieb er meistens in oberitalienischen oder siidfranzési-
schen Stadten oder zur Sommerszeit in Sils-Maria die Biicher, die
seinen dauernden Ruhm begriindeten. Dabei war er, auf eine ganz
eigene Weise, ebensosehr Kiinstler als gelehrter Denker. Nachdem er
sich mit seinem philosophischen Lehrepos ,,Also sprach Zarathustra”
gewissermassen an einen Orgeltisch gesetzt hatte, um durch die mei-
sterliche Beherrschung eines ihm allein unterstellten Monumentalinstru-
mentes philosophischer Mitteilung eine ganz neue Art von Zuhdrer-
schaft an seinen Namen zu ketten, kehrte er in seinen letzten Biichern
zu der frither von ihm geiibten kritisch rationalistisch aphoristischen
Darstellungsweise zuriick, um schliesslich, kurz bevor er menschlich
verstummen musste, seinen beiden ersten Schaffenszeiten (erst seiner
»Kulturphilosophie’”” von 1869—1879 und dann seiner Schaffensphilo-
sophie von 1880—1887) eine ganz kurze Schlussperiode noch anzufiigen,
welche durch sein Hauptwerk ,,Der Wille zur Macht”” vertreten wird.
Im unbeirrbaren Bewusstsein seiner von ihm vollbrachten denkerischen
Lebensleistung versank er fiir seine letzte Lebensdauer dem unheil-
baren Wahnsinn (1888—1900).

Noch bei seinen Lebzeiten, aber eben ohne dass er sich des aufstei-
genden Ruhmes noch persdnlich erfreuen durfte, durchwuchs sein Werk

185



den heute bereits vergangenen Vierteil des zwanzigsten Jahrhunderts
zur weltbeherrschenden Lebenslehre einer menschlichen Kultur, und wir
ehemaligen Bekimpfer des Nietzsche-Archivs in Weimar stimmen jetzt
gerne und in seither erworbener Ueberzeugung der gerechten Auffas-
sung von Prof. Jaspers zu, dass, ohnerachtet einer gelegentlich allzu ge-
schaftsmissigen Betriebsweise, die biographischen Absichten und Be-
mithungen der schwersterlichen Liebe um die Anerkennung der Bedeu-
tung des Bruders alles in allem und hinterher als ,grossartig’” zu be-
zeichnen sind. ,,Die Nahe des Blutes und die bis in den Beginn der
Kindheit zuriickgehende Erinnerung erwiesen sich nicht nur als uniiber-
windbar, sondern als kostbares, menschlich unersetzliches Gut”.

Nietzsches Wahrhaftigkeit

Mit dem menschlichen Charakterzuge der Wahrhaftigkeit wird
das Element von Nietzsches philosophischer Grosse auf den sie tragen-
den Sockel gestellt. Nach unserem Empfinden hitte er seinem ganzen
Werke die Losung voranschreiben diirfen: ,,Cogito, quia sum ve-
rus’. Hat er doch den Privatdruck des ersten Bandes von ,,Mensch-
liches Allzumenschliches” mit der Uebersetzung aus dem Lateinischen
des René Descartes eingeleitet: ,,Genug, dass fiir meinen Teil mir nichts
besser erschien, als wenn ich streng bei meinem Vorhaben verbliebe,
das heisst wenn ich die ganze Frist des Lebens darauf verwendete, meine
Vernunft auszubilden und den Spuren der Wahrheit, in der Art und
Weise, welche ich mir vorgesetzt hatte, nachzugehen... Da wurde end-
lich meine Seele so voll von Freudigkeit, dass alle iibrigen Dinge ihr
nichts mehr antun konnten”. (,,Statt einer Vorrede’’ Chemnitz zum 30.
Mai 1878). Nietzsches Einzug in die Reihen der deutschen Philosophen
entsprang seiner innersten Ueberzeugung, als wahrheitsliebender Mensch
auf die Welt gekommen zu sein — daraus zog er fiir seine Berufswahl
den Schluss seines bei Pindar entdeckten Losungswortes: ,,Werde (be-
rufsmissig), was du (deiner Geburt nach) bist” — (ndmlich: wahrheits-
liebend).

Aber wohin hat nun diese (von seinem Vater her ihm angeborene)
Wahrheitsliebe in seiner philosophischen Entwicklung gefithrt? Zu nichts
Geringerem als zu einer entwurzelnden Anzweiflung der Wahrheit
als dem bisher angeblich unerschiitterlichen Wesenselement jeder me-
thodisch aufgebauten europiischen Philosophie. Fiir die Beschaffenheit
von Nietzsches philosophischer Denkweise ist es bezeichnend, um nicht
zu sagen verriterisch, dass er gar nicht so sehr es auf den Wahrheits-
begriff abgesehen hat, wie man es von einem erkennenden Denker er-
warten sollte, als auf die Persénlichkeit des griechischen Verkiindigers
der Wahrheit, des athenischen Philosophievaters Sokrates. Nietzsche be-
gann in seiner ersten Schrift mit einer Aussersten Kritik des sokratischen
Einflusses auf die nachfolgende Kultur des rémischen Kaiserreichs und
daran anschliessend des mittelalterlichen und neuen Europas; dennoch

186



hat er dann gegen das Ende seiner Basler Zeit doch wieder dem einst
Hingerichteten alle Gerechtigkeit wiederfahren lassen. (Der Wanderer
und sein Schatten 86): ,,Zu Sokrates, dem einfachsten und unvergiing-
lichsten Mittler-Weisen fithren die Strassen der verschiedensten philoso-
Phischen Lebensweisen zuriick, welche im Grunde die Lebensweisen der
verschiedensten Temperamente sind, festgestellt durch Vernunft und Ge-
wohnheit und allesamt mit ihrer Spitze hin nach der Freude am Leben
und am eignen Selbst gerichtet; woraus man schliessen mochte, dass das
Eigentiimlichste an Sokrates das Anteilnaben an allen Temperamenten
gewesen ist. — Vor dem Stifter des Christentums hat Sokrates die
fréhliche Art des Ernstes und jene Weisheit voller Schelmen-
streiche voraus, welche den besten Seelenzustand des Menschen aus-
macht. Ueberdies hatte er den grosseren Verstand”. Insofern ist
Nietzsche bestindig ein aufrichtiger Sokratiker und damit ein Virtuose
der logischen Folgerung geblieben.

Immerhin lautete der siegreiche Gegensatz gegen Sokrates und den
von diesem gegriindeten Rationalismus Dionysos, was ja der Name
des thrakischen Taumel- und Tinzergottes war. Nietzsche hat sich nie-
mals der zu seiner Zeit aufkommenden Philosophengruppe des Vitalis-
mus angeschlossen. Wieder wie beim Wahrheitsgedanken hat er die
vorwiegend begriffliche Auseinandersetzung iiber den Lebensgedan-
ken gescheut und vermieden, und ist dem Problem des Lebens nach
der dichterisch-mythischen Seite hin ausgewichen, indem er das dio-
nysische Wesen des Menschen hervorhob, um damit innerhalb der
menschlichen Arbeitsleistung das Kennzeichen fiir die hinauftreibende
und vorwirtsstossende Arbeit, die er unter dem Schaffen versteht,
Zu gewinnen.

Schliesslich fithrt aber die denkerische Untersuchung iiber Vernunft,
Verstand, Wahrheit und was fiir Hauptbezeichnungen da noch in
Frage stehen, vom Denken hinaus auf die Schwelle des Lebens d. h.
auf das Verhalten der Menschen untereinander, — ein Verhalten, das
immerschon unter der Bezeichnung der menschlichen Sitte zusammen-
gefasst worden ist. Die Frage nach Wahrheit, Menschheit, Kultur
schmilzt fiir Nietzsche zusammen nach der Gesamtfragestellung: Was
hat vor dem Tribunal der Philosophie die Moral zu bedeuten? Ge-
rade die Wahrheitsbehandlung hatte Nietzsche schon frith dazu gefiihrt,
die abstrakte Problematik irgendwie mit den Fragen der praktischen
Lebensbeschaffenheit zu verbinden. Denken und Moralitit berithren sich
als philosophische Probleme iiber eine Kluft hinweg, darin das Abstrakte
neben dem Sinnlich-Wahrnehmbaren lauert und beide irgendwie noch
auf eine methodische Einordnung zueinander warten. Da hat denn
Nietzsche frith vorgegriffen etwa durch die kurze Schrift, die 1873—1875
noch in die Zeit der Wagnerfreundschaft fillt und den Titel fithrt:
»Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne’’. Das war ein
Vorzeitiger Entwurf, der ein Hauptstiick seiner philosophischen Bau-
steine vorwegnahm.

187



Will man nun um die Methoden wissen, mit denen Nietzsche als
Denker seine aus ihm herausdringende Wahrhaftigkeit zu gestalten be-
strebt war, so stand ihm einmal das geschulte Ausdrucksvermégen der
deutschen Sprache zur Verfiigung, die er an den Dichtern und philo-
sophischen Meistern sowie im Umgang mit einem bedeutenden Schrift-
steller, wie es Richard Wagner eben doch auch war, zu meistern wah-
rend seiner wichtigsten Jugendjahre sich befleissigte. Was aber die Ge-
dankenstruktur des philosophischen Aufbaus anbelangt, so verfiel er
noch in der Basler Zeit auf eine ganz einfache Manier, um es so zu
sagen: wenn er von einem ijhm vorliegenden Gedanken einen Schritt
weiter wollte, so kehrte er ihn zunichst um und sah sich dessen Ge-
genteil an. Gerade an seiner Darstellung des Wahrheitsbegriffes zeigt
sich seine Vorliebe, die in Form gebrachten Probleme umzudrehen und
von hinten zu besehen, beinahe wie eine auf das laufende Band gezo-
gene Methode. Da erscheint denn die Wahrheit als ,,Irrtum’, oder je-
denfalls weist der Irrtum die Fahigkeit auf, die man in ideologischer
Hochschiatzung des sokratischen Vernunftgebrauchs eben der Wahrheit
immer aufs neue zusprechen mochte: ein wirksames Instrument fiir die
Lenkung der Volksmassen zu sein! Wie lassen sich mit dem Irrtum
die Mengen gingeln — und wie versagt die Wahrheit, um den Stand-
punkt einer Masse — etwa eine mit dem allgemeinen Stimmrecht be-
fragte Volksmehrheit, vom Fleck zu bringen!

Diese Enttiuschung, die der Philosoph an der Wahrheit erfihrt, er-
streckt sich auf alle menschliche Betitigungen, die nur solche von mo-
ralisierender Natur sein konnen und Nietzsche keinen andern Ausweg
mehr lassen als den konsequenten Immoralismus als philosophisches
Prinzip. Nur fragt es sich noch, wie dachte Nietzsche das fiir ihn aus-
fallende moralische Verhalten zu ersetzen?

Die grosse Politik

Unter dieser Aufschrift hat Nietzsche das Gesamtziel seines Philoso-
phierens abschliessend zusammengefasst. Nachdem er zur Erkenntnis
durchgedrungen war, dass die titige Seite des menschlichen Lebens nie-
mals von moralischen Beweggriinden sich diirfe leiten lassen, erkannte
er die politische Natur dieser Beweggriinde. Damit stieg er aus den
sechziger Jahren des neunzehnten Jahrhunderts, in die seine Jugend fiel,
zentral empor in den nationalen Feuereifer der Griindung des deut-
schen Kaiserreichs durch Bismarck, sodass er unter seinen Zeitgenossen
auch gleich einen Staatsmann von weltpolitischer Bedeutung vorfand.
an dem er seine grosspolitischen Absichten, die er mit seinen zwanzig
Jahren Philosophie ausbriitete, mit einem dazugehdrigen weiten Mass-
stab messen konnte. Wie gelangte aber dieser fleissige Mitarbeiter der
Altertumswissenschaft dazu, mit seinem Lebenswerk in der Politik zu
miinden?

Alles in allem aus dem heraus, was er seinen Zustand zu nennem
pflegte. Im Theologenblut seines Vaters durchstromte ihn der preussische

188



patriotische Hang zur Konigstreue; am Konigsgeburtstag war er auf
den Hohenzollernamen Friedrich getauft worden. Aber aus seiner Ver-
wandtschaft wuchs er, im damals sich bildenden Parteiglauben des Na-
tionalliberalismus auf, und in seinem einjihrigen Militirjahr zeichnete
er sich durch vorziigliche Eignung fiir die reitende Feldartillerie aus.

Der Gedankengang, der ihn als unabhingigen Denker ins politische
Fahrwasser treiben wollte, scheint sich folgendermassen abgespielt zu
haben. Die biographische Unterlage sind die siebziger Jahre seiner Bas-
ler Zeit, in der es fir ihn grosse und kleine Politik reichlich an
Selbsterlebtem zu verdauen gab. Der Eindruck vom Ausgang des
deutsch-franzosischen Krieges, die Kaiserkrone sei zu Lasten der deut-
schen Kultur zu teuer bezahlt, dann der Eindruck vom Durchbruch
der radikalen Demokratie im Stadtstaat Basel, dessen Angestellter
Nietzsche zwischen 1875 und 79 war, versah jhn mit dem ndtigen An-
schauungsmaterial. Seither steht es fiir ihn fest, dass der Wendepunkt
zur grossen Weltgefahr eingetreten ist, namlich fiir das Umsichgreifen
von Zustinden, wie sie uns heute umgeben. Nietzsche hat seit dem Weg-
gang von Basel diese Weltdekadenz in seither eingetretenen unheimlichen
Zukunftsbildern vorausgeschaut. Daraus folgert er, die Europa bedro-
hende politische Gefahr kann nur beschworen werden durch den Geist
eines schaffenden Gesetzgebers. In der Richtung, fiir das Abend-
land dieser Gesetzgeber als wahrhaftiger Denker selber zu werden, phi-
losophiert er in den achtziger Jahren in und seit seinem Zarathustra.
,,Die Begrifflichkeit von Nietzsches politischem Denken ergibt sich”
(Jaspers S. 224) ,aus dem Blick auf den schaffenden Ursprung in einer
Bewegung gegen alles bloss Bestehende, nur Daseiende auf eine noch
unbestimmte Zukunft hin. Der schaffende Gesetzgeber wird sie be-
griinden’. Visiondr klirt er die Anschauung der Tatsichlichkeiten, die
ihn in der Zeitpolitik umgeben, ab, um der Zukunft ihre Aufgabe fiir
die grosse Politik zu stellen. Darin erfiillt sich dann auch mit seiner
letzten Schriftenfolge sein Schicksal als Philosoph. Manchem seiner Le-
ser, darunter auch mir, erscheint ,Jenseits von Gut und Bose” als sein
reifstes der spiteren Werke, wer wissen will, was er mit Grosser Politik
meint, soll dort lesen, was er unter dem ,guten Europaer” und der Zu-
kunft Europas, das eins werden will, versteht. Dann kam noch jene
enge Schlussfrist seines letzten Herbstes und Vierteljahres, wo sich eine
zuckende politische Vision in die andere drangte, als er den europii-
schen Weltkrieg, den Deutschland verlieren werde, glaubte organisieren
zu miissen und dabei damals schon ganz unwirklich gewordene poli-
tische Faktoren einschob, wie die einst regierenden Kurienkardinile unter
Pius dem Neunten. Da trat denn wieder das Missverstindnis ein, in den
metaphysisch verschwimmenden politischen Motiven fiir die Ausdeu-
tung seines Lebensbildes die realen Ursachen des ausbrechenden Wahn-
sinns zu sehen.

Fiir diese Schlussperiode leistet uns Jaspers den grossen Dienst, dem
scharfen, unerbittlich folgerichtigen Denker seine Rechte zu lassen und

189



die staatsminnischen Gipfeltraume hervorwachsen zu lassen aus den Wur-
zeln seines lingst vergangenen jugendlichen Denkens. Und gerade jene
Auswiichse der Endzeit sind heute weiter als je davon entfernt, nicht
auf die heute uns bedrohende politische Gefahr hinzuweisen, dass der
Wille zur Macht in einem neuen Weltkrieg alle europiischen Mog-
lichkeiten iiberwalzen will.

Als Nietzsche der Verteidigung der Moral den Abschied gab, als er
darauf verzichtete, diesen Willen zur Macht pidagogisch auf eine syste-
matische Durchsittlichung der Menschheit zu verwenden, da riss ihn sein
gewaltiges Grundziel der Grossen Politik personlich in den Abgrund.
Er war sich bewusst, mit seiner Philosophie vom Willen zur Macht Eu-
ropa den Weg zu der uns notwendigen Gesetzgebung gewiesen zu haben.

Das Verhalten Europas zum Denksystem Nietzsches sieht nach dem
ersten Drittel des Jahrhunderts wie ein Verstindnis dieser Aufforderung
oder Einladung aus; Jaspers fasst diesen philosophischen Standpunkt
dahin zusammen: , Wo Nietzsche vom Gesetzgeber seiner grossen Po-
litik handelt, spricht er nicht vom tédtigen Politiker, sondern vom Phi-
losophen, — nicht von der bestimmten Politik irgend einer konkreten
Situation, sondern von der weltgeschichtlichen Gesamtsituation des Zeit-
alters. Die Philosophen der Zukunft bestimmen erst als Gesetzgeber das
Wohin und Wozu. Sie greifen mit schopferischer Hand nach der Zu-
kunft, sie wollen den Willen von Jahrtausenden auf neue Bahnen zwin-
gen, grosse Wagnisse und Gesamtversuche von Zucht und Ziichtung vor-
bereiten”’. Allein der staatliche Zwang muss eine neue Freiwilligkeit dar-
stellen”. Losgelost von allen Banden leben die hochsten Menschen, und
in den Herrschenden haben sie ihre Werkzeuge. Die stillsten Worte sind
es, welche den Sturm bringen. Gedanken, die mit Taubenfiissen kom-
men, lenken die Welt. Unhorbar dreht sie sich”. (S. 243 {))

Wir schliessen mit den notorischen Tatsachen unserer Zeitgeschichte:
die heutigen Alleinherrscher unserer mitteleuropiischen Grossmichte sind
iiberzeugte Nietzscheaner. Mussolini gesteht, er habe den Fa-
schismus nur schaffen kdnnen, nachdem er bei Nietzsche gelernt habe,
gefahrlich zu leben. Der deutsche Reichskanzler Adolf Hitler erlaubte die
Verbreitung einer Aufnahme von sich, die ihn darstellt, wie er im
Nietzsche-Archiv zu Weimar ein Heft mit Originalzetteln des Meisters
durchblittert. Und der franzdsische Regierungsprisident, Léon Blum,
war einer der f{rithesten Nietzscheschriftsteller mit seinem bedeutenden
Buche von 1903 | En lisant Nietzsche’ .

190



Aus den Fabeln Pestalozzis

Im Friihling dieses Jahres ist in St. Gallen ein Verein ,Schweizer
Biicherfreunde” gegriindet worden. Er beabsichtigt mit Hilfe einer
Buchgemeinschaft eine schweizerische Bibliothek herauszugeben. Der
schone Vorsatz dabei ist: ,das zu pflegen, was unseren Vorfahren das
Leben auf dem schweizerischen Boden lebenswert, liebenswert und gross
gemacht hat und es auch heute noch lebenswert und gross machen
kann®“. Frei von allen wirtschaftlichen, konfessionellen und politischen
Bindungen, will diese Buchgemeinschaft, deren geistige Leitung Dr. Wal-
ter Muschg innehat, ,dem Selbstbehauptungs- und Neugestaltungswillen
unserer Heimat dienstbar sein”. Man mdchte herzlich hoffen, dass die-
sem Unternehmen aller Erfolg zu teil werde, denn die Verteidigung des
Schweizergeistes hat nur eine wirksame Waffe: die Leistung.

Das erste Buch, das die ,,Biicherfreunde” vorlegen, beglaubigt ihre
hohen kulturellen Absichten aufs schonste. Es ist eine Auswahl aus den
Fabeln von Johann Heinrich Pestalozzi. Der Text stiitzt sich auf die
grosse kritische Ausgabe von Buchenau, Spranger und Stettbacher.
Druck und Ausstattung sind vortrefflich. Der Herausgeber, fiir die Aus-
wahl mit dem richtigen Blick begabt, hat auf ein erliuterndes Vor- oder
Nachwort verzichtet. Er mag sich gesagt haben, der Leser brauche kei-
nen andern Schlitssel, als denjenigen, den ihm Pestalozzi selber gibt,
indem er in der Vorrede bedeutet: , Wenn du nichts hinzudenkst, Leser,
so wirst du die Einfalt der Figuren zu meinem ABC Buch unertriaglich
finden. Wenn aber deine Erfahrungen &dhnliche Gefithle bei dir rege ma-
chen werden, mit denjenigen, die mich belehrten, da ich sie hinwarf,
so wirst du ihre Einfalt lieben...” Die Gefiihle Pestalozzis aber, da er
seine Fabeln und Gleichnisse hinwarf, waren aufs tiefste aufgewiihlt
von der herannahenden franzoésischen Revolution. ,,Es war in den Ta-
gen der anndhernden franzésischen Revolution und in den ersten Spuren
der Gefahren, die ihr Einfluss auf die Schweiz haben kénnte, dass meine
Volks-, Vaterlands- und Freiheitsliebe mich unwiderstehlich hinriss diese
Bégen zu schreiben”. (Vorrede zu der Neuausgabe von 1823). Ge-
wisse Hinweise auf Pestalozzis Stellung zur {franzosischen Revolution
sind in einer volkstiimlichen Ausgabe der Fabeln nicht véllig entbehr-
lich. Ihr politischer Gehalt ist nur dann vollig verstindlich, wenn man
weiss, dass sie in letzter Stunde die tauben Regenten wie die verblen-
deten Freiheitsfreunde aufzuriitteln suchten. — Pestalozzi wollte eine
»ganze Philosophie der Staatskunst’” nicht durch niichterne Deduktio-
nen, sondern durch eine gefiihlsnahe Bildhaftigkeit den Menschen ni-
her ans Herz bringen. Die gegenwirtigen Zeiten sind jenen in denen
Pestalozzi seine Fabeln geschrieben hat beklemmend #hnlich. Die Giil-
tigkeit ihrer Lehren besteht heute wie damals. Aber die Menschen
scheinen sich nun einmal nicht durch den sanften Zuspruch der Weis-
heit sondern nur durch den schneidenden Befehl der Not belehren las-
sen zu wollen. W. M,

101



Der Berg und die Ebene

Der Berg sagte zur Ebene: ,Ich bin hdher als du”. ,Kann sein, er-
widerte die Ebene, ,,aber ich bin alles, und du bist nur eine Ausnahme
von mir”’. Der Teil wire immer so gerne mehr als das Ganze; das
Zufillige erhebt sich so gern iiber das Wesentliche; alles Gemeine
spricht so gerne die Eigentiimlichkeit des Vorziiglichen an.

Die Entstehung der Berge

Die Erde wundert sich einmal, wie die Berge sich auf ihr haben bil-
den koénnen. Diese antworteten ihr: ,)Es geschah nur durch die Verhir-
tung dessen, was du schon selbst bist”.

Der veraltete Kuhfelsen

Die Zeit hatte den Felsen, unter welchem die Herde Jahrhunderte
bei Sonnenschein und Regen sich schiitzte, miirbe gemacht. Jetzt fallen
taglich Steine von ihm hinab auf die weidenden Stiere und Kiihe, darum
scheuen diese jetzt allgemein den ihnen ehemals lieblichen Ruheplatz.
Aber der alte Hirt, der nur am linken Ohr hoért und am rechten Auge
blind ist, meint, die Herde sei von boOsen Leuten verzaubert, und die
Kithe und Stiere scheuen den ihnen ehemals so lieben Ruheplatz nur darum

Das Storchenland

Ein Reisender verirrte sich in ein abgelegenes Tal, darin er keine
Stimme hoérte als quakende Frosche; er konnte nicht weiter, alles war
Sumpf. Doch ehe er zuriickging, fragte er noch einen Frosch, warum

hier zu Lande alles quake. — Der Frosch erwiderte: ,Unser gliickli-
ches Land ist wie kein anderes, bis auf seine hintersten Winkel fiir
unsern Dei organisiert”. — ,,Und wer ist denn euer Dei?”’ fragte der

Fremde. Der Frosch antwortete: ,Der Storch”.

Der Lowe und seine Ralgeber

,lch sehe ungern, dass man immer mehr Hunde in meinen Dienst
nimmt — —7”) also sagte ein Lowe, der seinem Ende nahte, zu sei-
nem Vertrauten. Dieser wusste nicht, was er dem sterbenden Léwen ant-
worten sollte; aber er fiihlte tief im Herzen die driickende Wahrheit:
,50 wie die Lowen unbrauchbar werden, werden die Hunde unentbehr-
liche Tiere”.

Verantwortlicher Schriftleiter: Dr. Walther Meier
Redaktion u. Verlag: Fretz & Wasmuth A. G. Ziirich, Akazienstr. 8, Tel. 45.855
Druck: Jak. Villiger & Cie., Wadenswil

102



	Kleine Rundschau

