
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 3

Artikel: Dichtung im totalen Staat

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dichtung im totalen Staat
Von * * *

jas vom Nationalsozialismus verkündete Prinzip der Totali-
tät muss sich notwendig auch auf die Dichtung erstrek-

ken. Das Kunstwerk erhält Recht und Bewertung aus der Nähe

zur Gedankenwelt des dritten Reichs. So vergibt der Staat seine

ehrenden Preise an die Verfasser von „Thingspielen" (wie Eu-

ringer), von „Festkantaten" (wie Eberhard Wolfgang Möller),
von einfachen Liedern, welche die Hitlerjugend singen soll
(wie Gerhard Schumann). Wo das Führerprinzip in voller
Schärfe angewandt wird, verliert der Dichter das Recht auf
die ihm eigene Welt. Ihm ist es versagt, einsam zu sein, er
darf nicht Träumen nachhängen und sich sein Reich erbauen,
er muss den tätigen Dienst in der Gemeinschaft als oberste
Pflicht begreifen. So will es das Totalitätsprinzip. Und fast ist
es ein Symbol, dass Stefan George, vielen der Sänger und
Prophet des neuen Reiches, im Jahre 1933 auf dem Friedhof zu
Minusio am Lago Maggiore zur Ruhe gebettet wurde: Deutschland

schwieg; die Totenfeier in der Akademie für Dichtkunst
wurde von Staates wegen abgesagt und die Gedenkrede blieb
ungesprochen, die den Satz enthielt: „Dieser Geist (seil, des

neuen Deutschlands) ist ungeheuer allgemein, produktiv und

pädagogisch, nur so ist es zu erklären, dass sein Axiom in der
Kunst Georges wie im Kolonnenschritt der braunen Bataillone
als ein Kommando lebt". In der Rede, die mit grundsätzlichen1
Deduktionen George und Hitler, Geist und Macht verknüpfen
wollte, prägte eine dem Totalitätsanspruch genügende Dichtkunst

zum ersten (und bis heute zum letzten) Male Formeln
genuiner Herkunft: Dichtung ist höchster Anspruch an die
Form, Staatsbildung ist höchstes Ringen um Form; das
„imperative Weltbild" Hitlers und Georges ist das Problem der
Form. „Es ist das Formgefühl, das die grosse Transzendenz der
neuen Epoche sein wird, die Fuge des zweiten Zeitalters, da$

erste schuf Gott nach seinem Bilde, das zweite der Mensch
nach seinen Formen, das Zwischenreich des Nihilismus ist zu

Ende". Aber Gottfried Benn, der aus der Negation des liberalen

Gedankens zu solchen Konstruktionen vorstiess, musste aus
der „Akademie der Dichtkunst" ausscheiden — er blieb so ein-

165



sam, wie er vordem gewesen war, ein geistvoller, vom
Temperament gejagter Aphoristiker aus Nietzsches Geist und ein

begnadeter Lyriker; kein Mittler zwischen Kunst und Macht in
der Zeit.

Der zweite Versuch zur Einung von Totalität und Kunst kam

aus dem Kreise „revolutionärer Aktivisten". Viel primitiver als
Benn beschränkten sich die Theoretiker dieser Gruppe auf stoffliche

Gesichtspunkte. Der Dichter darf kein „Einzelproduzent",
er muss Stimme des Volkes sein, nicht der Schreibtisch, die
Strasse sei sein Reich. „Die Aufgaben des Dichters sind nicht
zu trennen von den Aufgaben des Volkes. Die Aufgaben eines

Volkes sind politische Aufgaben. Also sind die Aufgaben des

Dichters politische Aufgaben". (H. W. Hillers, die 60 Thesen

gegen das Elend der Literatur in Deutschland. Berlin 193i5:).

Er erfüllt diese Aufgabe, indem er das tägliche Geschehen
Sprache werden lässt, indem er den Arbeitsprozess des
Handwerkers, des Arbeiters, des Diplomaten darstellt, Reichsautobahn

und Gesetzgebung zum Stoff der Dichtung macht. Das

klingt nicht neu, es wiederholt nur Probleme, die — mit
anderem Vorzeichen — in Russland aktuell sind. (Kommunistische
Schriftsteller haben ehemals in Deutschland die gleichen
Forderungen erhoben; der Lyriker Johannes R. Becher hatte den
russischen Fünfjahresplan besungen). Auch um die kleine
Gruppe deutscher Aktivisten im Nationalsozialismus ist es still
geblieben; das Schlagwort von der „Entbürgerlichung" der
Kunst hat keinen Platz in einer Kulturpolitik, die Kunst als

„Entspannung für den Feierabend der arbeitenden Volksgenossen"

begreift.
Mit anderen Worten: So gewiss der nationalsozialistische

Staat das Prinzip der Totalität auch für die Dichtung verkündet,
so gewiss verzichtet er auf eine positive Sinngebung dieses,
seines Prinzips in der Dichtung. Seine Preisträger, die Eurin-
ger, Möller, Schumann dürfen nicht als Repräsentanten spezifisch

nationalsozialistischer Kunst gelten und werden auch in
der deutschen Presse keineswegs als grosse Schöpfer gepriesen.

Der neue Staat verzichtet vorläufig auf die Ausprägung
einer seiner Intentionen gemässen neuen Kunst und begnügt
sich damit, die Männer zu ehren, die einzelne seiner politischen
Ideen als Stoff und Gehalt in ihre Werke aufnehmen. Alle An-

166



strengungen, die der Staat macht, als Erzieher eine vollkommene

Umorientierung zu erzwingen (man vergleiche hierüber
Max Rychners „Bericht aus Deutschland" im Februarheft dieser

Zeitschrift) dürfen nicht darüber hinwegtäuschen, dass heute
noch das Totalitätsprinzip die Dichtung nur unvollkommen
beherrscht. In der „Inselbücherei", dieser schönen Sammlung
billiger 60 bis 80 Seiten starker Hefte, sind im Vorjahre zwei
Bändchen ausgewählter Gedichte von Rainer Maria Rilke
erschienen. Käufer solcher billiger Blütenlesen sind zweifellos
die jungen Menschen. Der Frühjahrsausweis dieses Jahres zeigt,
dass die beiden Auswahlhefte bereits in 170 000 Exemplaren in
den Handel gelangt sind. Wir dürfen hinzufügen: vornehmlich
in die Hände solcher Leser, die sich pflichtgemäss mit den

Kampfgedichten Baidur von Schirachs, Gerhard Schumanns und
Heinrich Anackers zu beschäftigen haben.

Mit solchen Feststellungen verbindet sich notgedrungen Wort
und Sache der „Opposition". Immer wieder taucht die unscharfe
Bezeichnung „die Stillen im Lande" auf, und die Behauptung
wird aufgestellt, es gäbe eine geheime „gegnerische Front".
Eine solche Front besteht in Deutschland nicht. Vielmehr ist
vom mangelnden Erfolg des Totalitätsprinzips auf allen Gebieten

der Kultur zu sprechen. Der Schriftsteller mag noch so sehr

gewillt sein, den Forderungen des Staates zu genügen, er stösst
doch immer wieder auf „Pobleme", auf Zusammenhänge, dier er
zur Determinierung seiner Gestalten darstellen muss, aber
deren Behandlung im Zusammenhange gegenwärtiger politischer
Tagesfragen „unerwünscht" ist. Hier liegt die zentrale Schwierigkeit:

der Dichter denkt in anderen Zeitbegriffen als def
Politiker; er kann, wenn er im Gange seiner Darstellung einen1

„Gegenspieler" braucht, der die Tat seines Helden erst
verdeutlicht, nicht darauf Rücksicht nehmen, dass der Gedanke der
Volksgemeinschaft keinen anderen Gegner zulässt als den
Menschen, der sich aus eben dieser Volksgemeinschaft ausschliesst.
Er darf niemanden „meinen", weil das dritte Reich sich die

geforderte, „arteigene Kunst" noch nicht geschaffen hat und
darum jegliche Problematik als Hemmnis in der Ausbildung dieser

neuen Kunst angesehen werden kann. Der Schriftsteller sieht
sich in einer Situation, in der eine Fülle negativer Bestimmungen

ihn hemmen, während die dem Gedankengehalt der neuen

167



Weltanschauung entsprechenden dichterischen Formen noch nicht
vorhanden sind (und auch kaum gefunden werden dürften). Die
Unsicherheit, die seine Arbeit zweifellos beeindruckt, ist eine
selbstverständliche Folge des Charakters der neuen Entwicklung

als einer „Bewegung". Das will sagen: Obwohl das

nationalsozialistische Programm mit fest umschriebenen Thesen
arbeitete (Rassenseele, Entscheidung des Einzelnen für die
„deutsche Wahrheit", Führerglaube) begreifen seine Gestalter
es doch als ein unfertiges Gebilde, das, elastisch und variabel,
täglichen Veränderungen unterliegen kann. Die politische
Tagesaufgabe, der sich der Schriftsteller unterordnen soll, lässt einmal

hier, ein andermal dort die Behandlung bestimmter Fragen
als „unerwünscht" erscheinen — und so gewiss das Mitglied
irgend einer „Opposition" sich davor hüten kann, gegen das

Gesetz zu Verstössen, so sehr unterliegt es der Gefahr,
„Unerwünschtes" (das morgen wieder erwünscht sein kann) zu
äussern. Und dieses Verdikt „unerwünscht" kann peinliche Folgen
haben: Verbot eines Buches, sei es allgemein oder gelte es nur
für Volksbüchereien, mit denen der Verleger als Grossabnehmer
rechnet, oder gar Ausschluss aus der Reichskulturkammer, was
ein Publikationsverbot bedeutet. Aber selbst die Zensur
„ungeeignet" in einem der Organe der vielen Buchprüfungsstellen,
die Partei, Propagandaministerium und andere Stellen geschaffen

haben, genügt, um einen Schriftsteller wenn nicht zu
diffamieren, so doch in den Ruf gewisser Gefährdung zu bringen.
Das hängt alles mit der seltsam labilen Situation in Deutschland

zusammen, in der ausser dem grossen Gegensatz von Freund
und Feind eine neue Hierarchie sich bildet: Parteibürokratie,
Aktivismus, Reaktion — es gibt eine Fülle von Spielarten
gegensätzlicher Anschauungen, die sich letztlich alle auf den
Nationalsozialismus berufen und in der Vielfalt von Meinungen und Thesen

ihr Recht, den neuen Geist am besten zu begreifen, mehr
oder weniger temperamentvoll vertreten. Das lässt von aussen
her die deutsche Situation so undurchdringlich erscheinen, das

fördert auch den Glauben an eine einheitliche Opposition.
Tatsächlich spielt sich jede Diskussion auf dem Boden des

Nationalsozialismus ab, Kritik ist nur unter Berufung auf den Führer
möglich und denkbar; nur differenzieren sich die Einwände in
verwirrender Vielfalt: wenn die Hitlerjugend in ihrer eigenen

168



Leitung gegen Will Vesper, einen der ersten Jünger Hitlers unter

den ältern Schriftstellern, opponiert, wenn das „Schwarz©
Korps", das Blatt der „S.S.", Gottfried Benn, der wirklich ein
Theoretiker der Bewegung hätte werden können, in gehässiger
Weise anprangert, dann ist für den Aussenstehenden kaum sichtbar,

dass zwischen Benn und Vesper eine tiefere Kluft besteht,
als zwischen Vesper und der Hitlerjugend.

Alle diese Hinweise sind nötig, um eine zum Verständnis der
heutigen deutschen Literatur notwendige Feststellung zu treffen;

es gibt in der deutschen Schriftstellerschaft (wie überhaupt
im heutigen Deutschland) nicht den primitiven Gegensatz von
Nationalsozialisten und Gegnern. Es gibt eine Führergruppe, die

jeweils bestimmt, was nationalsozialistisch ist und was nicht,
und es gibt Schriftsteller, die nicht emigriert sind und dadurch
ihre Bereitwilligkeit bekundet haben, ihre Arbeit im Lande weiter

zu tun. Sie brauchen darum noch nicht Parteimitglieder, nicht
einmal im weiteren Wortsinne Faszisten zu sein; es sind
deutsche Schriftsteller, die in nationaler Gesinnung für Deutschland

schaffen und sich notwendigerweise den politischen
Forderungen fügen müssen, um nicht in Gefahr zu kommen, von Staats

wegen in ihrer Arbeit gehindert zu werden. Wie fliessend hierbei

die Uebergänge von „Kompromiss" zu „Verrat", von
stillschweigender Unterordnung zu eifriger Mithilfe sind, bedarf
keiner Begründung; schwache Charaktere unterliegen Gefahren,
starke behaupten sich — nur ist damit nichts getan, heute in
Deutschland geleistete schriftstellerische Arbeit von vornherein
als Bekenntnis für den Nationalsozialismus auszulegen. Die
Spielart des Fascismus, die heute in Deutschland herrscht, kann
leicht von den heute Regierenden in eine andere Variante des

gleichen Systems verwandelt werden, damit kann die Rolle des

Schriftstellers eine andere werden. Hierfür sparen sich viele
Kräfte auf, und die Scheidung der Gruppen und Kreise erfolgt
unter merkwürdigen, stetig sich wandelnden Gesichtspunkten,
unter denen der Unterschied zwischen „Nationalsozialist" und

„Nicht-Parteimann" der geringste ist. Gerade unter den
Schriftstellern, die sich der Partei ausdrücklich verschrieben und
damit dem Parteigericht (einer Art Militärgerichtsbarkeit)
untergeordnet haben, finden sich einzelne Männer, deren Sympathien
viel mehr den Aussenseitern gelten als der „Parteibürokratie".

169



So finden sich Gruppen in immer neuen Zusammenhängen, die
über das „Grundsätzliche", dass es nämlich in Deutschland ein

Regiment gibt, dem man sich, wie immer man darüber denke,
zu fügen hat, überhaupt nicht debattieren, wohl aber in vielfachen

Formen und unter Aspekten mannigfaltiger Herkunft
erörtern, wie innerhalb des bestehenden Regimes literarische
Arbeit sinnvoll getrieben werden könne. Dass der Eine hierbei im
Herzen ein grundsätzlicher Gegner des Systems, der andere
jedoch dem Gedanken des Nationalsozialismus mehr zugewandt
sein kann, spielt in diesen Zirkeln keine Rolle. Es gilt Arbeit
zu leisten, will sagen, gute Kunst zu machen. Und schon dieses

Bekenntnis ist im Grunde ein Generalangriff auf das Prinzip der
Totalität. Und darum wieder ist manch Einer, der von der
Autonomie der Kunst überzeugt und von der Forderung, die Tagespolitik

solle die Kunst bestimmen, weit entfernt ist, in der
Wahl seiner Stoffe von besonderer Vorsicht. Manch einer flieht
in die Historie, um die Gefahrenpunkte, die jede Darstellung
der Gegenwart birgt, zu umgehen, manch Einer erscheint als

„Nationalsozialist" um kleiner Zugeständnisse willen, die er
macht, um sagen zu können, was ihm zu sagen wichtig scheint.
Denn wo der Staat mit solcher Omnipotenz wie im Faszismus
in die Arbeit des Einzelnen eingreift, wo er riesige
Problemkomplexe (die seine Führer wohl kennen) aus Gründen politischer

Opportunität als „unerwünscht" bezeichnet und von öffentlicher

Behandlung ausschliesst, gerät der geistige Mensch in die

schwierige Lage, sich ganz auf seine eigenen Fragen konzentrieren

zu müssen und sie so zu behandeln, dass er in keinerlei
Gegnerschaft zu den Tageswünschen des Staates kommt. Letztlich

hat gerade Hitlers Nationalsozialismus einen neuen
Individualismus geschaffen, gerade, indem er den Individualismus zu

bekämpfen vorgab. Fügt sich der Schriftsteller den Wünschen
der Tagespolitik, so gibt er sich selbst auf: der Staat, der im

Jahre 1933 die Thingspiel- und Sprechchorbewegung inaugriert
hat, verbietet heute diese von ihm eingeführten Formen: die

Schriftsteller, die drei Jahre lang der Verlockung, durch solche

Spiele zu Ruhm und zu Ehren zu kommen, widerstanden haben
und darum oppositionell schienen, sind damit gerechtfertigt —
das ist ein Beispiel für viele, wie sehr tagespolitische und
kulturelle Gesichtspunkte sich kreuzen.

170



Es heisst sich darauf zu besinnen, was diese Darlegungen wollen:

die Aufgabe, die dem Verfasser gestellt war, hiess, Schweizer

Lesern in der deutschen Gegenwartsdichtung die Männer und
die Kreise zu bezeichnen, deren Werk relativ unberührt vom
politischen Umschwung weiter der grossen europäischen Aufgabe
der Humanität verpflichtet geblieben ist. Diese Aufgabe ist nicht
zu lösen, indem einzelne Leistungen als „oppositionell" bezeichnet

werden. So wahr der Nationalsozialismus im Kulturellen
eine Forderung ist und nicht mehr, so wahr es eine Fülle von

möglichen künstlerischen Aufgaben auch in der Diktatur und

unabhängig von der Diktatur gibt, so gewiss ist die amtliche
Parteibureaukratie von heute nur eine und gewiss eine der
schlechtesten Lösungen des Problems der neuen Kunst. Die
Anzeichen mehren sich, dass über Jahr und Tag auch in der Kulturpolitik

das Steuer herumgeworfen werden wird, so dass der
Dichter freie Luft zum Atmen haben wird. In dieser Hoffnung
leben die besten der deutschen Schriftsteller — ob sie nun
Nationalsozialisten sind oder nicht — als „Stille im Lande", die
im Grunde Anderes tun wollen als das, was der Staat heute

„empfiehlt" (und morgen vielleicht verdammt). Eine Fülle von
Fragen wartet auf Darstellung: das Problem der Zeit, das unter

den politischen Thesen von der „Aktualität" verloren gegangen

ist, die Frage der Generationen, der Liebe zur Heimat
(ausserhalb der Schlagworte von „Blut und Boden"), die Problematik

des Gemeinschaftsgedankens in seiner vollen Grösse.
Ansätze zu diesen echten dichterischen Werten im deutschen Schrifttum

der Gegenwart aufzuzeigen, soll einem zweiten Aufsatz
vorbehalten sein.

171


	Dichtung im totalen Staat

