Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 3

Artikel: Bauer und Natur

Autor: Ramuz, C.F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759042

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Folge, 4. Jahrgang Juli 1936 Heft 3,

Bauer und Natur

von C. F. Ramuz.

Bauer.., was heisst das? Natur.., was heisst das? Bauer,
Natur: man fiihlt, dass diese beiden Wérter miteinander
verwandt sind, aber es scheint nicht, als hitte sich die franzo-
sische Literatur jemals viel Miihe gegeben, sie als Begriffe zu
bestimmen. Sie ist der Natur gegeniiber immer ziemlich gleich-
giilltig gewesen; sie hat sich um den Bauern nicht bekiimmert.
Die franzosische Literatur ist von sehr frith an eine hofische,
und in einem gewissen Sinne dynastische Literatur gewesen, das
heisst, eine fiir eine kleine Anzahl von Menschen bestimmte Li-
teratur, fiir Menschen mit viel Musse, die sich den Kriegsdien-
sten widmeten und den Staatsgeschiiften; fiir eine kleine An-
zahl von Minnern und Frauen, die selbst miissig waren und sich
der Aufgabe widmeten, zu gefallen und zu glinzen. Die franzo-
sische Literatur hat den Menschen ausserordentlich gut erkannt,
aber einen sehr ,allgemeinen’”” Menschen, das heisst einen Men-
schen ohne die Besonderheiten seiner Umwelt und seiner Ge-
burt, einen, wenn man so sagen will, durch seine soziale Stel-
lung von der Natur und von seiner eigenen Natur unabhingig
gewordenen Menschen, einen von einem ganzen Gefiige von Um-
standen und Notwendigkeiten, deren wichtigste die Nahrungs-
sorge ist, befreiten Menschen. Der Mensch, so wie ihn die fran-
zosische Literatur bis zum 10. Jahrhundert gekannt hat, ist ein
Mensch, der (im materiellen Sinne des Wortes) keine Lebens-
sorgen hatte und fiir den es die Sorge um das tigliche Brot
iiberhaupt nicht gab. Er hatte seine Renten. Er besass auch Lén-
dereien, aber er bebaute sie nicht selbst. Er war abgesondert von
denen, die sie bebauten, den Bauern. Er erinnerte sich des
Bauern einzig, um sich iiber ihn lustig zu machen, oder um ihn
als landlaufiges Ornament einer herkommlichen Natur zu ver-
wenden. Der franzésische Bauer ist seit dem Mittelalter bald

9 129



eine komische Figur gewesen, weil man sich einen Spass dar-
aus machte, ihn aus seiner Umwelt herauszunehmen, das heisst,
seine Tolpelhaftigkeit zu zeigen, wenn er durch die Umstiande
mit der feinen Gesellschaft in Berithrung kam, bald ein nur
malerisches Schaustiick, wie man es in den Hirtengedichten und
Schaferspielen findet, in denen diese selbe feine Gesellschaft
den Bauern mit einem ihm von ihr verliehenen &dusseren Glanz
und mit schénen Empfindungen ausgeschmiickt auftreten liess.
Und in der Folgezeit ist es dem Bauern nicht viel besser er-
gangen, denn als sich nun die Literatur mit ihm zu beschaf-
tigen begann, geschah es, um ihn, im 19. Jahrhundert, einfach
als den Vertreter einer Klasse darzustellen, und zwar der nied-
rigsten und grobsten Klasse, denn von allen niedrigen Arbeiten
ist die Landarbeit die niedrigste geblieben. Das kam daher, dass
die franzosische Literatur, wenn sie nun auch volkstiimlicher ge-
worden, trotzdem eine stadtische Literatur geblieben war, eine
Grosstadtliteratur sogar: die Literatur von Paris. Das bedeutet
nicht, dass sie die Anstrengung nicht kennt und von der Hand-
arbeit nichts weiss, aber trotzdem ist sie den natiirlichen Bedin-
gungen und Notwendigkeiten seltsam fremd geblieben, in de-
nen der Bauer lebte und noch fiir eine Zeit lang weiter leben
wird.

‘Denn er ist der Mensch der Uranfinge, der Mensch von ge-
stern und von vorgestern; er lebt auf dem Grund der Dinge, er
war unter uns und ist es noch: fiir wie lange noch? Er ist un-
ten, er ist auf der Erde, er ist in der Erde, er steckt noch tief
drin in der Erde: fiir wie lange noch? In unserer Zeit, einer
Zeit der gewagtesten und verwickeltsten Bindungen, bleibt er
der Mensch der einfachsten Bindung, der ersten, urtiimlichen
Bindung, aber der unentbehrlichsten fiir die iibrigen Menschen.
Er gehort keiner gesellschaftlichen Klasse an, sondern einem Zu-
stand: er ist der Mensch wie er einmal gewesen ist, das heisst,
er enthilt in sich ein ganzes Zeitalter der Menschheit; er ist
der Mensch, wie er einmal gewesen ist und wie er vielleicht
eines Tages wieder gezwungen sein wird, zu sein. Der Mensch
der grossen Stidte, der berithmteste Gelehrte ebenso wie der
unbekannteste Arbeiter, hat sich so weit vom Bauern und von
den Wirklichkeiten, in denen der Bauer lebt, entfernt, dass der
Bauer schliesslich verschwunden ist, dass er schliesslich ganzlich

130



vergessen wurde. Notwendig ist er immer noch, gewiss, aber
da diese Notwendigkeit im Hintergrund immer getreulich ge-
genwirtig ist und in gewissem Sinne automatisch ihre Wirkun-
gen hervorbringt, so ist sie aus dem Bewusstsein ausgeschal-
tet worden, ist zu etwas geworden, das man nicht mehr bemerkt.
Die Grosstadt wird ernahrt, und in zureichendem Masse ernihrt,
und hat so ganz vergessen, dass sie es auch nicht sein kdnnte,
und damit hat sie auch vergessen, wem sie diese Ernihrung ver-
dankt. Wir bediirfen (heute noch) der Erde, aber wir verachten
die Erde, denn sie ist das Schwere, sie ist der Mittelpunkt der
Schwerkraft, sie hilt uns fest, wihrend wir danach trachten,
zu entfliehen. Der Mensch der grossen Stidte lebt von den Ab-
bildern der Dinge der Erde, und nicht von den Dingen der
Erde selbst. Der Mensch der grossen Stiddte steht links, das
heisst, dass der Grosstadtmensch zu entflichen versucht. Die
Erde liegt rechts; sie ist das Zuriickhaltende, sie ist das Hin-
dernde; und dadurch demiitigt sie den linksstehenden Men-
schen. Die Erde ist konservativ; er dagegen ist revolutionir,
das heisst: er emport sich gegen die Notwendigkeiten der
menschlichen Natur. Er liebt die weitschichtigen, schwierigen
Verflechtungen, die er aufsucht, um sie zu iiberwinden, und die
er mit Hilfe von Konstruktionen jeglicher Art, stofflichen und
geistigen, wirklichen und bildlichen iiberwindet, um zu noch ho-
heren, noch weitschichtigeren Verflechtungen aufzusteigen, Stock-
werk tiber Stockwerk aufbauend bis zu diesen Wolkenkratzern
von heute und zu den Eiffeltiirmen, von denen aus die Erde,
die man sieht, nur noch als iiberwunden erscheint, iiberwunden
sowohl in der Zeit wie im Raume, hinter uns zuriickgeblieben
und tief unter uns liegend zugleich. Man sieht sie nur noch
als einen grossen grauen schmutzigen Fleck, Spur einer Kultur,
die verschwindet, da sie sich erschopft und verbraucht hat. Nach-
dem sie der Natur entronnen sind, sind sie aus eigener Kraft
schon sehr hoch emporgestiegen; wann werden sie im Aufstieg
einhalten, die Menschen, eine bestimmte Gruppe wenigstens un-
ter den Menschen? Sie haben alles das fiir sich, was loslést und
freimacht, alles, was die Kraft hat, das Gesetz der Schwere auf-
zuheben, alle vorwirtstreibenden Krifte, alle Krifte des Auf-
triebs; sie haben gelernt, sich mit solcher Plétzlichkeit von der
Erde abzustossen, dass die Erde hinter ihnen zuriickschnellt wie

131



ein vom Pfeile verlassener Bogen; sie sind heute nicht mehr
dazu verdammt, geduldig zu sein, wie der Mensch, der sdet, und
auf den Sommer zu warten, um zu ernten. Die Erde ist nur
noch der untere Grund, den man verldsst, und der Mensch setzt
seine Ehre darein, ihn zu verlassen, sei es, dass er horizontal
dariiber hingleitet mit einer angemassten Geschwindigkeit; sei
es, dass er senkrecht in die Liifte emporsteigt, und so end-
lich den uralten, unwahrscheinlichen Traum der Dichter ver-
wirklicht, einen Traum, den man vormals im Schlafe traumte,
und den man jetzt im Wachen triumt.

Trotzdem ist unsere Nahrung in der Erde, oder sie ist es
doch wenigstens bis heute gewesen. Rundung der Mutterbrust,
die Erde ist rund. Sie ist da, und sie bleibt. Sie wartet ab, was
wir noch mit ihr unternehmen werden, sie sagt uns: ,Werdet
ihr gar auf mich verzichten?”” Der Mensch hat ein erstes Bediirf-
nis, das allem andern vorgeht, das Bediirfnis, zu essen, erst
nachher wird er sich mit anderen befassen, wenn er kann, und
er kann es nicht immer. Einen Bissen Brot zuerst, und ein
wenig Wasser, ein wenig Wasser und wenn moglich ein wenig
Fleisch, oder noch dazu einen Tropfen Milch, von dieser Milch,
die Wasser und Brot, Brot und Fleisch in einem ist, — alles
Dinge, die in der Erde sind, aber kennt der Mensch der Stadte
noch ihren Wert? Er beschafft sie sich miihelos mit Geld, das
heisst, mit einem Schein, mit einem gemiinzten Schein. Die
Mehrheit der Menschen in Europa lebt in den Stidten, und die
Stidte sind miteinander durch ein Eisenbahnnetz verbunden. Die
Zeiten der Hungersndte sind vorbei, oder sind doch zu ganz
seltenen Ausnahmen geworden und wiirden eine allgemeine Um-
wilzung unserer Anschauungen und unserer technischen Mit-
tel voraussetzen (wie wiahrend des grossen Krieges). Wir sind
weder Chinesen noch Inder, wir Europier, denken die Stadt-
menschen, und gliicklicherweise, denken sie, leben wir nicht
mehr im Mittelalter; wir haben seither ein Stiick Wegs zuriick-
gelegt; und wenn es beispielsweise wie uns die Zeitungen ver-
sichern, noch Hungersnote gibt, so einzig bei den ,,zuriick-
gebliebenen” Volkern.

Wir haben unsere Mittel und Fahigkeiten, unsere Erfindun-
gen, unsere Maschinen, unsere Wissenschaft: wieweit werden
sie uns noch fithren, nachdem sie uns jetzt schon zu fliegen

132



erlauben, und es uns ermoglichen, unsere Gedanken und Worte
von einem Ende der Erde zum andern ohne irgendwelchen
sichtbaren Triger zu senden, vom Sender zum Empfianger? Die
Stidte sind so beruhigend mit ihrem elektrischen Licht, welches
die Verneinung der Nacht ist. Die Stidte sind so gross, dass
die Menschen, die dorthin kommen, sogar die Erinnerung an
ihre urspriinglichen Notwendigkeiten verloren haben. Sie fra-
gen nicht mehr, was geschehen wiirde, wenn es einmal fiinf
Monate lang nicht auf die Erde regnete, oder wenn spite Froste
kimen, wenn es nicht mehr regnete, oder zu viel regnete, wenn
es zu heiss wiirde oder zu kalt, — und trotz des ,,synthetischen
Brotes”, allen Ersatzstoffen, den gefundenen und den noch zu
findenden, trotz der ganzen modernen und iibermodernen Che-
mie, der gegenwirtigen und der kiinftigen. Sie schauen nicht
nach dem Himmel, um nach dem Wetter zu sehen, das sich vor-
bereitet: und selbst wenn sie nach dem Himmel schauen mdch-
ten, so wiirde es ihnen nicht gelingen, ihn zu erblicken. Das
alles geschieht iiber den Dichern und jenseits der Dicher. Viele
Menschen von heute verlassen die Strassen nicht mehr, wo
alles, was sich vom Himmel wahrnehmen lasst, nur ein schma-
les gewundenes Band ist, nicht breiter als die Strasse und wie
eine zweite, obere Strasse. Auch miisste man, um den Himmel
wahrzunehmen, den Kopf zuriickbeugen, und dazu haben sie
keine Zeit wegen der Autos und der Lastwagen. Es gibt fiir
sie keinen Himmel mehr, auch dann nicht, wenn er seinen Don-
ner rollen lidsst, denn er mag ihn noch so laut erdréhnen las-
sen, es gelingt ihm kaum, den Autobus zu iiberdréhnen. Alles
was etwa zu stande kommt ist so etwas wie ein Theatergewitter:
ein Gewitter mit Blechdonner wie im Chéatelettheater; und zur
Musik entfliehen die Tanzerinnen des Ballets, weiss und rosen-
rot, mit hochgereckten Armen, auf den Fusspitzen. Der Donner
schweigt: sie erscheinen wieder um zu knixen: — ja! wenn
man wenigstens noch verstiinde zu sehen, wenn die Menschen
noch von der Hohe eines ihrer Eiffeltiirme ihren Blick richten
konnten, auf jene Ebenen, wo das Korn durch den Wind nieder-
gemidht worden ist, auf jene Weinberge mit den vernichteten
Trauben; und wenn sie erkennen wiirden, dass die Drohungen,
die iiber den ersten Menschen hingen, auch jetzt und immer
noch iiber den heutigen Menschen sind.

133



Ihr Reichtum vermag alles, oder wenigstens meinen sie, dass
er alles vermoge. Ihr Reichtum, denken sie, hat ihnen die Welt
dienstbar gemacht. Ihr Reichtum, denken sie, hat ihnen sogar
die Wissenschaft dienstbar gemacht, und sie sagen sich un-
gefihr, dass die Hilfsquellen der Wissenschaft unbegrenzt sind,
so dass sie sich vor allen Katastrophen endgiiltig in Sicherheit
fithlen. Und wie um ihnen noch mehr Sicherheit zu geben wird
ihnen ihr Reichtum ununterbrochen vor Augen gefiihrt, als
Schonheit, als Anmut, als Eleganz. IThr Gold glanzt am Halse der
Frauen, an ihren Fingern, an ihren Handgelenken, auf ihren
Gesichtern, die dem Bilde der schonsten Gesundheit nach-
geahmt sind; alles an ihnen redet von Blithen und Gedeihen,
verkiindet laut einen Ueberfluss an Nahrung, verneint jegliche
Maoglichkeit der geringsten Entbehrung, verneint sogar die
Krankheit.

Aber dennoch, und man muss darauf zuriickkommen, wenn
es nun fiinf Monate lang nicht regnete, wenn es fiinf Monate
lang zu viel regnete? Oder wenn nur einmal, ausserhalb der
Zeit, in den Gebieten, in denen das Getreide wichst, ein Frost
kime? Oder wenn wihrend eines oder wihrend zweier Mo-
nate nur alle Bauern der Erde streikten? Fiinfzig Tage, das
ist die Zahl. Die ganze Erde insgesamt ist ein Medusa-Floss
mit Lebensmitteln fiir fiinfzig Tage.

*

Was man zuniachst einmal wissen miisste, das ist, bis zu
welchem Punkte die Natur (oder das, was wir die Natur nen-
nen) etwas ausserhalb von uns seiendes ist. Wenn wir die Na-
tur als das bezeichnen, was unabhingig vom Menschen vorhan-
den ist, als alles das, was im Weltall ohne seine Mitwirkung
besteht, was ihn nicht kennt, oder was er nicht kennt, so kon-
nen wir nicht umhin festzustellen, dass diese Unabhingigkeit
durch den Menschen doch schon ziemlich stark beeintrichtigt
worden ist. Und es wiirde sich nun darum handeln, zu erkennen,
bis zu welchem Punkte die Natur in der Folge noch weiter be-
eintrichtigt werden wird, denn alles in allem haben die Ein-
griffe des Menschen in die Natur ja erst nur begonnen. Es

134



wiirde sich darum handeln, zu erkennen, bis zu welchem Punkte
unsere Macht reichen wird, denn unsere menschliche Macht
nimmt bestindig zu, wihrend sich die Macht der Natur im
selben Masse vermindert. Das ist die grosse Frage. Sie be-
herrscht auch wesentlich unsere politischen Anschauungen; und
die Antwort, die man auf diese Frage gibt, ist die eigentliche
Grundlage fiir die Haltung, die der zeitgendssische Mensch
dem Leben gegeniiber einnimmt. Der Mensch kann alles, oder
er kann nichts. Ich will damit sagen, dass der Mensch glaubt,
alles zu konnen, wenn auch noch nicht jetzt, so doch wenig-
stens irgend einmal; oder aber er glaubt umgekehrt, dass er
nicht sehr viel kann, wegen der Naturgewalten, und, Endes
aller Enden, wegen Gott. Gewisse Menschen denken, dass
es ihnen gelingen werde, die Natur zu iiberwinden, und sie
stehen links; gewisse andere glauben dagegen, dass die Natur,
wenn sie zu sehr angegriffen wird, durch eine plétzliche Um-
kehr schliesslich uns iiberwinden und unterdriicken werde. Ver-
trauen in den Menschen, Vertrauen in etwas, das iiber den
Menschen hinausgeht: das sind die beiden Pole, die man am
einfachsten mit links und rechts bezeichnet, da dies nun ein-
mal die Bezeichnungen sind, die heute jedermann dafiir braucht.
Dieses vielberufene bestindige ,,Gleiten von rechts und links”,
das die Beobachter des politischen Lebens so stark beeindruckt,
wiirde sich nunmehr aus diesen Griinden sehr einfach erkldren
lassen, denn es wire nichts anderes als das Ergebnis eines
immer grosser werdenden Vertrauens des Menschen zu seinen
eigenen Kriaften (und man sieht, bis zu welchem Punkte ihn
die Wissenschaft darin unterstiitzt), — dann aber wire dieses
Gleiten, das auf dem Boden der Politik und der Soziologie
vor sich geht, nur der Ausdruck fiir ein noch viel umfassenderes
Gleiten, das ausginge vom Glauben an die Allmacht der Na-
tur (das ist die Vergangenheit) und endete beim Glauben an
die Allmacht des Menschen (das ist die Gegenwart oder die
Zukunft). Habe ich Vertrauen in diese, iibrigens noch unbe-
stimme, Zukunft, oder nicht? Glaube ich an den Fortschritt,
an einen bestindigen Fortschritt, oder nicht?

Aber was im Menschen gibt Antwort auf diese Fragen? Ant-
wortet sein Verstand? er ist dazu nicht fihig. Man muss Zzu-
erst an die Antwort glauben, die man darauf gibt; das heisst:

135



es ist der Glaube, der antwortet. Nun gibt es nicht etwa we-
niger Glauben auf der Linken als auf der Rechten, auf der
Linken ist der Glaube sogar sehr viel grésser; die Linke glaubt
an etwas, die Rechte glaubte an Jemand, aber sie glaubt
nicht mehr, oder doch nicht mehr genug. Die Rechte hat oft
in ziemlich unvorsichtiger Weise ihren Glauben ausgebeu-
tet, sie hat viele Erscheinungen, ihnen dadurch das Geprige des
Geheiligten verleihend, Gott oder der Natur zugeschrieben, Er-
scheinungen, die vielleicht nicht von Gott sind, und vielleicht
nicht einmal notwendigerweise in der Natur: wie das Vater-
land, die Familie, das Geld zweifellos und der Krieg; das
geht, denke ich mir, fiir viele Leute von rechts sogar bis zu
den Banken, umfasst zweifellos die Armee, und selbstverstand-
lich die Religion. Auf diese Weise haben sie sich so etwas wie
eine Barrikade errichtet, hinter der sie sich verschanzen, chne
auch nur immer an die Materialien zu glauben, aus denen die
Barrikade aufgerichtet wurde. Dahinter nun verteidigen sie vor
allem ihre errungenen Stellungen und das, was sie die beste-
hende Ordnung nennen. Diese Ordnung aber ist nur eine der
moglichen Ordnungsformen, aber sie hat fiir sie den Vorteil,
einen Zustand der Dinge unversehrt zu erhalten, aus dem sie
reichlich Nutzen ziehen.

Was ist in der Natur, und was ist nicht darin? die Leute der
Linken sagen: ,,In der Natur ist nichts als das, was wir darin
bestehen lassen’’. Man sieht auch in der Tat, dass ihre Un-
abhingigkeit mehr und mehr vermindert worden ist, wenigstens
auf der Erdoberfliche. Im Weltraum hat sie sich freilich noch
ihre ganze Autonomie bewahrt. Hier vermag der Mensch nicht
einzugreifen, er muss sich darauf beschrianken, mit seinen Fern-
rohren die Bewegung der Gestirne zu beobachten. Er lernt die
Natur kennen, und der Raum ist nun mehr oder weniger er-
forscht und bekannt, aber der Raum ist noch nicht dienstbar
gemacht. Der Mensch niitzt die Kraft der Gestirne noch nicht
aus, es ist ihm noch nicht gelungen, ihre Kraft zu sich her ab-
zulenken, und die Gestirne sind Natur, aber ein Wasserfall ist
auch Natur. Wieviele Wasserfille aber gibt es nun noch in un-
seren europdischen Lindern, deren Wasser noch in Freiheit
herabstiirzen? Allenthalben an den Flanken unserer Gebirge
sind sie eingefangen und bezwungen worden, eingesperrt hin-

136



ter Stauwehre, eingeschlossen in stihlerne Rohre. Man muss
einsehen, dass sie alle nutzbar gemacht worden sind, oder es
sehr bald sein werden, und zwar nicht auf eine unmittelbare
Art. Denn, und das ist hier das Wesentliche, sie werden nicht
mehr mit den Mitteln des Bauern nutzbar gemacht. Der Bauer
begniigte sich beispielsweise damit, ein Schaufelrad unter den
Wasserfall zu stellen. Jetzt werden sie durch mittelbare Vor-
richtungen ausgeniitzt, auf einem Umweg, durch die Umfor-
mung in elektrischen Strom. Der Strom geht alsdann den Lei-
tungsdrihten entlang zu Motoren jeglicher Art, er liefert so-
wohl Bewegung, wie Wirme, wie Licht, die alle ein und das-
selbe sind. Denn der Mensch hat sich zwar wohl von allem An-
fang an der Natur bedient, aber er bediente sich ihrer nur auf
empirische Weise und war ihr auf Gnade und Ungnade aus-
geliefert: er war abhiangig von ihr, das heisst, dass das
Miihlenrad sich nicht mehr drehte, sobald kein Wasser mehr
kam: so waren seine urspriinglichen Machtmittel beschaffen,
und es ist noch gar nicht lange her, dass der Mensch durch die
Wissenschaft und die Forschung gelernt hat, von Ursache zu
Ursache in das Innere der Erscheinungen vorzudringen. Er be-
findet sich jetzt nicht mehr am Adussersten Ende (wenn ich mich
so ausdriicken soll) der Krifte, die er beniitzt, ohne irgend et-
was an ihnen zu veridndern; er ist jetzt im Begriffe, in ihren
Mittelpunkt vorzudringen, und dies ist ein Schnitt- und Sammel-
punkt; er ist im Begriffe zu sehen, dass alle Kriafte nur eine
einzige Quelle haben; das Geheimnis, das er ihnen entreissen
wird, ist das Geheimnis ihres Ursprungs, und von dorther wird
es ihm bestimmt gelingen, mit den ihm zur Verfiigung stehen-
den Mitteln die Kriafte zu seinem Nutzen zu lenken. Der Mensch
beniitzt den Wasserfall so wie er ist, um von ihm das Rad sei-
ner Miihle drehen zu lassen; der Mensch fingt ihn alsdann
ein und formt seine Kraft um; endlich, nachdem er erkannt hat,
dass die Kraft iiberall ist, begniigt er sich nicht mehr damit,
den Wasserfall auszuwerten, sondern er wendet sich nun den
Grundbestandteilen des Wasserfalls zu, die selbst unbewegt sind.
Durch eine Erkenntnis von verbliiffender und grossartiger Wi-
derspriichlichkeit gelangt er zu der Einsicht, dass dort, wo die
grosste Unbewegtheit herrscht, die grosste Aufstauung von Kraft
vorhanden ist, und schon nihert er sich gierig dem Atom, das

137



eine furchtbare Kraft in sich selber zusammenpresst. Das ist
der Mensch der abgeleiteten Machtmittel.

Der Bauer, im wahren Sinne des Wortes, ist im Gegensatz
dazu wesentlich der Mensch der urspriinglichen Machtmittel.
Er ist frith auf der Erde erschienen und lebt hier immer noch
ungefahr als derselbe, der er immer gewesen ist, aber mehr
und mehr wird er im Kern seines Wesens erschiittert, mehr und
mehr brechen die wirtschaftlichen Notwendigkeiten aller Art
und die Maschinen aller Art, die daraus hervorgegangen sind,
in sein Dasein ein. Er ist der urspriingliche und vollstindige
Mensch gewesen und ist es noch; der Mensch, der aus eigener
Kraft und mit eigenen Mitteln seine Nahrung aus dem Boden
zog, auf dem er lebte, sodass er im Notfall von keinem andern
Menschen abhidngig war. Er lebte, das heisst, er nihrte sich,
wohnte, kleidete sich mit eigenen Mitteln; sich und seine Fa-
milie, und befriedigte alle wesentlichen Bediirfnisse. Denn der
Mensch hat wesentliche Bediirfnisse und andere, die es weniger
oder gar nicht sind. Er hat Bediirfnisse, die gebieterisch nach
Befriedigung verlangen, wie Hunger und Durst, liesse er sie
unbefriedigt, stiirbe er. Ausserdem aber hat er noch viele andere
Bediirfnisse, die er sich nach und nach selber schafft, unter
dem Vorwand, dadurch sein Leben zu verschénern oder auszu-
weiten (worin er sich jedoch auch schon geirrt hat) und diese
Bediirfnisse kann er unterdriicken, er ist sogar oOfters dazu ge-
zwungen, aber er kann darauf verzichten, weil sein Dasein
selbst nicht in Frage gestellt wird. Der Bauer nun ist der
Mensch, der fiir die wesentlichen Bediirfnisse der Menschheit
sorgt (wenn man der Vereinfachung halber auch den Fischer,
den Jager, den Nomaden unter diesem Begriffe zusammenfasst),
und, wie ich hinzufiigen will, der Mensch, der alles unmittelbar
aus der Natur selbst zog, was diese Bediirfnisse zu befriedigen
vermochte. Denn die Maschine ist schon industriell, und der
Bauer, der sich der Maschine bedient, ist schon auf dem Wege,
ein Maschinenarbeiter zu werden. Der Bauer entlehnte seine
technischen Hilfsmittel der Natur selbst, indem er seine eigene
Kraft verwertete, oder die Kraft der Tiere, wie des Pferdes,
des Rindes, des Lamas, des Elefanten, des Kamels, oder er
hatte beispielsweise das Rad erfunden, das der Last durch eine
rundlaufige Bewegung um seinen Mittelpunkt ausweicht, was

138



bewirkt, dass der Gegenstand nur noch durch einen immer wech-
selnden Punkt mit der Oberfliche des Bodens in Berithrung ist.
Er hatte auch das Werkzeug erfunden, das nichts Anderes ist
als die Verlingerung der Arme und Beine, oder, wie beim
Karst, die Verhdrtung der Nigel, denn er setzt an die Stelle, wo
uns die Natur nur mit zehn durch briichiges Horn schlecht be-
wehrten Fingern versehen hat, eine stetige metallene Schneide.
Er hatte den mehr oder weniger langen Stiel der Hacke erfun-
den, wodurch die Wucht des Schlages vervielfacht wird, er hatte
die Sige, den Hammer, die Gabel erfunden, lauter Werkzeuge,
die nur die Hilfsmittel wiederholen und vervollstindigen, die
ihm sein eigener Koérper zur Verfiigung stellt. Und so, bewaff-
net mit seinen Werkzeugen, umgeben von seinen Herden, nach-
dem er die Tiere, die ihm durch jhre Kraft, ihre Wolle oder
ihre Milch niitzlich waren, durch Zihmung gezwungen hatte,
mit ihm zusammen zu wohnen, umgeben auch von seiner Fa-
milie, deren Arbeitskraft sich der seinigen zugesellte, bildete er
wirklich eine vollkommene natiirliche Gemeinschaft, die géinzlich
unabhingig war, und zwar unabhingig von anderen Menschen-
gruppen, denn im iibrigen war sie ganz und gar abhingig von
der Erde und vom Himmel. Das wahre Leben des Bauern war
patriarchalisch, und je weiter man sich vom patriarchalischen Le-
ben entfernte, umso weiter entfernte man sich vom Bauern.
Unterstiitzt von seiner Familie hatte es der Bauer nur mit der
Natur zu tun: nun wird er es immer mehr mit einem mechani-
schen Leben zu tun bekommen, und dadurch wird er der Natur
und seiner Familie mit einem beraubt werden, zumindest wer-
den seine Beziehungen zu ihnen auf das Aeusserste verdndert
werden. Die Erde, da begniigte er sich bisher damit, sie anzu-
reichern, denn die Erfahrung hatte ihn gelehrt, dass der Diinger,
der eine natiirliche Sache ist, die Erde ergiebiger machte; dem
Himmel, dem unterwarf er sich, mit seiner Kilte und seiner
Hitze, seinem Licht, seinen Finsternissen, dem immergleichen
Abrollen der Jahreszeiten; das Klima war fiir ihn etwas Gege-
benes, das er nicht zu beeinflussen und zu indern versuchte, wie
dies heute geschieht. Er fand sich damit ab, er musste sich an-
passen, er fiigte sich ein.

139



Bauer! ganz umgeben von Luft, noch einmal erstehe vor uns:
noch einmal schauen wir dich, Bauer, denn du bist gross gewe-
sen. Noch einmal schauen wir dich, der du iiber die Erde ge-
biickt bist, und der Himmel ist iiber dir, der leuchtet, und dann
erlischt. Du biickst dich, du richtest dich auf, und wieder biickst
du dich vor, seit wievielen Jahrhunderten miihst du dich, einzig
mit deinen eigenen Kréften, auf einer geizigen Erde ab, auf einer
von der Sonne verhidrteten, vom Regen iiberschwemmten und
durchweichten Erde? Auf einem Boden, der schmerzhaft unter
deinen Schritten erdrohnt, oder aber an deinen Fiissen haftet
und ein schweres Gewicht an deinen Sohlen bildet. Gebunden
an den Boden, ganz und gar ihm verhaftet, ganz und gar ab-
hiangig von ihm, ganz und gar sein Sklave, ganz von der Sonne
bestimmt, das bist du, — von der Sonne, iiber der fiir dich die
Gotter gewesen sind, iiber der Gott fiir dich gewesen ist, — aber
heute? Die Ergebung in das Seiende konnte sich nur solange
vollkommen erhalten, als sie begleitet war vom Glauben an das
Seiende und von der Verehrung fiir das Seiende; wenn einmal
die Verehrung nicht mehr besteht, so vergeht die Ergebung: die
Ergebung ist Liebe. Du warst geduldig vor den Jahreszeiten,
weil sie nicht von dir kamen: der endlose Winter, der Friihling,
der glithende Sommer, der Herbst, die sich um die Achse des
Jahres drehten wie die vier Gondeln an einer jener Drehschau-
keln unserer Jahrmirkte, und von denen eine Gondel grau, eine
griin, eine gelb und eine rot bemalt ist: erscheinend und ver-
schwindend in einer immer gleichen Ordnung, mit ihren Verspre-
chungen, mit ihren Drohungen und mit ihren Gefahren, aber
manchmal auch mit ihrer vollen Erfiillung; denn es gibt auch
gute Weinjahre, und es kommt auch vor, dass die Ernte reich-
lich ausfillt, aber man weiss es niemals vorher.

Du, du spieltest ums Ganze. Nachdem du deine Vorsichts-
massnahmen getroffen hattest, konntest du nichts anderes mehr
tun, als den Dingen ihren Lauf zu tassen. Nachdem du deinen
Teil getan, und griindlich getan hattest, wartetest du. Nachdem
du deine Arbeit vollbracht hattest, kreuztest du die Hinde auf
dem Griff deiner Hacke und schautest nach oben, wo sich nun
dein Geschick entscheiden wiirde: durch keinen Regen oder
durch zu viel Regen, durch einen freundlichen Himmel oder
durch den Hagel, denn du hattest deine Sache auf eine Hoff-

140



nung gestellt, die oft enttiuscht wurde, aber nicht immer, auf
etwas, das iiber dich hinausging, auf etwas, dem du dich unter-
warfst und das du nicht zu erkennen vermochtest.

Und die Jahrhunderte sind vergangen.

Und grosse Kulturen sind gekommen, begriindet auf einem
Weltverstandnis, wie du es hattest, begriindet wesentlich auf
Beharrlichkeit, auf Geduld, auf Ergebung, aber auch auf Ver-
trauen.

Gewiss, du warst auch geizig und gewinnsiichtig, man weiss
es zur Geniige, und du warst oft hart zu deinen Mitmenschen,
aber man darf nicht vergessen, dass du es auch gegen dich sel-
ber warst. Wiahrend der schonen Jahreszeit warst du frith auf
und spiat zu Bett, du arbeitetest nicht sechs Stunden, auch nicht
acht, aber zwo6lf und vierzehn und sechzehn Stunden hindurch,
untertan dem Himmel und den Gestirnen. Du sahst das ge-
liebteste von allen Gestirnen, das niitzlichste, das dir bekann-
teste am Osthimmel aufgehen um in seinem Laufe am West-
himmel unterzugehen, durch das ganze Jahr hindurch; und du
riefst: hier bist du, sagtest: nun bist du dahin; aber du warst
dadurch mit ihm innig verbunden, obschon es dir auch oftmals
feindlich war, sei es, dass es zu beharrlich brannte und dir das
Gras bis in die Wurzeln versengte, sei es, dass es zu selten
schien und nicht mehr vermochte, den Pflanzen den Lebens-
auftrieb zu geben. Aber in allen Dingen gab es fiir dich ein
grosses Q(leichgewicht, denn Bauer sein ist kein Beruf, es ist
ein Zustand, es war ein Zustand: das heisst: etwas, das dauert,
etwas, das seit jeher bestanden zu haben scheint, etwas, aus
dem man sich nicht herauslésen will, und auch gar nicht daran
denkt, dass man es konnte, das man von Vater auf Sohn iiber-
liefert, so wie man es selbst von seinem Vater erhalten hat; denn
du konntest den Gedanken nicht fassen, dass sich die Sonne ver-
dnderte, noch dass sie sich jemals verindert hitte. Ein fester
Zustand, ein natiirlicher Zustand, und alsdann waren die Dich-
ter, die Maler, die Bildhauer, die Musiker, die Architekten ge-
kommen; du hattest das Haus nach deinen Notwendigkeiten
gebaut, und du konntest (damals) gar nicht einsehen, dass es
auch andere Hiuser geben konnte, andere Hiuser, das heisst:
andere Notwendigkeiten. Eine gewisse Langsamkeit war dir

141



eigen, eine gewisse vorsichtige Art, deine Bewegungen so spar-
sam zZu bemessen und ihnen einen solchen Rhytmus einzupra-
gen, dass sie so oft als notig wiederholt werden konnten; wenig
Worte, die Rast unter den Biumen; eine Mischung von Taitig-
keit und Beschaulichkeit, wobei auch die Beschaulichkeit tatig
war, weil du auch wihrend deines Nichtstuns an deine Arbeit
dachtest, und wobei auch die Titigkeit beschaulich war, weil
du auch in der Zeit, in der du deinen Koérper bewegtest und
deinen Korper niitztest, den Geist frei hattest, in der Luft warst
und im Wind, den Himmel betrachtetest und das Meer. Und
Ruhe und Arbeit waren fiir dich in eines vermischt; sodass du
nicht nach Beendigung deines Tagewerks deine Kleider wech-
seltest und dich nicht plétzlich in einen Herrn verwandeltest,
mit Jacke und Kravatte, wie der Arbeiter, der nach Feierabend
seine Fabrik eilends verliasst. Du wuschest nur deine Hénde,
und dann setztest du dich auf die Bank vor deinem Haus, um-
geben von deinen Kindern. Du spieltest nicht, du hattest es nicht
notig, dich zu zerstreuen; du betrachtetest nur das Spiel, um
dich her; das Spiel der Blitter in den Bidumen, das Spiel der
Tiere, der Dinge, das Spiel deiner Kinder, die miteinander ,,Fan-
gis” machten, das Spiel der Katze mit dem Garnknduel, das
Spiel der Vogel, die ihre Nester aufsuchten. Und es gab die
sechs Tage, dann kam der Sonntag, denn fiir dich gab es Gott,
und es gab die sechs Tage der Menschen und dann den Tag
Gottes. Gottes, den du vielleicht nicht kanntest, dem du dich
aber unterwarfst, und wiahrend die Glocken rundum in den Kirch-
tirmen lauteten, machtest du dich schén. Am Sonntag machte
man sich schén und rasierte sich zur Ehre Gottes; man zog ein
weisses Hemd an, eine schwarze Kravatte und einen meist
schwarzen oder dunkelgrauen Anzug, einen neuen Hut; — aus
einer Ehrfurcht, die du schon durch dein Kleid kundgeben woll-
test, Bauer unserer Landstriche, Bauer unserer Doérfer; und die
Frauen trugen ihre schonen Rocke, seidene Schiirzen, farbige
Halstiicher.

Denn es gab noch eine Ehrfurcht, und schon Hesiod empfiehlt
den Reisenden, den Fluss mit seinen schonen Wassern zu
griissen, bevor sie ihn iiberquerten. Der Bauer hatte Ehrfurcht:
hinter dem Blitz verehrte er Zeus, hinter der Welle Poseidon.
Der Bauer lebte in einer beseelten Welt, in der es nicht nur

142



ihn und seines Gleichen gab, sondern noch andere, gegenwirtige
Michte, oder die grosse Allgegenwart.

Und diese allgegenwirtigen Maichte oder diese allgegenwir-
tige Macht, sie sind, was die Dichter besungen haben, die Ma-
ler gemalt, oder die Bildhauer gebildet, denn sie stellten den
Menschen dar, zugleich aber auch die Michte und Zeichen, die
plotzlich wieder im Einklang mit einer ewigen Ordnung, die
ihn umgaben, die sehr furchterregenden und drohenden, die ihn
aber edler machten, weil sie ihn zwangen, iiber sich hinaus zu
streben; Michte, die ihn zugleich schreckten und beruhigten,
eine Versohnung mit den iibergeordneten Michten, er fand sich
weil sie zwar allmachtig waren, aber zugéinglich dem Gebet. Es
gab die Gotter oder Gott, die dem Menschen beistanden, nach-
dem er sich ihnen unterworfen hatte, nachdem sie giinstig ge-
stimmt worden waren durch Opfer oder Gebet. Die Firse blu-
tete auf dem Altar, die Monstranz wurde mit beiden Héinden
emporgehoben .Es gab zu bestimmten Zeiten fiir den Menschen
eine Versohnung mit den iibergeordneten Maichten, er fand sich
plotzlich wieder im Einklang mit einer ewigen Ordnung, die
vortrefflich war, und an der er teilhatte.

Und dieses Teilhaben war ein Teilhaben in der Gemein-
schaft, die sonst verstreuten und gesonderten Menschen sam-
melten sich um eine gemeinsame Gewissheit zu einer Gemein-
schaft; sie wurden nicht durch Fabriksirenen an jedem Morgen
zur Arbeit versammelt und an jedem Abend entlassen, sondern
sie wurden jede Woche herzlich eingeladen durch die Glocken-
tiirme, die von weit her ihren Ruf vermischten mit dem Ge-
summe der Insekten, und dem Geschrei der Végel in den Biu-
men. In allen unseren landlichen Gegenden des Westens ist es
noch so, noch eilen aus allen Himmelsrichtungen die verstreut
wohnenden Menschen um die Stunde der Messe herbei, auf
ihren Gebirgspfaden oder auf ihren Wegen durch die Ebene, und
sie bilden zuerst viele verstreute und vereinzelte Punkte, die sich
nihern und vereinigen, je weiter sie zusammenstreben. Vereinigt
in der Demut und im Namen eines gemeinsam anerkannten Glau-
bens, seit den Aegyptern bis zu unseren Tagen; getrennt, ver-
eint; getrennt wihrend der Woche, vereint am Sonntag: vereint,
dann wieder in den Raum entlassen, wo ihre Hiuser, umgeben
von ihren Feldern sind, und eben durch diese Felder werden

143



sie voneinander getrennt. — Ein sehr altes Leben aus dem eine
sehr alte Kultur hervorgegangen ist, eine noch ganz der Natur
unterworfene und ihr eingefiigte Kultur, — jene, die man auf
Darstellungen in den Pharaonnengribern sieht, wo kleine rote
Minner mit Sicheln in der Hand vor einer Wand von Aehren
stehen; jene, die man in der Genesis antrifft, jene, die sich im
Stundenbuch des Herzogs von Berry wiederfindet, wo die
Frauen ihre Spindel drehen, wihrend sie die Herde hiiten: eine
Kultur, die auf vielen Punkten der Erde heute noch weiter-
dauert, — aber wie lange wird sie nun noch dauern?

%

Denn diese Art des Bauern ist im Begriff, zu verschwinden.
Sie kann sich, in Europa wenigstens, nur noch dank den Vorkeh-
rungen weiter erhalten, welche die Staaten getroffen haben, um
ihre Grenzen zu schiitzen. Der Kleinbauer besteht weiter nur
noch dank einem ganz kiinstlichen Schutz durch Verordnungen,
welche die verschiedenen Regierungen erlassen haben und zum
Teil erlassen mussten, um im Innern ein gewisses soziales
Gleichgewicht zu bewahren. Prohibitivzélle auf Butter, Milch,
Vieh und Futtermitteln, Pramien fir Getreidebauern, Minimal-
preise, ermoglichen es heute noch unseren Kleinbauern, sich
(gerade knapp) iiber Wasser zu halten, und dies zweifellos zum
Nachteil des Verbrauchers, aber zum Vorteile einer gewissen,
iibrigens ganz konventionellen Ordnung, der nur die Angst vor
den schlimmsten Abenteuern eine gewisse Rechtfertigung ver-
leiht. Der Bauer verdankt seine Existenz nur noch Verordnungen
und Gesetzen; und er wird so nach und nach und ohne es sel-
ber zu merken (aber fiir wie lange noch?) ein Museumsstiick,
etwas, das sich selber iiberlebt, etwas, das man als Zeugnis einer
Vergangenheit erhilt, weil man einen Vorteil darin sieht, es
schlecht und recht zu erhalten, aber fiir wie lange noch? Denn
solche Launen kommen teuer zu stehen, und es wird zweifellos
der Augenblick kommen, in dem es den Staaten nicht mehr mog-
lich sein wird, die Kosten zu tragen. Nun sind wir jetzt schon
an dem Punkt angelangt, an dem eine einfache Verminderung
der Einfuhrzolle, ein leichtes Nachgeben der staatlichen Beihiil-
fen, eine unbedeutende Herabsetzung der Mindestpreise genii-

144



gen wiirde, um die gesamte Bauernschaft ins Verderben zu stiir-
zen. Die Wissenschaft und die Industrie arbeiten in der ganzen
Welt gegen den Bauern. Die Wissenschaft, welche die Analyse
an die Stelle der Empirie setzt, die Industrie, welche die Mittel
der Wissenschaft beniitzt, sind beide allenthalben am Werk und
mit demselben Ergebnis. Und nun haben- wir die grossen Ge-
treidefabriken in Kanada, die Kaffeefabriken in Brasilien, die
Kolchosenlandwirtschaft Sowietrusslands, wir haben die Herr-
schaft der Traktoren, die Aufteilung der Erde in grosse Pro-
duktionsgebiete: denn der Bauer hatte Interesse daran, alles
was er brauchte auf seinem Boden zu erzeugen, die Industrie da-
gegen hat wegen der allgemeinen Unkosten und des Umfanges,
den die Arbeit durch die Vervollkommnung der Maschinen an-
genommen hat ein Interesse daran, ihre Erzeugnisse zu spezia-
lisieren und hier nur Getreide, dort nur Wein, dort nur Milch,
dort nur Gemiise zu erzeugen: sodass industrielle Produktion
und bauerliche Produktion einander gerade entgegengesetzt sind,
wie auch der biuerliche Bauer und der mit Maschinen arbei-
tende Bauer vollkommene Gegensitze sind, und mehr und mehr
tritt der letztere an Stelle des ersteren. Der biuerliche Bauer
ist an den Boden gebunden, seine Familie ist zugleich seine
Arbeitsgruppe, er hat nur soviel Land, als er selber zusammen
mit Frau und Kindern und manchmal noch mit einem oder zwei
Dienstboten, die zur Familie zdhlen, bebauen kann; der ma-
schinelle Bauer ist dagegen nur noch ein Arbeiter wie jeder an-
dere, seinem Wesen nach Nomade, der einen Monat lang an
den Erntemaschinen, und den niachsten Monat an den Maschinen
einer Waffenfabrik arbeiten kann; Jdenn er hat keine unmittel-
bare Verbindung mehr zur Sache selbst, oder, wenn man es so
sagen will, zur Natur; die Bewegungen, die er ausfiihrt, dienen
dazu, ein Riaderwerk in Betrieb zu setzen, und erst dieses Rader-
werk arbeitet unmittelbar. Es gibt daher, wie man sieht, nichts
Gegensitzlicheres als die Maschine und das Werkzeug. Das
Werkzeug arbeitet nur dann richtig, wenn der lebende Korper,
der es fiihrt, richtig arbeitet, denn auf dem lebenden Korper be-
ruht seine Kraft; die gut gebaute Maschine aber arbeitet ganz
von selbst, denn sie ist eine Kraft ausserhalb des Menschen, und
man braucht nur das Riaderwerk zu iiberwachen, das im wesent-
lichen iiberall dasselbe ist, ob die Maschine nun Geschosse her-

10 145



stellt oder das Getreide miht und bindet. Und dabei stehen wir
erst ganz am Anfang dieser industriellen Ausbeutung der Na-
tur, aber man sieht doch schon, nach welcher Richtung sie
strebt, und zwar strebt sie danach, die Natur zu unterdriicken,
mit Mitteln iibrigens, die sie ihr selber entnimmt; zum Beispiel
versucht man, das Klima durch irgend ein Heizsystem, eines in
oder iiber dem Boden, zu ersetzen (und man erzeugt schon auf
diese Weise prachtvolle Gurken mitten im Winter und mitten
im Norden); und man versucht zum Beispiel die Erde durch
einen synthetischen Stoff zu ersetzen, den die Chemie schon zu
verwirklichen im Begriffe ist; oder, als weiteres Beispiel, ver-
sucht man, Tag und Nacht durch ein kiinstliches Licht zu er-
setzen, ein Licht, das alle zum Leben notwendigen Strahlen in
solcher Dosierung enthilt, dass die Weintraube in acht Tagen
reif wird. Denn die Weintraube wird nun nicht mehr zwolf
von vierundzwanzig Stunden ausruhen, sie wird gezwungen.
Die Gurke wartet nicht mehr auf den Kalenderjuli, man iiber-
zeugt sie zu jeder Zeit, dass es Juli ist, und sie glaubt es oder
scheint es doch zu glauben. Auch die Gurke wird gezwungen:
aber sie scheint es selbst nicht zu merken. Die Bodenfriichte
gehorchen in aller Unschuld den neuen Gesetzen, die der
Mensch geschaffen hat und mit denen er die Gesetze der Na-
tur ersetzt, deren Sinn er mindestens im Wesentlichen erfasst
zu haben scheint, da sie ja gehorchen.

Aber bis wohin wird die Natur sich zwingen lassen? Wird
sie sich nicht eines Tages riachen? Oder ist es vielleicht doch
so, wie die Leute der Linken sagen, dass dieses Gehorchen der
Natur ein Zeichen dafiir ist, dass sie sich gern unterordnet, weil
sie sich dadurch gefordert und geschiitzt findet und nichts Bes-
seres wiinscht, als rasch und reichlich hervorzubringen? Das
grosse Drama der gegenwirtigen Epoche besteht darin, dass
der Mensch im Begriff ist, von seinen ersten zu den zweiten
Machtmitteln vorzudringen, von den urspriinglichen Machtmit-
teln zu den abgeleiteten, und dass man noch nicht wissen kann,
wohin diese Entwicklung fiihrt. Bringt ihm die Ausbeutung
der zweiten Machtmittel den voélligen Untergang, oder gelangt
er in einen Zustand volliger Wiedergeburt, wo er neben dem
Gefiihl seiner Macht und den Befriedigungen seines ehrgeizi-
gen Strebens alle moglichen materiellen Vorteile geniessen, und

146



sich endlich der Beherrschung iiber die Materie, nach der er
so eifrig gestrebt hat, erfreuen wird, nachdem er von Ursache
zu Wirkung das Wesen der Welt bis in alle Tiefen erforschte?
Mit grossem Fleiss ist er von allen Punkten des Umkreises auf-
gebrochen, unablissig nach dem Mittelpunkt strebend, nach dem
mechanischen Mittelpunkt (aber vielleicht ist alles mechanisch)
und heute wohnen wir einer aufregenden Erscheinung des Zu-
sammenschlusses bei; die verschiedenen Wissenschaften streben
danach, sich zu vereinigen, Chemie, Physik und Mechanik ge-
hen ineinander iiber und durchdringen einander. Es ist, als
wohnten wir der ausserordentlich raschen Vollendung eines
Puzzlespiels bei, eines Spiels, dessen Anfang iiberaus langsam
vor sich gegangen ist, bei dem es Jahrtausende brauchte, bis
die ersten Stiicke gesetzt werden konnten, wahrend nun die letz-
ten, mit Hilfe der bereits vorhandenen Ausschnitte, schon auf
dem Punkt angelangt sind, wo sie zusammentreffen, und dieser
Abschluss des Spiels vollzieht sich nun beinahe im Zeitraum
eines Augenblicks, zur grossten Verwunderung der Zuschauer.

Aber hier sind die Zuschauer am Spiel ganz besonders betei-
ligt: sie mdgen tun was sie wollen, sie sind Mitspieler darin;
sie mogen tun was sie wollen, sie kénnen nicht dndern, dass es
dabei um ihr eigenes Gut, ihre eigene Seele, ihren eigenen Kor-
per geht, und um ihr eigenes Leben. Sie miissen also Partei
nehmen. Noch sehen sie nicht, welche Folgen sich aus diesem
Umsturz der Werte, der sich daraus mit Notwendigkeit vollzie-
hen muss, ergeben werden; aber sie nehmen sie zum voraus an,
bejahen sie und spenden Beifall, weil sie daran glauben, —
das ist die Linke; sie misstrauen dieser Entwicklung im Namen
eines Anderen, — das ist die Rechte.

Aber was wird aus dem Bauern und was wird aus dem Land,
wenn der Ackerbau industrialisiert sein wird?

Es scheint, als liessen uns einige der jiingsten Vorginge schon
jetzt erkennen, welches das Schicksal der Erde sein wird, denn
die Erde ist gut oder nicht gut, geeignet fiir gewisse Erzeug-
nisse, aber nicht fiir andere, sie ist flach oder gebuckelt.

Nicht etwa nur Frankreich allein wird in grosse Anbaugebiete
eingeteilt werden, sondern die ganze Erde; und es wird das
Getreidegebiet geben, oder das Gebiet des Reises, das Gebiet

147



der Gemiise, das Gebiet der Obstbiume, das Gebiet der Wein-
reben; und in jedem werden eigentliche Fabrikbetriebe zur Er-
zeugung des Getreides, des Reises, des Gemiises, des Obstes
und des Weines errichtet werden. Man sagt, dass die Stadte
eines Tages auf das Land zuriickwandern werden, und das ist
vermutlich richtig. Nur wird das Land seinerseits Stadt werden,
auf jeden Fall das ertragreiche Land, jenes, dem heute schon
seine Geliandebeschaffenheit, die Natur seines Bodens, die mehr
oder weniger giinstigen Transportmodglichkeiten einen besonde-
ren Wert verleihen.

Die Stadt erobert das Land, und es ist vorauszusehen, dass
sie es mit ihren Maschinen und mit ihren Sitten immer mehr
erobern wird, denn die Garagen, die sich den Strassen ent-
lang ausbreiten, sind Stadt, die Benzin- und Oeltanks sind Stadt,
die Geschwindigkeit der Autos, das ist Stadt: und so wird es
ungeheure stidtische Riume geben, und dazwischen unberiihrte,
zum Urzustand, und das heisst zur Natur zuriickgekehrte Ge-
biete: so etwas wie unbewohnte Nationalparks — und dort
wird man die Bevolkerung der Stidte sich am Wochenende tum-
meln sehen, und dort wird sie vielleicht aus der Aussersten Zi-
vilisation in die urspriinglichste Natur zuriicksinken.

Denn die Natur ist eine Notwendigkeit; und man ist entweder
mit der Hailfte seines Wesens bestindig in die Natur eingefiigt,
was zwar eine Teilung, aber auch ein Gleichgewicht des Seins
voraussetzt; oder aber man ist wahrend einiger Zeit der Natur
ginzlich entfremdet, aber dann muss man sich zum Ausgleich
wiahrend eines anderen Zeitraumes ganz und gar der Natur
hingeben: daraus entsteht das Lagerleben und die Nacktkultur.

Man wird dann sein mit allen modernen Vollkommenheiten:
Wasser, Gas, Elektrizitat, und warmes Wasser, und kaltes Was-
ser, warme Luft und kalte Luft, Radio, Kithlschrank usw. usw.
ausgestattetes zwanzigstes Stockwerk nur verlassen, um ginz-
lich nackt unter einem Lagerzelt in einer Ur-Eindéde zu kam-
pieren.

(Aus: ,,Questions”, erschienen in der Sammlung: , Aujourd’-
hui”’, Verlag H.-L. Mermod, Lausanne. Autorisierte Uebertra-
gung ins Deutsche von Werner Joh. Guggenheim.

148



	Bauer und Natur

