
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 3

Artikel: Bauer und Natur

Autor: Ramuz, C.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 4. Jahrgang Juli 1936 Heft 3,

Bauer und Natur
von C. F. Ramuz.

LI auer.., was heisst das? Natur.., was heisst das? Bauer,
Natur: man fühlt, dass diese beiden Wörter miteinander

verwandt sind, aber es scheint nicht, als hätte sich die französische

Literatur jemals viel Mühe gegeben, sie als Begriffe zu

bestimmen. Sie ist der Natur gegenüber immer ziemlich gleichgültig

gewesen; sie hat sich um den Bauern nicht bekümmert.
Die französische Literatur ist von sehr früh an eine höfische,
und in einem gewissen Sinne dynastische Literatur gewesen, das

heisst, eine für eine kleine Anzahl von Menschen bestimmte
Literatur, für Menschen mit viel Musse, die sich den Kriegsdiensten

widmeten und den Staatsgeschäften; für eine kleine
Anzahl von Männern und Frauen, die selbst müssig waren und sich
der Aufgabe widmeten, zu gefallen und zu glänzen. Die französische

Literatur hat den Menschen ausserordentlich gut erkannt,
aber einen sehr „allgemeinen" Menschen, das heisst einen
Menschen ohne die Besonderheiten seiner Umwelt und seiner
Geburt, einen, wenn man so sagen will, durch seine soziale
Stellung von der Natur und von seiner eigenen Natur unabhängig
gewordenen Menschen, einen von einem ganzen Gefüge von
Umständen und Notwendigkeiten, deren wichtigste die Nahrungssorge

ist, befreiten Menschen. Der Mensch, so wie ihn die
französische Literatur bis zum 19. Jahrhundert gekannt hat, ist ein

Mensch, der (im materiellen Sinne des Wortes) keine Lebenssorgen

hatte und für den es die Sorge um das tägliche Brot
überhaupt nicht gab. Er hatte seine Renten. Er besass auch
Ländereien, aber er bebaute sie nicht selbst. Er war abgesondert von
denen, die sie bebauten, den Bauern. Er erinnerte sich des

Bauern einzig, um sich über ihn lustig zu machen, oder um ihn
als landläufiges Ornament einer herkömmlichen Natur zu
verwenden. Der französische Bauer ist seit dem Mittelalter bald

D 129



eine komische Figur gewesen, weil man sich einen Spass daraus

machte, ihn aus seiner Umwelt herauszunehmen, das heisst,
seine Tölpelhaftigkeit zu zeigen, wenn er durch die Umstände
mit der feinen Gesellschaft in Berührung kam, bald ein nur
malerisches Schaustück, wie man es in den Hirtengedichten und
Schäferspielen findet, in denen diese selbe feine Gesellschaft
den Bauern mit einem ihm von ihr verliehenen äusseren Glanz
und mit schönen Empfindungen ausgeschmückt auftreten Hess.

Und in der Folgezeit ist es dem Bauern nicht viel besser

ergangen, denn als sich nun die Literatur mit ihm zu beschäftigen

begann, geschah es, um ihn, im 19. Jahrhundert, einfach
als den Vertreter einer Klasse darzustellen, und zwar der
niedrigsten und gröbsten Klasse, denn von allen niedrigen Arbeiten
ist die Landarbeit die niedrigste geblieben. Das kam daher, dass

die französische Literatur, wenn sie nun auch volkstümlicher
geworden, trotzdem eine städtische Literatur geblieben war, eine
Grosstadtliteratur sogar: die Literatur von Paris. Das bedeutet
nicht, dass sie die Anstrengung nicht kennt und von der Handarbeit

nichts weiss, aber trotzdem ist sie den natürlichen
Bedingungen und Notwendigkeiten seltsam fremd geblieben, in
denen der Bauer lebte und noch für eine Zeit lang weiter leben
wird.

Denn er ist der Mensch der Uranfänge, der Mensch von
gestern und von vorgestern; er lebt auf dem Grund der Dinge, er

war unter uns und ist es noch: für wie lange noch? Er ist
unten, er ist auf der Erde, er ist in der Erde, er steckt noch tief
drin in der Erde: für wie lange noch? In unserer Zeit, einer
Zeit der gewagtesten und verwickeltsten Bindungen, bleibt er
der Mensch der einfachsten Bindung, der ersten, urtümlichen
Bindung, aber der unentbehrlichsten für die übrigen Menschen.
Er gehört keiner gesellschaftlichen Klasse an, sondern einem
Zustand: er ist der Mensch wie er einmal gewesen ist, das heisst,
er enthält in sich ein ganzes Zeitalter der Menschheit; er ist
der Mensch, wie er einmal gewesen ist und wie er vielleicht
eines Tages wieder gezwungen sein wird, zu sein. Der Mensch
der grossen Städte, der berühmteste Gelehrte ebenso wie der
unbekannteste Arbeiter, hat sich so weit vom Bauern und von
den Wirklichkeiten, in denen der Bauer lebt, entfernt, dass der
Bauer schliesslich verschwunden ist, dass er schliesslich gänzlich

130



vergessen wurde. Notwendig ist er immer noch, gewiss, aber
da diese Notwendigkeit im Hintergrund immer getreulich
gegenwärtig ist und in gewissem Sinne automatisch ihre Wirkungen

hervorbringt, so ist sie aus dem Bewusstsein ausgeschaltet

worden, ist zu etwas geworden, das man nicht mehr bemerkt.
Die Grosstadt wird ernährt, und in zureichendem Masse ernährt,
und hat so ganz vergessen, dass sie es auch nicht sein könnte,
und damit hat sie auch vergessen, wem sie diese Ernährung
verdankt. Wir bedürfen (heute noch) der Erde, aber wir verachten
die Erde, denn sie ist das Schwere, sie ist der Mittelpunkt der

Schwerkraft, sie hält uns fest, während wir danach trachten,
zu entfliehen. Der Mensch der grossen Städte lebt von den
Abbildern der Dinge der Erde, und nicht von den Dingen der
Erde selbst. Der Mensch der grossen Städte steht links, das

heisst, dass der Grosstadtmensch zu entfliehen versucht. Die
Erde liegt rechts; sie ist das Zurückhaltende, sie ist das

Hindernde; und dadurch demütigt sie den linksstehenden
Menschen. Die Erde ist konservativ; er dagegen ist revolutionär,
das heisst: er empört sich gegen die Notwendigkeiten der
menschlichen Natur. Er liebt die weitschichtigen, schwierigen
Verflechtungen, die er aufsucht, um sie zu überwinden, und die
er mit Hilfe von Konstruktionen jeglicher Art, stofflichen und
geistigen, wirklichen und bildlichen überwindet, um zu noch
höheren, noch weitschichtigeren Verflechtungen aufzusteigen, Stockwerk

über Stockwerk aufbauend bis zu diesen Wolkenkratzern
von heute und zu den Eiffeltürmen, von denen aus die Erde,
die man sieht, nur noch als überwunden erscheint, überwunden
sowohl in der Zeit wie im Räume, hinter uns zurückgeblieben
und tief unter uns liegend zugleich. Man sieht sie nur noch
als einen grossen grauen schmutzigen Fleck, Spur einer Kultur,
die verschwindet, da sie sich erschöpft und verbraucht hat. Nachdem

sie der Natur entronnen sind, sind sie aus eigener Kraft
schon sehr hoch emporgestiegen; wann werden sie im Aufstieg
einhalten, die Menschen, eine bestimmte Gruppe wenigstens unter

den Menschen? Sie haben alles das für sich, was loslöst und

freimacht, alles, was die Kraft hat, das Gesetz der Schwere
aufzuheben, alle vorwärtstreibenden Kräfte, alle Kräfte des

Auftriebs; sie haben gelernt, sich mit solcher Plötzlichkeit von der
Erde abzustossen, dass die Erde hinter ihnen zurückschnellt wie

131



ein vom Pfeile verlassener Bogen; sie sind heute nicht mehr
dazu verdammt, geduldig zu sein, wie der Mensch, der säet, und
auf den Sommer zu warten, um zu ernten. Die Erde ist nur
noch der untere Grund, den man verlässt, und der Mensch setzt
seine Ehre darein, ihn zu verlassen, sei es, dass er horizontal
darüber hingleitet mit einer angemassten Geschwindigkeit; sei

es, dass er senkrecht in die Lüfte emporsteigt, und so endlich

den uralten, unwahrscheinlichen Traum der Dichter
verwirklicht, einen Traum, den man vormals im Schlafe träumte,
und den man jetzt im Wachen träumt.

Trotzdem ist unsere Nahrung in der Erde, oder sie ist es

doch wenigstens bis heute gewesen. Rundung der Mutterbrust,
die Erde ist rund. Sie ist da, und sie bleibt. Sie wartet ab, was
wir noch mit ihr unternehmen werden, sie sagt uns: „Werdet
ihr gar auf mich verzichten?" Der Mensch hat ein erstes Bedürfnis,

das allem andern vorgeht, das Bedürfnis, zu essen, erst
nachher wird er sich mit anderen befassen, wenn er kann, und
er kann es nicht immer. Einen Bissen Brot zuerst, und ein

wenig Wasser, ein wenig Wasser und wenn möglich ein wenig
Fleisch, oder noch dazu einen Tropfen Milch, von dieser Milch,
die Wasser und Brot, Brot und Fleisch in einem ist, — alles
Dinge, die in der Erde sind, aber kennt der Mensch der Städte
noch ihren Wert? Er beschafft sie sich mühelos mit Geld, das

heisst, mit einem Schein, mit einem gemünzten Schein. Die
Mehrheit der Menschen in Europa lebt in den Städten, und die
Städte sind miteinander durch ein Eisenbahnnetz verbunden. Die
Zeiten der Hungersnöte sind vorbei, oder sind doch zu ganz
seltenen Ausnahmen geworden und würden eine allgemeine
Umwälzung unserer Anschauungen und unserer technischen Mittel

voraussetzen (wie während des grossen Krieges). Wir sind
weder Chinesen noch Inder, wir Europäer, denken die
Stadtmenschen, und glücklicherweise, denken sie, leben wir nicht
mehr im Mittelalter; wir haben seither ein Stück Wegs zurückgelegt;

und wenn es beispielsweise wie uns die Zeitungen
versichern, noch Hungersnöte gibt, so einzig bei den

„zurückgebliebenen" Völkern.
Wir haben unsere Mittel und Fähigkeiten, unsere Erfindungen,

unsere Maschinen, unsere Wissenschaft: wieweit werden
sie uns noch führen, nachdem sie uns jetzt schon zu fliegen

132



erlauben, und es uns ermöglichen, unsere Gedanken und Worte
von einem Ende der Erde zum andern ohne irgendwelchen
sichtbaren Träger zu senden, vom Sender zum Empfänger? Die
Städte sind so beruhigend mit ihrem elektrischen Licht, welches
die Verneinung der Nacht ist. Die Städte sind so gross, dass

die Menschen, die dorthin kommen, sogar die Erinnerung an
ihre ursprünglichen Notwendigkeiten verloren haben. Sie fragen

nicht mehr, was geschehen würde, wenn es einmal fünf
Monate lang nicht auf die Erde regnete, oder wenn späte Fröste

kämen, wenn es nicht mehr regnete, oder zu viel regnete, wenn
es zu heiss würde oder zu kalt, — und trotz des „synthetischen
Brotes", allen Ersatzstoffen, den gefundenen und den noch zu

findenden, trotz der ganzen modernen und übermodernen Chemie,

der gegenwärtigen und der künftigen. Sie schauen nicht
nach dem Himmel, um nach dem Wetter zu sehen, das sich
vorbereitet: und selbst wenn sie nach dem Himmel schauen möchten,

so würde es ihnen nicht gelingen, ihn zu erblicken. Das

alles geschieht über den Dächern und jenseits der Dächer. Viele
Menschen von heute verlassen die Strassen nicht mehr, wo
alles, was sich vom Himmel wahrnehmen lässt, nur ein schmales

gewundenes Band ist, nicht breiter als die Strasse und wie
eine zweite, obere Strasse. Auch müsste man, um den Himmel
wahrzunehmen, den Kopf zurückbeugen, und dazu haben sie
keine Zeit wegen der Autos und der Lastwagen. Es gibt für
sie keinen Himmel mehr, auch dann nicht, wenn er seinen Donner

rollen lässt, denn er mag ihn noch so laut erdröhnen
lassen, es gelingt ihm kaum, den Autobus zu überdröhnen. Alles
was etwa zu stände kommt ist so etwas wie ein Theatergewitter:
ein Gewitter mit Blechdonner wie im Châtelettheater ; und zur
Musik entfliehen die Tänzerinnen des Ballets, weiss und rosenrot,

mit hochgereckten Armen, auf den Fusspitzen. Der Donner
schweigt: sie erscheinen wieder um zu knixen: — ja! wenn
man wenigstens noch verstünde zu sehen, wenn die Menschen
noch von der Höhe eines ihrer Eiffeltürme ihren Blick richten
könnten, auf jene Ebenen, wo das Korn durch den Wind
niedergemäht worden ist, auf jene Weinberge mit den vernichteten
Trauben; und wenn sie erkennen würden, dass die Drohungen,
die über den ersten Menschen hingen, auch jetzt und immer
noch über den heutigen Menschen sind.

133



Ihr Reichtum vermag alles, oder wenigstens meinen sie, dass

er alles vermöge. Ihr Reichtum, denken sie, hat ihnen die Welt
dienstbar gemacht. Ihr Reichtum, denken sie, hat ihnen sogar
die Wissenschaft dienstbar gemacht, und sie sagen sich
ungefähr, dass die Hilfsquellen der Wissenschaft unbegrenzt sind,
so dass sie sich vor allen Katastrophen endgültig in Sicherheit
fühlen. Und wie um ihnen noch mehr Sicherheit zu geben wird
ihnen ihr Reichtum ununterbrochen vor Augen geführt, als

Schönheit, als Anmut, als Eleganz. Ihr Gold glänzt am Halse der

Frauen, an ihren Fingern, an ihren Handgelenken, auf ihren
Gesichtern, die dem Bilde der schönsten Gesundheit
nachgeahmt sind; alles an ihnen redet von Blühen und Gedeihen,
verkündet laut einen Ueberfluss an Nahrung, verneint jegliche
Möglichkeit der geringsten Entbehrung, verneint sogar die
Krankheit.

Aber dennoch, und man muss darauf zurückkommen, wenn
es nun fünf Monate lang nicht regnete, wenn es fünf Monate
lang zu viel regnete? Oder wenn nur einmal, ausserhalb der
Zeit, in den Gebieten, in denen das Getreide wächst, ein Frost
käme? Oder wenn während eines oder während zweier
Monate nur alle Bauern der Erde streikten? Fünfzig Tage, das

ist die Zahl. Die ganze Erde insgesamt ist ein Medusa-Floss
mit Lebensmitteln für fünfzig Tage.

*

Was man zunächst einmal wissen müsste, das ist, bis zu
welchem Punkte die Natur (oder das, was wir die Natur
nennen) etwas ausserhalb von uns seiendes ist. Wenn wir die Natur

als das bezeichnen, was unabhängig vom Menschen vorhanden

ist, als alles das, was im Weltall ohne seine Mitwirkung
besteht, was ihn nicht kennt, oder was er nicht kennt, so können

wir nicht umhin festzustellen, dass diese Unabhängigkeit
durch den Menschen doch schon ziemlich stark beeinträchtigt
worden ist. Und es würde sich nun darum handeln, zu erkennen,
bis zu welchem Punkte die Natur in der Folge noch weiter
beeinträchtigt werden wird, denn alles in allem haben die
Eingriffe des Menschen in die Natur ja erst nur begonnen. Es

134



würde sich darum handeln, zu erkennen, bis zu welchem Punkte
unsere Macht reichen wird, denn unsere menschliche Macht
nimmt beständig zu, während sich die Macht der Natur im
selben Masse vermindert. Das ist die grosse Frage. Sie
beherrscht auch wesentlich unsere politischen Anschauungen; und
die Antwort, die man auf diese Frage gibt, ist die eigentliche
Grundlage für die Haltung, die der zeitgenössische Mensch
dem Leben gegenüber einnimmt. Der Mensch kann alles, oder

er kann nichts. Ich will damit sagen, dass der Mensch glaubt,
alles zu können, wenn auch noch nicht jetzt, so doch wenigstens

irgend einmal; oder aber er glaubt umgekehrt, dass er
nicht sehr viel kann, wegen der Naturgewalten, und, Endes

aller Enden, wegen Gott. Gewisse Menschen denken, dass

es ihnen gelingen werde, die Natur zu überwinden, und sie

stehen links; gewisse andere glauben dagegen, dass die Natur,
wenn sie zu sehr angegriffen wird, durch eine plötzliche
Umkehr schliesslich uns überwinden und unterdrücken werde.
Vertrauen in den Menschen, Vertrauen in etwas, das über den
Menschen hinausgeht: das sind die beiden Pole, die man am
einfachsten mit links und rechts bezeichnet, da dies nun einmal

die Bezeichnungen sind, die heute jedermann dafür braucht.
Dieses vielberufene beständige „Gleiten von rechts und links",
das die Beobachter des politischen Lebens so stark beeindruckt,
würde sich nunmehr aus diesen Gründen sehr einfach erklären
lassen, denn es wäre nichts anderes als das Ergebnis eines
immer grösser werdenden Vertrauens des Menschen zu seinen

eigenen Kräften (und man sieht, bis zu welchem Punkte ihn
die Wissenschaft darin unterstützt), — dann aber wäre dieses

Gleiten, das auf dem Boden der Politik und der Soziologie
vor sich geht, nur der Ausdruck für ein noch viel umfassenderes
Gleiten, das ausginge vom Glauben an die Allmacht der Natur

(das ist die Vergangenheit) und endete beim Glauben an

die Allmacht des Menschen (das ist die Gegenwart oder die

Zukunft). Habe ich Vertrauen in diese, übrigens noch unbe-

stimme, Zukunft, oder nicht? Glaube ich an den Fortschritt,
an einen beständigen Fortschritt, oder nicht?

Aber was im Menschen gibt Antwort auf diese Fragen?
Antwortet sein Verstand? er ist dazu nicht fähig. Man muss
zuerst an die Antwort glauben, die man darauf gibt; das heisst:

135



es ist der Glaube, der antwortet. Nun gibt es nicht etwa
weniger Glauben auf der Linken als auf der Rechten, auf der
Linken ist der Glaube sogar sehr viel grösser; die Linke glaubt
an etwas, die Rechte glaubte an Jemand, aber sie glaubt
nicht mehr, oder doch nicht mehr genug. Die Rechte hat oft
in ziemlich unvorsichtiger Weise ihren Glauben ausgebeutet,

sie hat viele Erscheinungen, ihnen dadurch das Gepräge des

Geheiligten verleihend, Gott oder der Natur zugeschrieben,
Erscheinungen, die vielleicht nicht von Gott sind, und vielleicht
nicht einmal notwendigerweise in der Natur: wie das Vaterland,

die Familie, das Geld zweifellos und der Krieg; das

geht, denke ich mir, für viele Leute von rechts sogar bis zu
den Banken, umfasst zweifellos die Armee, und selbstverständlich

die Religion. Auf diese Weise haben sie sich so etwas wie
eine Barrikade errichtet, hinter der sie sich verschanzen, ohne,
auch nur immer an die Materialien zu glauben, aus denen die
Barrikade aufgerichtet wurde. Dahinter nun verteidigen sie vor
allem ihre errungenen Stellungen und das, was sie die bestehende

Ordnung nennen. Diese Ordnung aber ist nur eine der
möglichen Ordnungsformen, aber sie hat für sie den Vorteil,
einen Zustand der Dinge unversehrt zu erhalten, aus dem sie
reichlich Nutzen ziehen.

Was ist in der Natur, und was ist nicht darin? die Leute der
Linken sagen: „In der Natur ist nichts als das, was wir darin
bestehen lassen". Man sieht auch in der Tat, dass ihre
Unabhängigkeit mehr und mehr vermindert worden ist, wenigstens
auf der Erdoberfläche. Im Weltraum hat sie sich freilich noch
ihre ganze Autonomie bewahrt. Hier vermag der Mensch nicht
einzugreifen, er muss sich darauf beschränken, mit seinen
Fernrohren die Bewegung der Gestirne zu beobachten. Er lernt die
Natur kennen, und der Raum ist nun mehr oder weniger
erforscht und bekannt, aber der Raum ist noch nicht dienstbar
gemacht. Der Mensch nützt die Kraft der Gestirne noch nicht
aus, es ist ihm noch nicht gelungen, ihre Kraft zu sich her
abzulenken, und die Gestirne sind Natur, aber ein Wasserfall ist
auch Natur. Wieviele Wasserfälle aber gibt es nun noch in
unseren europäischen Ländern, deren Wasser noch in Freiheit
herabstürzen? Allenthalben an den Flanken unserer Gebirge
sind sie eingefangen und bezwungen worden, eingesperrt hin-

136



ter Stauwehre, eingeschlossen in stählerne Rohre. Man muss
einsehen, dass sie alle nutzbar gemacht worden sind, oder es

sehr bald sein werden, und zwar nicht auf eine unmittelbare
Art. Denn, und das ist hier das Wesentliche, sie werden nicht
mehr mit den Mitteln des Bauern nutzbar gemacht. Der Bauer

begnügte sich beispielsweise damit, ein Schaufelrad unter den

Wasserfall zu stellen. Jetzt werden sie durch mittelbare
Vorrichtungen ausgenützt, auf einem Umweg, durch die Umformung

in elektrischen Strom. Der Strom geht alsdann den

Leitungsdrähten entlang zu Motoren jeglicher Art, er liefert
sowohl Bewegung, wie Wärme, wie Licht, die alle ein und
dasselbe sind. Denn der Mensch hat sich zwar wohl von allem
Anfang an der Natur bedient, aber er bediente sich ihrer nur auf

empirische Weise und war ihr auf Gnade und Ungnade
ausgeliefert: er war abhängig von ihr, das heisst, dass das

Mühlenrad sich nicht mehr drehte, sobald kein Wasser mehr
kam: so waren seine ursprünglichen Machtmittel beschaffen,
und es ist noch gar nicht lange her, dass der Mensch durch die
Wissenschaft und die Forschung gelernt hat, von Ursache zu
Ursache in das Innere der Erscheinungen vorzudringen. Er
befindet sich jetzt nicht mehr am äussersten Ende (wenn ich mich
so ausdrücken soll) der Kräfte, die er benützt, ohne irgend
etwas an ihnen zu verändern; er ist jetzt im Begriffe, in ihren
Mittelpunkt vorzudringen, und dies ist ein Schnitt- und Sammelpunkt;

er ist im Begriffe zu sehen, dass alle Kräfte nur eine

einzige Quelle haben; das Geheimnis, das er ihnen entreissen

wird, ist das Geheimnis ihres Ursprungs, und von dorther wird
es ihm bestimmt gelingen, mit den ihm zur Verfügung stehenden

Mitteln die Kräfte zu seinem Nutzen zu lenken. Der Mensch
benützt den Wasserfall so wie er ist, um von ihm das Rad seiner

Mühle drehen zu lassen; der Mensch fängt ihn alsdann
ein und formt seine Kraft um; endlich, nachdem er erkannt hat,
dass die Kraft überall ist, begnügt er sich nicht mehr damit,
den Wasserfall auszuwerten, sondern er wendet sich nun den

Grundbestandteilen des Wasserfalls zu, die selbst unbewegt sind.
Durch eine Erkenntnis von verblüffender und grossartiger
Widersprüchlichkeit gelangt er zu der Einsicht, dass dort, wo die

grösste Unbewegtheit herrscht, die grösste Aufstauung von Kraft
vorhanden ist, und schon nähert er sich gierig dem Atom, das

137



eine furchtbare Kraft in sich selber zusammenpresst. Das ist
der Mensch der abgeleiteten Machtmittel.

Der Bauer, im wahren Sinne des Wortes, ist im Gegensatz
dazu wesentlich der Mensch der ursprünglichen Machtmittel.
Er ist früh auf der Erde erschienen und lebt hier immer noch

ungefähr als derselbe, der er immer gewesen ist, aber mehr
und mehr wird er im Kern seines Wesens erschüttert, mehr und
mehr brechen die wirtschaftlichen Notwendigkeiten aller Art
und die Maschinen aller Art, die daraus hervorgegangen sind,
in sein Dasein ein. Er ist der ursprüngliche und vollständige
Mensch gewesen und ist es noch; der Mensch, der aus eigener
Kraft und mit eigenen Mitteln seine Nahrung aus dem Boden

zog, auf dem er lebte, sodass er im Notfall von keinem andern
Menschen abhängig war. Er lebte, das heisst, er nährte sich,
wohnte, kleidete sich mit eigenen Mitteln; sich und seine
Familie, und befriedigte alle wesentlichen Bedürfnisse. Denn der
Mensch hat wesentliche Bedürfnisse und andere, die es weniger
oder gar nicht sind. Er hat Bedürfnisse, die gebieterisch nach

Befriedigung verlangen, wie Hunger und Durst, Hesse er sie

unbefriedigt, stürbe er. Ausserdem aber hat er noch viele andere

Bedürfnisse, die er sich nach und nach selber schafft, unter
dem Vorwand, dadurch sein Leben zu verschönern oder
auszuweiten (worin er sich jedoch auch schon geirrt hat) und diese
Bedürfnisse kann er unterdrücken, er ist sogar öfters dazu

gezwungen, aber er kann darauf verzichten, weil sein Dasein
selbst nicht in Frage gestellt wird. Der Bauer nun ist der
Mensch, der für die wesentlichen Bedürfnisse der Menschheit
sorgt (wenn man der Vereinfachung halber auch den Fischer,
den Jäger, den Nomaden unter diesem Begriffe zusammenfasst),
und, wie ich hinzufügen will, der Mensch, der alles unmittelbar
aus der Natur selbst zog, was diese Bedürfnisse zu befriedigen
vermochte. Denn die Maschine ist schon industriell, und der
Bauer, der sich der Maschine bedient, ist schon auf dem Wege,
ein Maschinenarbeiter zu werden. Der Bauer entlehnte seine
technischen Hilfsmittel der Natur selbst, indem er seine eigene
Kraft verwertete, oder di.e Kraft der Tiere, wie des Pferdes,
des Rindes, des Lamas, des Elefanten, des Kamels, oder er
hatte beispielsweise das Rad erfunden, das der Last durch eine

rundläufige Bewegung um seinen Mittelpunkt ausweicht, was

138



bewirkt, dass der Gegenstand nur noch durch einen immer
wechselnden Punkt mit der Oberfläche des Bodens in Berührung ist.
Er hatte auch das Werkzeug erfunden, das nichts Anderes ist
als die Verlängerung der Arme und Beine, oder, wie beim
Karst, die Verhärtung der Nägel, denn er setzt an die Stelle, wo
uns die Natur nur mit zehn durch brüchiges Horn schlecht
bewehrten Fingern versehen hat, eine stetige metallene Schneide.

Er hatte den mehr oder weniger langen Stiel der Hacke erfunden,

wodurch die Wucht des Schlages vervielfacht wird, er hatte
die Säge, den Hammer, die Gabel erfunden, lauter Werkzeuge,
die nur die Hilfsmittel wiederholen und vervollständigen, die
ihm sein eigener Körper zur Verfügung stellt. Und so, bewaffnet

mit seinen Werkzeugen, umgeben von seinen Herden, nachdem

er die Tiere, die ihm durch ihre Kraft, ihre Wolle oder
ihre Milch nützlich waren, durch Zähmung gezwungen hatte,
mit ihm zusammen zu wohnen, umgeben auch von seiner
Familie, deren Arbeitskraft sich der seinigen zugesellte, bildete er
wirklich eine vollkommene natürliche Gemeinschaft, die gänzlich
unabhängig war, und zwar unabhängig von anderen Menschengruppen,

denn im übrigen war sie ganz und gar abhängig von
der Erde und vom Himmel. Das wahre Leben des Bauern war
patriarchalisch, und je weiter man sich vom patriarchalischen
Leben entfernte, umso weiter entfernte man sich vom Bauern.
Unterstützt von seiner Familie hatte es der Bauer nur mit der
Natur zu tun: nun wird er es immer mehr mit einem mechanischen

Leben zu tun bekommen, und dadurch wird er der Natur
und seiner Familie mit einem beraubt werden, zumindest werden

seine Beziehungen zu ihnen auf das Aeusserste verändert
werden. Die Erde, da begnügte er sich bisher damit, sie
anzureichern, denn die Erfahrung hatte ihn gelehrt, dass der Dünger,
der eine natürliche Sache ist, die Erde ergiebiger machte; dem

Himmel, dem unterwarf er sich, mit seiner Kälte und seiner
Hitze, seinem Licht, seinen Finsternissen, dem immergleichen
Abrollen der Jahreszeiten; das Klima war für ihn etwas
Gegebenes, das er nicht zu beeinflussen und zu ändern versuchte, wie
dies heute geschieht. Er fand sich damit ab, er musste sich

anpassen, er fügte sich ein.

*

139



Bauer! ganz umgeben von Luft, noch einmal erstehe vor uns:
noch einmal schauen wir dich, Bauer, denn du bist gross gewesen.

Noch einmal schauen wir dich, der du über die Erde
gebückt bist, und der Himmel ist über dir, der leuchtet, und dann
erlischt. Du bückst dich, du richtest dich auf, und wieder bückst
du dich vor, seit wievielen Jahrhunderten mühst du dich, einzig
mit deinen eigenen Kräften, auf einer geizigen Erde ab, auf einer
von der Sonne verhärteten, vom Regen überschwemmten und
durchweichten Erde? Auf einem Boden, der schmerzhaft unter
deinen Schritten erdröhnt, oder aber an deinen Füssen haftet
und ein schweres Gewicht an deinen Sohlen bildet. Gebunden

an den Boden, ganz und gar ihm verhaftet, ganz und gar
abhängig von ihm, ganz und gar sein Sklave, ganz von der Sonne

bestimmt, das bist du, — von der Sonne, über der für dich die
Götter gewesen sind, über der Gott für dich gewesen ist, — aber
heute? Die Ergebung in das Seiende konnte sich nur solange
vollkommen erhalten, als sie begleitet war vom Glauben an das
Seiende und von der Verehrung für das Seiende; wenn einmal
die Verehrung nicht mehr besteht, so vergeht die Ergebung: die

Ergebung ist Liebe. Du warst geduldig vor den Jahreszeiten,
weil sie nicht von dir kamen: der endlose Winter, der Frühling,
der glühende Sommer, der Herbst, die sich um die Achse des

Jahres drehten wie die vier Gondeln an einer jener Drehschaukeln

unserer Jahrmärkte, und von denen eine Gondel grau, eine

grün, eine gelb und eine rot bemalt ist: erscheinend und
verschwindend in einer immer gleichen Ordnung, mit ihren
Versprechungen, mit ihren Drohungen und mit ihren Gefahren, aber
manchmal auch mit ihrer vollen Erfüllung; denn es gibt auch

gute Weinjahre, und es kommt auch vor, dass die Ernte reichlich

ausfällt, aber man weiss es niemals vorher.
Du, du spieltest ums Ganze. Nachdem du deine Vorsichts-

massnahmen getroffen hattest, konntest du nichts anderes mehr
tun, als den Dingen ihren Lauf zu lassen. Nachdem du deinen
Teil getan, und gründlich getan hattest, wartetest du. Nachdem
du deine Arbeit vollbracht hattest, kreuztest du die Hände auf
dem Griff deiner Hacke und schautest nach oben, wo sich nun
dein Geschick entscheiden würde: durch keinen Regen oder
durch zu viel Regen, durch einen freundlichen Himmel oder
durch den Hagel, denn du hattest deine Sache auf eine Hoff-

140



nung gestellt, die oft enttäuscht wurde, aber nicht immer, auf
etwas, das über dich hinausging, auf etwas, dem du dich
unterwarfst und das du nicht zu erkennen vermochtest.

Und die Jahrhunderte sind vergangen.

Und grosse Kulturen sind gekommen, begründet auf einem

Weltverständnis, wie du es hattest, begründet wesentlich auf
Beharrlichkeit, auf Geduld, auf Ergebung, aber auch auf
Vertrauen.

Gewiss, du warst auch geizig und gewinnsüchtig, man weiss
es zur Genüge, und du warst oft hart zu deinen Mitmenschen,
aber man darf nicht vergessen, dass du es auch gegen dich selber

warst. Während der schönen Jahreszeit warst du früh auf
und spät zu Bett, du arbeitetest nicht sechs Stunden, auch nicht
acht, aber zwölf und vierzehn und sechzehn Stunden hindurch,
Untertan dem Himmel und den Gestirnen. Du sahst das
geliebteste von allen Gestirnen, das nützlichste, das dir bekannteste

am Osthimmel aufgehen um in seinem Laufe am
Westhimmel unterzugehen, durch das ganze Jahr hindurch; und du

riefst: hier bist du, sagtest: nun bist du dahin; aber du warst
dadurch mit ihm innig verbunden, obschon es dir auch oftmals
feindlich war, sei es, dass es zu beharrlich brannte und dir das

Gras bis in die Wurzeln versengte, sei es, dass es zu selten
schien und nicht mehr vermochte, den Pflanzen den
Lebensauftrieb zu geben. Aber in allen Dingen gab es für dich ein

grosses Gleichgewicht, denn Bauer sein ist kein Beruf, es ist
ein Zustand, es war ein Zustand: das heisst: etwas, das dauert,
etwas, das seit jeher bestanden zu haben scheint, etwas, aus
dem man sich nicht herauslösen will, und auch gar nicht daran
denkt, dass man es könnte, das man von Vater auf Sohn
überliefert, so wie man es selbst von seinem Vater erhalten hat; denn
du konntest den Gedanken nicht fassen, dass sich die Sonne
veränderte, noch dass sie sich jemals verändert hätte. Ein fester
Zustand, ein natürlicher Zustand, und alsdann waren die Dichter,

die Maler, die Bildhauer, die Musiker, die Architekten
gekommen; du hattest das Haus nach deinen Notwendigkeiten
gebaut, und du konntest (damals) gar nicht einsehen, dass es

auch andere Häuser geben könnte, andere Häuser, das heisst:
andere Notwendigkeiten. Eine gewisse Langsamkeit war dir

141



eigen, eine gewisse vorsichtige Art, deine Bewegungen so sparsam

zu bemessen und ihnen einen solchen Rhytmus einzuprägen,

dass sie so oft als nötig wiederholt werden konnten; wenig
Worte, die Rast unter den Bäumen; eine Mischung von Tätigkeit

und Beschaulichkeit, wobei auch die Beschaulichkeit tätig
war, weil du auch während deines Nichtstuns an deine Arbeit
dachtest, und wobei auch die Tätigkeit beschaulich war, weil
du auch in der Zeit, in der du deinen Körper bewegtest und
deinen Körper nütztest, den Geist frei hattest, in der Luft warst
und im Wind, den Himmel betrachtetest und das Meer. Und
Ruhe und Arbeit waren für dich in eines vermischt; sodass du

nicht nach Beendigung deines Tagewerks deine Kleider
wechseltest und dich nicht plötzlich in einen Herrn verwandeltest,
mit Jacke und Kravatte, wie der Arbeiter, der nach Feierabend
seine Fabrik eilends verlässt. Du wuschest nur deine Hände,
und dann setztest du dich auf die Bank vor deinem Haus,
umgeben von deinen Kindern. Du spieltest nicht, du hattest es nicht
nötig, dich zu zerstreuen; du betrachtetest nur das Spiel, um
dich her; das Spiel der Blätter in den Bäumen, das Spiel der
Tiere, der Dinge, das Spiel deiner Kinder, die miteinander „Fan-
gis" machten, das Spiel der Katze mit dem Garnknäuel, das

Spiel der Vögel, die ihre Nester aufsuchten. Und es gab die
sechs Tage, dann kam der Sonntag, denn für dich gab es Gott,
und es gab die sechs Tage der Menschen und dann den Tag
Gottes. Gottes, den du vielleicht nicht kanntest, dem du dich
aber unterwarfst, und während die Glocken rundum in den
Kirchtürmen läuteten, machtest du dich schön. Am Sonntag machte
man sich schön und rasierte sich zur Ehre Gottes; man zog ein
weisses Hemd an, eine schwarze Kravatte und einen meist
schwarzen oder dunkelgrauen Anzug, einen neuen Hut; — aus
einer Ehrfurcht, die du schon durch dein Kleid kundgeben wolltest,

Bauer unserer Landstriche, Bauer unserer Dörfer; und die
Frauen trugen ihre schönen Röcke, seidene Schürzen, farbige
Halstücher.

Denn es gab noch eine Ehrfurcht, und schon Hesiod empfiehlt
den Reisenden, den Fluss mit seinen schönen Wassern zu

grüssen, bevor sie ihn überquerten. Der Bauer hatte Ehrfurcht:
hinter dem Blitz verehrte er Zeus, hinter der Welle Poseidon.
Der Bauer lebte in einer beseelten Welt, in der es nicht nur

142



ihn und seines Gleichen gab, sondern noch andere, gegenwärtige
Mächte, oder die grosse Allgegenwart.

Und diese allgegenwärtigen Mächte oder diese allgegenwärtige

Macht, sie sind, was die Dichter besungen haben, die Maler

gemalt, oder die Bildhauer gebildet, denn sie stellten den

Menschen dar, zugleich aber auch die Mächte und Zeichen, die
plötzlich wieder im Einklang mit einer ewigen Ordnung, die
ihn umgaben, die sehr furchterregenden und drohenden, die ihn
aber edler machten, weil sie ihn zwangen, über sich hinaus zu

streben; Mächte, die ihn zugleich schreckten und beruhigten,
eine Versöhnung mit den übergeordneten Mächten, er fand sich

weil sie zwar allmächtig waren, aber zugänglich dem Gebet. Es

gab die Götter oder Gott, die dem Menschen beistanden, nachdem

er sich ihnen unterworfen hatte, nachdem sie günstig
gestimmt worden waren durch Opfer oder Gebet. Die Färse blutete

auf dem Altar, die Monstranz wurde mit beiden Händen
emporgehoben .Es gab zu bestimmten Zeiten für den Menschen
eine Versöhnung mit den übergeordneten Mächten, er fand sich

plötzlich wieder im Einklang mit einer ewigen Ordnung, die
vortrefflich war, und an der er teilhatte.

Und dieses Teilhaben war ein Teilhaben in der Gemeinschaft,

die sonst verstreuten und gesonderten Menschen
sammelten sich um eine gemeinsame Gewissheit zu einer Gemeinschaft;

sie wurden nicht durch Fabriksirenen an jedem Morgen
zur Arbeit versammelt und an jedem Abend entlassen, sondern
sie wurden jede Woche herzlich eingeladen durch die Glockentürme,

die von weit her ihren Ruf vermischten mit dem
Gesumme der Insekten, und dem Geschrei der Vögel in den
Bäumen. In allen unseren ländlichen Gegenden des Westens ist es

noch so, noch eilen aus allen Himmelsrichtungen die verstreut
wohnenden Menschen um die Stunde der Messe herbei, auf
ihren Gebirgspfaden oder auf ihren Wegen durch die Ebene, und
sie bilden zuerst viele verstreute und vereinzelte Punkte, die sich
nähern und vereinigen, je weiter sie zusammenstreben. Vereinigt
in der Demut und im Namen eines gemeinsam anerkannten Glaubens,

seit den Aegyptern bis zu unseren Tagen; getrennt,
vereint; getrennt während der Woche, vereint am Sonntag: vereint,
dann wieder in den Raum entlassen, wo ihre Häuser, umgeben

von ihren Feldern sind, und eben durch diese Felder werden

143



sie voneinander getrennt. — Ein sehr altes Leben aus dem eine
sehr alte Kultur hervorgegangen ist, eine noch ganz der Natur
unterworfene und ihr eingefügte Kultur, — jene, die man auf
Darstellungen in den Pharaonnengräbern sieht, wo kleine rote
Männer mit Sicheln in der Hand vor einer Wand von Aehrein

stehen; jene, die man in der Genesis antrifft, jene, die sich im
Stundenbuch des Herzogs von Berry wiederfindet, wo die
Frauen ihre Spindel drehen, während sie die Herde hüten: eine

Kultur, die auf vielen Punkten der Erde heute noch weiterdauert,

— aber wie lange wird sie nun noch dauern?

*

Denn diese Art des Bauern ist im Begriff, zu verschwinden.
Sie kann sich, in Europa wenigstens, nur noch dank den Vorkehrungen

weiter erhalten, welche die Staaten getroffen haben, um
ihre Grenzen zu schützen. Der Kleinbauer besteht weiter nur
noch dank einem ganz künstlichen Schutz durch Verordnungen,
welche die verschiedenen Regierungen erlassen haben und zum
Teil erlassen mussten, um im Innern ein gewisses soziales

Gleichgewicht zu bewahren. Prohibitivzölle auf Butter, Milch,
Vieh und Futtermitteln, Prämien für Getreideba.uern, Minimalpreise,

ermöglichen es heute noch unseren Kleinbauern, sich
(gerade knapp) über Wasser zu halten, und dies zweifellos zum
Nachteil des Verbrauchers, aber zum Vorteile einer gewissen,
übrigens ganz konventionellen Ordnung, der nur die Angst vor
den schlimmsten Abenteuern eine gewisse Rechtfertigung
verleiht. Der Bauer verdankt seine Existenz nur noch Verordnungen
und Gesetzen; und er wird so nach und nach und ohne es selber

zu merken (aber für wie lange noch?) ein Museumsstück,
etwas, das sich selber überlebt, etwas, das man als Zeugnis einer
Vergangenheit erhält, weil man einen Vorteil darin sieht, es

schlecht und recht zu erhalten, aber für wie lange noch? Denn
solche Launen kommen teuer zu stehen, und es wird zweifellos
der Augenblick kommen, in dem es den Staaten nicht mehr möglich

sein wird, die Kosten zu tragen. Nun sind wir jetzt schon

an dem Punkt angelangt, an dem eine einfache Verminderung
der Einfuhrzölle, ein leichtes Nachgeben der staatlichen Beihülfen,

eine unbedeutende Herabsetzung der Mindestpreise genü-

144



gen würde, um die gesamte Bauernschaft ins Verderben zu stürzen.

Die Wissenschaft und die Industrie arbeiten in der ganzen
Welt gegen den Bauern. Die Wissenschaft, welche die Analyse
an die Stelle der Empirie setzt, die Industrie, welche die Mittel
der Wissenschaft benützt, sind beide allenthalben am Werk und
mit demselben Ergebnis. Und nun haben wir die grossen
Getreidefabriken in Kanada, die Kaffeefabriken in Brasilien, die
Kolchosenlandwirtschaft Sowietrusslands, wir haben die
Herrschaft der Traktoren, die Aufteilung der Erde in grosse
Produktionsgebiete: denn der Bauer hatte Interesse daran, alles
was er brauchte auf seinem Boden zu erzeugen, die Industrie
dagegen hat wegen der allgemeinen Unkosten und des Umfanges,
den die Arbeit durch die Vervollkommnung der Maschinen

angenommen hat ein Interesse daran, ihre Erzeugnisse zu
spezialisieren und hier nur Getreide, dort nur Wein, dort nur Milch,
dort nur Gemüse zu erzeugen: sodass industrielle Produktion
und bäuerliche Produktion einander gerade entgegengesetzt sind,
wie auch der bäuerliche Bauer und der mit Maschinen arbeitende

Bauer vollkommene Gegensätze sind, und mehr und mehr
tritt der letztere an Stelle des erste-en. Der bäuerliche Bauer
ist an den Boden gebunden, seine Familie ist zugleich seine

Arbeitsgruppe, er hat nur soviel Land, als er selber zusammen
mit Frau und Kindern und manchmal noch mit einem oder zwei
Dienstboten, die zur Familie zählen, bebauen kann; der
maschinelle Bauer ist dagegen nur noch ein Arbeiter wie jeder
andere, seinem Wesen nach Nomade, der einen Monat lang an
den Erntemaschinen, und den nächsten Monat an den Maschinen
einer Waffenfabrik arbeiten kann; denn er hat keine unmittelbare

Verbindung mehr zur Sache selbst, oder, wenn man es so

sagen will, zur Natur; die Bewegungen, die er ausführt, dienen
dazu, ein Räderwerk in Betrieb zu setzen, und erst dieses Räderwerk

arbeitet unmittelbar. Es gibt daher, wie man sieht, nichts

Gegensätzlicheres als die Maschine und das Werkzeug. Das

Werkzeug arbeitet nur dann richtig, wenn der lebende Körper,
der es führt, richtig arbeitet, denn auf dem lebenden Körper
beruht seine Kraft; die gut gebaute Maschine aber arbeitet ganz
von selbst, denn sie ist eine Kraft ausserhalb des Menschen, und

man braucht nur das Räderwerk zu überwachen, das im wesentlichen

überall dasselbe ist, ob die Maschine nun Geschosse her-

10 145



stellt oder das Getreide mäht und bindet. Und dabei stehen wir
erst ganz am Anfang dieser industriellen Ausbeutung der Natur,

aber man sieht doch schon, nach welcher Richtung sie

strebt, und zwar strebt sie danach, die Natur zu unterdrücken,
mit Mitteln übrigens, die sie ihr selber entnimmt; zum Beispiel
versucht man, das Klima durch irgend ein Heizsystem, eines in
oder über dem Boden, zu ersetzen (und man erzeugt schon auf
diese Weise prachtvolle Gurken mitten im Winter und mitten
im Norden) ; und man versucht zum Beispiel die Erde durch
einen synthetischen Stoff zu ersetzen, den die Chemie schon zu
verwirklichen im Begriffe ist; oder, als weiteres Beispiel,
versucht man, Tag und Nacht durch ein künstliches Licht zu
ersetzen, ein Licht, das alle zum Leben notwendigen Strahlen in
solcher Dosierung enthält, dass die Weintraube in acht Tagen
reif wird. Denn die Weintraube wird nun nicht mehr zwölf
von vierundzwanzig Stunden ausruhen, sie wird gezwungen.
Die Gurke wartet nicht mehr auf den Kalenderjuli, man
überzeugt sie zu jeder Zeit, dass es Juli ist, und sie glaubt es oder
scheint es doch zu glauben. Auch die Gurke wird gezwungen :

aber sie scheint es selbst nicht zu merken. Die Bodenfrüchte
gehorchen in aller Unschuld den neuen Gesetzen, die der
Mensch geschaffen hat und mit denen er die Gesetze der Natur

ersetzt, deren Sinn er mindestens im Wesentlichen erfasst
zu haben scheint, da sie ja gehorchen.

Aber bis wohin wird die Natur sich zwingen lassen? Wird
sie sich nicht eines Tages rächen? Oder ist es vielleicht doch

so, wie die Leute der Linken sagen, dass dieses Gehorchen der
Natur ein Zeichen dafür ist, dass sie sich gern unterordnet, weil
sie sich dadurch gefördert und geschützt findet und nichts
Besseres wünscht, als rasch und reichlich hervorzubringen? Das

grosse Drama der gegenwärtigen Epoche besteht darin, dass
der Mensch im Begriff ist, von seinen ersten zu den zweiten
Machtmitteln vorzudringen, von den ursprünglichen Machtmitteln

zu den abgeleiteten, und dass man noch nicht wissen kann,
wohin diese Entwicklung führt. Bringt ihm die Ausbeutung
der zweiten Machtmittel den völligen Untergang, oder gelangt
er in einen Zustand völliger Wiedergeburt, wo er neben dem
Gefühl seiner Macht und den Befriedigungen seines ehrgeizigen

Strebens alle möglichen materiellen Vorteile geniessen, und

146



sich endlich der Beherrschung über die Materie, nach der er
so eifrig gestrebt hat, erfreuen wird, nachdem er von Ursache
zu Wirkung das Wesen der Welt bis in alle Tiefen erforschte?
Mit grossem Fleiss ist er von allen Punkten des Umkreises
aufgebrochen, unablässig nach dem Mittelpunkt strebend, nach dem
mechanischen Mittelpunkt (aber vielleicht ist alles mechanisch)
und heute wohnen wir einer aufregenden Erscheinung des

Zusammenschlusses bei; die verschiedenen Wissenschaften streben
danach, sich zu vereinigen, Chemie, Physik und Mechanik
gehen ineinander über und durchdringen einander. Es ist, als
wohnten wir der ausserordentlich raschen Vollendung eines

Puzzlespiels bei, eines Spiels, dessen Anfang überaus langsam
vor sich gegangen ist, bei dem es Jahrtausende brauchte, bis
die ersten Stücke gesetzt werden konnten, während nun die letzten,

mit Hilfe der bereits vorhandenen Ausschnitte, schon auf
dem Punkt angelangt sind, wo sie zusammentreffen, und dieser
Abschluss des Spiels vollzieht sich nun beinahe im Zeitraum
eines Augenblicks, zur grössten Verwunderung der Zuschauer.

Aber hier sind die Zuschauer am Spiel ganz besonders beteiligt:

sie mögen tun was sie wollen, sie sind Mitspieler darin;
sie mögen tun was sie wollen, sie können nicht ändern, dass es

dabei um ihr eigenes Out, ihre eigene Seele, ihren eigenen Körper

geht, und um ihr eigenes Leben. Sie müssen also Partei
nehmen. Noch sehen sie nicht, welche Folgen sich aus diesem
Umsturz der Werte, der sich daraus mit Notwendigkeit vollziehen

muss, ergeben werden; aber sie nehmen sie zum voraus an,
bejahen sie und spenden Beifall, weil sie daran glauben, —
das ist die Linke; sie misstrauen dieser Entwicklung im Namen
eines Anderen, — das ist die Rechte.

Aber was wird aus dem Bauern und was wird aus dem Land,
wenn der Ackerbau industrialisiert sein wird?

Es scheint, als Hessen uns einige der jüngsten Vorgänge schon
jetzt erkennen, welches das Schicksal der Erde sein wird, denn
die Erde ist gut oder nicht gut, geeignet für gewisse Erzeugnisse,

aber nicht für andere, sie ist flach oder gebuckelt.

Nicht etwa nur Frankreich allein wird in grosse Anbaugebiete
Ungeteilt werden, sondern die ganze Erde; und es wird das

Qetreidegebiet geben, oder das Gebiet des Reises, das Gebiet

147



der Gemüse, das Gebiet der Obstbäume, das Gebiet der
Weinreben; und in jedem werden eigentliche Fabrikbetriebe zur
Erzeugung des Getreides, des Reises, des Gemüses, des Obstes
und des Weines errichtet werden. Man sagt, dass die Städte
eines Tages auf das Land zurückwandern werden, und das ist
vermutlich richtig. Nur wird das Land seinerseits Stadt werden,
auf jeden Fall das ertragreiche Land, jenes, dem heute schon
seine Geländebeschaffenheit, die Natur seines Bodens, die mehr
oder weniger günstigen Transportmöglichkeiten einen besonderen

Wert verleihen.

Die Stadt erobert das Land, und es ist vorauszusehen, dass

sie es mit ihren Maschinen und mit ihren Sitten immer mehr
erobern wird, denn die Garagen, die sich den Strassen
entlang ausbreiten, sind Stadt, die Benzin- und Oeltanks sind Stadt,
die Geschwindigkeit der Autos, das ist Stadt: und so wird es

ungeheure städtische Räume geben, und dazwischen unberührte,
zum Urzustand, und das heisst zur Natur zurückgekehrte
Gebiete: so etwas wie unbewohnte Nationalparks — und dort
wird man die Bevölkerung der Städte sich am Wochenende
tummeln sehen, und dort wird sie vielleicht aus der äussersten
Zivilisation in die ursprünglichste Natur zurücksinken.

Denn die Natur ist eine Notwendigkeit; und man ist entweder
mit der Hälfte seines Wesens beständig in die Natur eingefügt,
was zwar eine Teilung, aber auch ein Gleichgewicht des Seins

voraussetzt; oder aber man ist während einiger Zeit der Natur
gänzlich entfremdet, aber dann muss man sich zum Ausgleich
während eines anderen Zeitraumes ganz und gar der Natur
hingeben: daraus entsteht das Lagerleben und die Nacktkultur.

Man wird dann sein mit allen modernen Vollkommenheiten:
Wasser, Gas, Elektrizität, und warmes Wasser, und kaltes Wasser,

warme Luft und kalte Luft, Radio, Kühlschrank usw. usw.
ausgestattetes zwanzigstes Stockwerk nur verlassen, um gänzlich

nackt unter einem Lagerzelt in einer Ur-Einöde zu
kampieren.

(Aus: „Questions", erschienen in der Sammlung: „Aujourd'hui",

Verlag H.-L. Mermod, Lausanne. Autorisierte Uebertra-

gung ins Deutsche von Werner Joh. Guggenheim.

148


	Bauer und Natur

