
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 2

Artikel: "Neue Bibel"

Autor: Spörri, Gottlob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Neue Bibel"
Von Gottlob Spörri

LJaul Kaegi versucht in seinem Auszug aus der Bibel1) den
-* wesentlichen Gehalt der biblischen Schriften in heutiger
Sprache zu gestalten. Wie er uns im Vorwort mitteilt, hat er
sich vor 25 Jahren an diese Arbeit gemacht. Wir leben in
einer rasch fliessenden Zeit. Auch die scheinbar so beschaulichen

historisch-philologischen Wissenschaften haben Teil an dieser

Raschlebigkeit. In 25 Jahren ändert sich viel. Da kann es

geschehen, dass ein Werk, das vor 25 Jahren entworfen wurde,
heute, am Tag seiner Vollendung, gerade um ein Vierteljahrhun-
dert zu spät kommt. Uns scheint, das sei das Schicksal dieser

„neuen" Bibel: sie ist im Zeitpunkt ihres Erscheinens bereits
veraltet. Kaegis eigentlicher Anreger und Gewährsmann, Max
Maurenbrecher, hat längst von einer sozialistischen Auffassung
der biblischen Geschichten und des Christentums zu einer
nationalistischen Verkündigung hinübergewechselt. Die Kommentare,

die z. Z. im Verlag Vandenhoek und Ruprecht, Göttingen
erscheinen, dem Kaegi besondere Verdienste in der Herausgabe
„freier" Werke über die Bibel nachrühmt, bewegen sich
sozusagen in genau umgekehrter Richtung wie die Arbeit Kaegis.

Dieses fatum libelli einfach aus dem Zeitablauf zu erklären,
wäre zu billig. Das Buch musste schon daran verunglücken, dass
der Verfasser zu viel auf einmal wollte. Erstens sollen die
Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung in möglichst
handlicher Fo£m dem Laien zugänglich gemacht werden. Zweitens
will Kaegi ein schönes Buch schaffen: „ein grandioses
Gemälde". Das eine tut dem andern Abbruch.

Aber zunächst möchten wir auf eine merkwürdige Befangenheit

des Theologen Kaegi sowohl in der einen, wie in der
andern Richtung hinweisen. Was die wissenschaftliche Forschung
anbelangt, so sollte Kaegi nicht mehr meinen, er sei berufen,
den Schleier zu zerreissen, mit dem angeblicherweise die Kirche
dem Laien die Daten der historischen Wissenschaft verhüllt. Als
ob es keine „religionsgeschichtlichen Volksbücher" gäbe! Und
wenn dann schon ein Laie Bescheid wissen will über die histo-

„Neue Bibel", Orell Füssli Verlag Zürich und Leipzig, 1936

91



rischen Bedingtheiten z. B. des alten Testamentes, dann soll er
lieber zu Kautzsch (Die heilige Schrift des Alten Testamentes,
Verlag von J. C. B. Mohr Tübingen) greifen als zu Kaegi. Wenn
aber die Laien vielfach noch unwissend sind in diesen Dingen,
ist daran nicht die Kirche schuld, deren Aufgabe es gar nicht
ist, für die wissenschaftliche Bildung ihrer Angehörigen
aufzukommen, sondern diese Laien selbst sind eben mit einem
gewissen Recht gar nicht begierig, über die jeweilige letzte
Neuheit historischer Erkenntnisse aufgeklärt zu sein, weil sie

offenbar vermuten, dass diese „Neuheiten" an der Welt nicht
so viel ändern, wie der sich gerne einbildet, der von Berufs wegen

bis über die Ohren in solcher Wissenschaft drin steckt.

Und was die ästhetischen Absichten anbelangt, so ist es ein
verzweifelter Optimismus, zu glauben, die Schönheit, die man
einmal in der „alten" Bibel erlebt hat, retten zu können, wenn
man diese alte Bibel zerschleisst und aus einigen Bruchstücken
etwas ganz Anderes herrichtet. Das ist ungefähr so, wie wenn
ein Amerikaner nach Photographien und Grundrissen die Wartburg

in seiner Heimat neu erbauen lässt, wobei er noch
stilreinigend darauf aus ist, einen allerersten Zustand dieses Baues
historisch festzuhalten und damit die Wartburg in Thüringen zu
übertreffen. Es frägt sich einfach, ob die Bibel, wenn man
nicht mehr an sie glaubt, im alten Sinne, wirklich so schön ist,
wie Kaegi meint, oder ob nicht auch diese Meinung nur eine

Befangenheit eines ehemaligen Theologen ist. Es fragt sich,
wenn die Bibel nicht das ist, wofür sie Luther gehalten hat,
ob dann noch ihre Erzählungen interessant genug sind, um mit
so viel Mühe, wie sich Kaegi gegeben, hergerichtet zu werden
für die Lektüre von Leuten, von denen man offensichtlich
annimmt, dass sie nicht allzuviel Zeit haben. Ich sehe nicht ganz
ein, weshalb eigentlich diese jüdischen Literaturfragmente, die
in Kägis Buch lose aneinandergereiht sind, vom modernen
Menschen, der nicht beruflich dazu verpflichtet ist, gelesen werden
sollen.

Dabei soll durchaus anerkannt sein, dass im Einzelnen Kaegis
Uebersetzung sprachlich Genüsse bietet. Manchmal ist er wohl
etwas pathetischer als der ungekürzte Urtext — lutherisch-
nietzschisch archaisierend —, manchmal eher banalisierend als
modernisierend. Die neue Zürcher Uebersetzung gerade des Al-

92



ten Testamentes ist im Sprachlichen ausgeglichener, schlichter
und hat doch Leuchtkraft.

Die beiden Tendenzen, die wissenschaftliche und ästhetische,
behindern sich nun aber wechselweise. Der „Dichter" Kaegi
kann die ganze subtile Problematik der wissenschaftlichen
Ausblicke nicht brauchen. Er muss sich festlegen, wo in Wirklichkeit

alles in Bewegung ist. Ganz krass wird das im neutesta-
mentlichen Teil des Buches, wo er nicht mehr auswählt und

übersetzt, sondern glattweg erfindet. Der „Wissenschaftler"
Kaegi aber ist blind vor lauter historischem „Echtheitsfanatismus"

für Perlen des Textes.

Hinter der wissenschaftlichen und ästhetischen Absicht birgt
sich die theologisch-weltanschauliche. Der Leser dieses Buches

soll zur Erkenntnis gebracht werden, dass hier nicht Gottes Wort
zu finden ist, dass es also seinen Titel „Neue Bibel" nur
ironischerweise trägt. Das Buch soll mithelfen „die volle Freiheit

des nur auf sich gestellten Geistesmenschen" herbeizuführen.

Es bietet den Bibeltext so dar, dass der Leser überzeugt
sein kann, die Bibel ganz und wesentlich verstanden zu haben,
wenn er sie „menschlich, dichterisch, geschichtlich" verstanden
hat. Man kann ja diese Ueberzeugung haben und sie auch
andern Leuten beibringen wollen. Aber kann man heute noch so
harmlos sein oder auch nur so harmlos tun, als erlaube man
sich mit einer solchen Auslaugung des alten Bibelbuches nicht
mehr, wie der alte Schwab, als er die Sagen des klassischen
Altertums für die reifere Jugend herausgab? Es war einmal so,
dass die Bibel die Wagschale war, in der die anerkannte Wahrheit

lag, die sozusagen die geistige Existenz der europäischen
Menschheit in der andern Wagschale im Gleichgewicht hielt.
Man kann zur Annahme geneigt sein, die Wagschale „Bibel"
habe ihren gewichtigen Inhalt verloren. Man kann aber nicht den
Retter spielen wollen, indem man nun diese Wagschale mit
allerlei „Historischem" und „Aesthetischem" füllt und meint,
das sei von gleichem Gewicht wie das vorher geglaubte Gotteswort.

Man kann nicht die Menschheit in der Balance halten wollen

mit einer so dürftigen Phrase wie der von der „Freiheit
des nur auf sich gestellten Geistesmenschen". Man müsste
gerade heute einsehen, dass, wenn es wahr sein sollte, dass der
„wesentliche Gehalt der biblischen Schriften" nur von „mensch-

93



licher, dichterischer, geschichtlicher" Art ist, das katastrophal
ist für die Menschheit, und der Katastrophe keineswegs
vorgebeugt werden kann durch ein im Grunde so willkürliches Buch,
wie es diese „neue Bibel" ist. Man kann Schopenhauers Wort
vom „ruchlosen Optimismus" hier kaum unterdrücken.

Wir haben zur Zeit die Mode der Volksausgaben. Es gibt aber
noch Dinge, die sich einfach nicht in eine „Volksausgabe" fassen

lassen. In Bezug auf die wissenschaftliche Beleuchtung
des biblischen Textes gibt es nur ein Entweder — oder:
entweder kümmert man sich überhaupt nicht darum oder man muss
eine ernstere Bemühung aufwenden, als uns die „neue Bibel"
zumutet. Das Mindeste ist da schon, dass man den unverkürzten

Text etwa in der sauberen Darbietung der Zürcher Bibel
unter den Augen hat.

Aber nun ist nicht zu übersehen, dass gerade unter den
kritischen Erforschern der biblischen Literatur genug solche sind,
die immer noch glauben, in der Bibel Gottes Wort gefunden zu
haben. Ich erinnere an den radikalen Kritiker Rudolf Bultmann.
Man wird sich nicht so leichthin gestatten, seinen Glauben
einfach auf einen kopfscheuen Konservatismus zurückzuführen. Oder
will man wirklich alles gesagt haben mit der Begründung „Trägheit

der Massen", wenn man erklären soll, weshalb nicht die
milde Lebensweisheit, die der freie Geistesmensch Erasmus der
Bibel entnimmt, sonldern der derbe Bibelglaube Luthers die
Welt bewegt hat?

Wem solche Betrachtungen die Frage nach dem Wort Gottes
in der Bibel überhaupt noch eine ernsthafte Frage sein lassen,
der überlege sich einmal, ob das, was in Kaegis „neuer Bibel"
steht, das ist, was den Widerhall in der Welt hervorrief, den
die Bibel tatsächlich hervorgerufen hat. Man denke an Dante
und Bach, an die christlichen Märtyrer oder eine Stadt wie
Bethel bei Bielefeld und man denke an vieles Andere. Dann mag
es einem aufgehen, dass die Reinigung auf eine Unterschlagung
hinausläuft. In der „neuen Bibel" findet man z. B. Paulus nur
noch in einer letzten Anmerkung eingesargt. Es ist uns aus der
Geschichte der Wissenschaften jene geistige Erblindung und
Bewusstseinsverengung bekannt, dass einer im Eifer,
wissenschaftlich exakt zu sein, sich in den Glauben verirrt, die ganze
Erscheinung Mensch mit einer chemischen Formel wiedergeben

94



zu können. Eine ähnliche Erblindung scheint uns bei Kaegi
vorzuliegen. Dass quer durch alle „Mythen" und „Historien"
hindurch Gott selber spricht, sich als den lebendigen Herrn offenbart

quo nihil maius cogitari possit, das ist eben auch als
Mythus abgetan. Dass ein Mensch, der sein Sündenbewusstsein

abgeschüttelt hat, freier ist als Jesaia oder Paulus, das ist dem

unschuldigen Psychologen Kaegi eine Selbstverständlichkeit.
Dass Jesus nicht mehr war, als ein „proletarischer Revolutionär",

das ist dem Herausgeber der „neuen Bibel" offenbar
historischer Tatbestand. Der Ausblick „von Ewigkeit zu Ewigkeit"

ist nach ihm wohl nicht ernster zu nehmen als der Hof
um den Mond.

Mit dem Blinden ist nicht über Farben zu diskutieren. Aber
solche geistige Bewusstseinsschmälerung hat suggestive Gewalt.
Darum darf man wohl Unachtsame warnen. Gerade der Gebildete

sollte sich der Bibel gegenüber nicht bevormunden lassen.

Er soll sein Recht auf die ganze Bibel nicht so billig preisgeben.

Wer frei von den Dogmen des 19. und 20. Jahrhunderts es

möglichst naiv mit der Bibel versucht, dem kann es heute noch

geschehen, dass ihm jenes Donnerwort entgegentönt, dass ihm

jenes Licht aufgeht, das für ihn von da an die Wahrheit ist
und das Leben.

Nicht zu bestreiten ist, dass der Mensch von heute mit Vorteil

eine Führung benützt, wenn er anfängt, die Bibel zu lesen.

Historische, religionskundliche, sprachliche Einsichten sind dabei

keineswegs gering zu achten. Soweit kann man das Anliegen
Kaegis nur gutheissen. Aber wenn solche Führung nicht auf
eine schlechte Bevormundung hinauslaufen soll, dann ist sie

nicht durch eine derartige „Erneuerung" zu erreichen. Ja, uns
scheint, die Bibel zwinge uns, wenn wir tiefer in sie eindringen
wollen, zu dem Köstlichen, dass wir miteinander reden müssen.
Blosses Schreiben und Lesen reicht nicht aus. „Bibelstunde" hat

für Viele heute einen muffigen Geschmack. Zu Unrecht: das

Gespräch über der Bibel ist vielleicht die gerade dem denkenden

Menschen von heute durch nichts Anderes zu ersetzende

Möglichkeit, ein Erbe zu erwerben, das ihm mehr sein soll, als

blosser Besitz, das immer wieder zu allen Zeiten Menschen

ihr Leben und ihre Heimat genannt haben.

95



Wem Hie Bibel der Schacht ist, wo er das goldhaltige Erz
findet: Wahrheit und Kraft, dem wird sie — die alte Bibel —
auch wieder zum schönen Buch werden, das er gerade in seiner

ungeheuerlichen, ungriechischen „Formlosigkeit" liebt mit
der Verliebtheit eines Johann Georg Hamann, und jeder
Restaurationsversuch kann ihn nur erschrecken.

Unser Verhältnis zur alten Bibel wird entschieden durch

unsere Stellung zu einem Satz, der sich wiederholt in ihr
vorfindet: „Gott widersteht den Hochmütigen, den Demütigen aber

gibt er Gnade". Dieser Satz mag dem Einen nur Ausdruck
jüdischen Sentiments sein, dem Andern ist er sachlichste
Ordnungsbestimmung von mathematischer Gültigkeit. Nur wer ihn als
solche anerkennt, darf erwarten, dass das geheimnisvolle Buch
sich ihm erschliesst. Der weiss aber auch, dass die Erneuerung
nicht am Buch, sondern an uns zu geschehen hat. Heutzutage
werden doch keine Demütigen geboren

96


	"Neue Bibel"

