
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 2

Artikel: Ueber die Grundlagen un die Zersetzung der Gemeinschaft

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Folge, 4. Jahrgang Juni 1936 Heft 2

Ueber die Grundlagen
und die Zersetzung der Gemeinschaft

von Hans Barth

I

1—4 s ist eine alte Wahrheit, dass der Mensch nicht als Einzel-
-—/ ner begriffen werden kann. Das Schicksal Robinsons ist
kein menschliches Schicksal. Der Mensch ist immer mit
Menschen zusammen, er ist Mitmensch. Er ist von allem Anfang an
und bis zu seinem Ende auf den andern angewiesen. Es gehört
zu seinem Wesen in Gemeinschaft zu sein. Aristoteles hat
diesem Sachverhalt dadurch Ausdruck verliehen, dass er den
Menschen ein von Natur aus staatliches Wesen nannte (Politik I, 2).
Im 19. Jahrhundert hat Ludwig Feuerbach die Einheit von loh
und Du geradezu zum Prinzip aller Philosophie gemacht und dieser

Einheit jene religiöse Weihe und inbrünstige Verehrung
zuteil werden lassen, die er von überlieferten religiösen Formen
des Christentums zu rauben entschlossen war. Eine Bestätigung
für den Umstand, dass nie ein Einzelner, sondern immer ein in
der Gemeinschaft mit Andern gegründetes Wesen ist, ergäbe
auch die Beantwortung der Fragen, was ein Einsiedler, ein

Eigenbrödler, was Einsamkeit sei. Einen Einsiedler nennen wir
denjenigen Menschen, der sich, um eines inneren Verlangens willen,

von seiner Umgebung räumlich trennt. Mag auch eine
Einsiedelei der Ort sein, den Zahllose aufsuchen, so beweist das

doch nur, dass der Einsiedler sich aus einer Gemeinschaft löste,
etwa um Forderungen zu erfüllen, denen er im ursprünglichen
Zustande der Verbundenheit nicht zu genügen vermochte. Die
Reinheit seines Lebens, die Erfüllung höherer Forderungen, als
sie an zahlreiche Menschengruppen gestellt werden können, ist
ein Zeichen der engen Verbundenheit des Einsiedlers mit der

Gottheit, was wiederum sich gemeinschaftsbildend auswirkt.
Auch der Eigenbrödler ist ein Mensch, der sich in seinen Denk-

65



gewohnheiten und Lebenshaltung unterscheidet von andern
Menschen, indem er aus gewohnheitsmässig gepflegten Uebungen
heraustritt. Und endlich: Wie anders wäre Einsamkeit denkbar,
wenn nicht eben im Hinblick auf Verbundenheit. Selbst wenn
Balzac recht behielte mit seinem pathetisch-tragischen Ausruf
„Nous mourons tous inconnu", so würde das doch nur bedeuten,
dass es keine Gemeinschaft gibt, in welcher Menschen sich

schrankenlos gegenseitig erschliessen können. Auch dort, wo
Einsamkeit einen positiven Sinn hat, weil sie jenes Alleinsein
bezeichnet, in welchem jede echte, verantwortliche Entscheidung
gefällt werden muss, ist Einsamkeit verbunden mit dem
Verzicht auf die Hilfe des Andern. Mensch sein und in Gemeinschaft

sein ist ein und dasselbe.

Die Grundlage menschlicher Gemeinschaft sind Vertrauen und
Verständnis. Die bewusste Irreführung, die Lüge, die Verheimlichung

von wirklichen Beweggründen menschlicher Handlungen

— das alles ist nur dann von Erfolg begleitet, wenn der
mit Täuschungsabsicht sich Tragende damit rechnen kann, dass

seine Machenschaften so betrachtet und bewertet werden, als
wären sie ehrlich gemeint. Wo für den Lügner die Chance nicht
besteht, dass seine Lüge als Wahrheit hingenommen wird, wo
also de facto kein Vertrauen herrscht, sondern Misstrauen, ist
die Lüge zwecklos, weil sie den zu Betrügenden nicht zu jenen
Handlungen veranlasst, die der Lügner durch seine Tat
hervorzurufen hofft. Nur wo Vertrauen herrscht, ist Lüge möglich. Ja,

man kann, mit einem Anfluge von Paradoxic, sagen: die Lüge
erhebt sich auf dem Grunde des Vertrauens. Ausschliesslich auf
der Grundlage des Vertrauens sind Täuschung, Verheimlichung,
Verhüllung möglich. Der gute Glaube bildet die eine von den
beiden Säulen, welche die menschliche Gemeinschaft je und je
tragen. Was heisst aber letztlich Vertrauen innerhalb der menschlichen

Gemeinschaft. Vertrauen hat der Mensch in den Andern
dann, wenn er der Ueberzeugung ist, dass alles was dieser
Andere tut oder sagt wirklich so sei, wie es ausgedrückt wurde.
Mit anderen Worten: der Vertrauende ist des Glaubens, dass

der Andere aufrichtig und das heisst wahr sei. Wahrheit also
ist die Grundlage des Vertrauens. Wo sie fehlt, verschwindet das

Vertrauen und wo das Vertrauen aufhört, endet auch die
Gemeinschaft.

66



Die andere Säule ist das gegenseitige Verständnis. Es ist
dabei abzusehen von allem gefühlsinässigen „Verständnis", das

wir weder durch Einfühlung in die Seele des Mitmenschen noch
durch Analogieschlüsse von eigenen seelischen Zuständen auf
fremde, dem Ausdrucke von Freude und Schmerz, den wir
wahrnehmen und als solchen unmittelbar verstehen, entgegenbringen.
Auch das unmittelbare Verständnis eines emotionalen Ausdrucks
in einem fremden Menschen kann der Täuschung unterworfen
sein. Darauf beruht das Schauspielerische, das wir einem
Menschen im alltäglichen Leben meistens nicht in lobendem Sinne

nachsagen, weil wir eben nicht wissen, woran wir mit dem

Schauspieler sind. Der schauspielerische Mensch wirkt nicht
gemeinschaftbildend, ja er löst Gemeinschaft auf, sofern es nicht
gelingt, einen gesetzmässigen Ablauf seines Spieles herauszufinden,

welcher — weil ein gesetzlicher Verlauf — ein Gefühl
der Sicherheit wieder aufkommen lässt. Unsere Betrachtung ist
beschränkt auf das rationale Verständnis, welches für die
Gemeinschaft ebenso unumgänglich ist wie das emotionale. Denn
Arbeit als Miteinanderwirken vieler an einem gemeinsamen Ziel
und Zweck setzt das rationale Verständnis voraus. Wo Rede
und Gegenrede ausgetauscht werden, muss, damit sinnvolle, d.

h. zweckentsprechende menschliche Aktionen und Reaktionen
zustande kommen, gegenseitiges Verstehen Voraussetzung sein.

Verständigung, die in der reinen Sachlichkeit aufgeht, „verwirklicht

sich nur da, wo das Du nicht weniger als das Ich seine
Intention einzig auf den im Symbol fixierten Sachgehalt
richtet".1) Die möglichen Schwierigkeiten, die dem Verständnis in
den Weg treten können, sind unabsehbar. Zwei Voraussetzungen
für das Zustandekommen des Idealfalles einer Verständigung
sind namhaft zu machen: die Gesprächspartner müssen die
Worte, deren sie sich bedienen, in identischem Sinne verwenden;

es kann nämlich einmal in der Rede das, was gesagt werden

wollte, nicht den entsprechenden Ausdruck gefunden
haben. Das Gemeinte ist also nicht gleichbedeutend mit dem
Gesagten. Daraus entsteht notwendigerweise ein Missverständnis,
sofern nicht der Angesprochene aus andern Begleitumständen

T Theodor Litt, Individuum und Gemeinschaft. 3. Aufl. Leipzig 1926,,

S. 183.

67



die Diskrepanz zwischen Ausdruck und Gemeintem erschliessen
kann. Deckt sich der Wortsinn mit dem was einer sagen wollte,
so besteht immer noch die Möglichkeit, dass der Gesprächspartner

das Gehörte anders versteht, als es der Sprechende
verstanden wissen wollte. Auch in diesem Fall droht ein
Missverständnis. Die zweite Voraussetzung des Verstehens ist diese:
es muss über den in Frage stehenden Sachverhalt so etwas wie
Wahrheit ausgemacht werden können. D. h. wir müssen dem
menschlichen Verstand die Fähigkeit zusprechen, dass er
angesichts einer gegebenen Aufgabe in der Lage sei, den gesamten

Komplex von Bedingungen,, deren Zusammenwirken
bestimmte wünschbare oder abwendbare Folgen zeitigen,, sach-

gemäss zu erfassen und zu beschreiben, damit dann entsprechend

dieser Erkenntnis das Verhalten des Menschen gestalten
werde. Würden wir zur Annahme geneigt sein, dass ein bestimmter

Sachverhalt nicht erkennbar sei, dass also über ein und
denselben Vorgang oder Tatbestand verschiedene Aussagen von
verschiedenen Betrachtenden gleichberechtigt neben einander-
stehen, so wäre jede Verständigung ein Ding der Unmgölich-
keit. Das tatsächliche Bestreben menschlicher Gemeinschaft
widerlegt diese Meinung. Gemeinschaft ist möglich, weil wir uns
verstehen können. Gemeinschaft, so liesse sich geradezu sagen,
ist Verständnis. Verständnis beruht aber seinerseits auf der
Möglichkeit, dass verschiedene Menschen einen Sachverhalt und dessen

Bedingungen in gleichem Sinne zu erfassen imstande sind.
Verständnis beruht also auf Wahrheit.

Die Gemeinschaft ruht auf Vertrauen und Verständnis als
ihrem Grunde. Vertrauen und Verständnis aber haben Wahrheit
zur Voraussetzung. Das eine Gemeinschaft verbürgende und
begründende Vertrauen ist ja doch nichts anderes als der Glaube
jedes Einzelnen, dass seine Umgebung über einen bestimmten,
in Frage stehenden Tatbestand die Wahrheit aussage. Die be-
wusste Täuschung oder die Verhüllung von Beweggründen des

Handelns ist das Wahrheitswidrige schlechthin. Aehnlich verhält

es sich mit der Verständigung. Würde über ein und
denselben Sachverhalt in guten Treuen von verschiedenen Menschen
verschiedenes ausgesagt werden können, so wäre jede
gemeinschaftliche Arbeit undenkbar. Wir sehen in Wirklichkeit, im
alltäglichen Leben also, stets voraus, dass diese „Einsinnigkeit"

68



und Wahrheit erreichbar sei: Wahrheit im Sinne von Nachprüfbarkeit

ist freilich nicht immer und nicht überall möglich. Vor
allem entzieht sich das Innere des Menschen dem unmittelbaren

Zugriff eines Dritten. Da aber gerade alle tieferen menschlichen

Bindungen in der „Innerlichkeit" des Menschen begründet

sind, auch dann, wenn sie von äusseren, sachlichen Ueber-

einstimmungen ihren Ausgang genommen haben, so muss die
auf mechanistischem Wege zu bewerkstelligende Nachprüfung
der Wahrheit ersetzt werden durch den Glauben, durch eine

innere Gewissheit, dass der Andere die Wahrheit sage, d. h. aber
durch Vertrauen. So bildet denn Wahrheit den letzten Grund der
Gemeinschaft. Vertrauen ist der Glaube an die Wahrhaftigkeit
des Gegenüber. Dabei ist selbstverständlich eine Ausnahme zu

machen: sie besteht im legitimen Irrtum, in dem sich ein Mensch
über sich selbst, einen Mitmenschen oder über ihren Sachverhalt
befinden kann. Ein Wissenschaftler, der irrt, ist kein Lügner;
denn ihm fehlt die Absicht der Täuschung.

Im Vertrauen sind Menschen miteinander verbunden. Die
Menschen gehen aber in der Verbundenheit nicht auf. Verbundenheit

ist sinnvoll nur so möglich, dass eine bestimmte Eigenständigkeit

eines jeden der Verbundenen bejaht und erhalten bleibt.
Würde nämlich die Bindung in der Gemeinschaft zu einer
restlosen Angleichung der Glieder ausarten, so dass, wenn das
Eine spräche, zugleich auch ein Anderes sein Wort, und zwar
das selbe, gesagt hätte, so wäre dadurch aller lebendige
Austausch vernichtet. Nur wo Spannung zwischen eigenständigen
Wesen besteht, kann man von echter Gemeinschaft sprechen.
Auch eine Spannung zwischen zwei Wesen ist immer noch eine

Verbindung. Der Begriff der Spannung wird im sozialen Leben

nur in übertragenem Sinne verwendet. Wir spannen einen
Bogen, ein Seil, d. h4 wir setzen ein und den selben Gegenstand
einem Drucke aus. Dabei darf der Druck nicht grösser werden,
als die Kräfte die ihn zusammenhalten, sofern der Bogen nicht
zerbrechen und das Seil nicht zerrissen werden soll. Ein soziales
Gebilde, sei es die Familie, die Freundschaft, der Staat, ist
indessen kein Gegenstand, sondern vielmehr ein Gebilde, das aus

konkreten, durch mannigfache Beziehungen gegenseitig gebundenen

Menschen besteht. Zur Aufrechterhaltung jeder Beziehung

gehört ein Mindestmass von Zustimmung zu dieser kon-

69



kreten Bindung, in welcher wir uns befinden. Auch die
Gleichgültigkeit, die es verhindert, dass eine brüchige Beziehung
gelöst werde, enthält immer noch ein gewisses Mass von
Bejahung. Wenn wir von Spannung im Reich der sozialen Gebilde
sprechen, so meinen wir immer, dass zwischen verbundenen
Menschen eine gewisse Gegensätzlichkeit besteht. Diese Gegensätzlichkeit

rührt von dem Umstände her, dass der Mensch nicht
nur den Bestand einer Gemeinschaft, sondern auch sich selbst
will. Dieses sich selbst wollen kann wiederum für die Gemeinschaft

von grösster Tragweite sein, da ja die Gemeinschaft kein
Wesen für sich ist, sondern sich eben aus Menschen zusammensetzt.

So entsteht aus dem Gegensatz zwischen einem notwendigen,

dem Menschen ursprünglich zugehörigen Willen zum Sein
als eigenständiges, sich selbst verantwortliches und personhaftes
Wesen und dem ebenso notwendigen, dem Menschen gleich
ursprünglichen Willen zur Gemeinschaft jene Gegensätzlichkeit,
die wir in übertragenem Sinne als Spannung bezeichnen können.
Der Begriff der Spannung hat indessen im sozialen Leben noch
eine andere Bedeutung. Die Gegensätzlichkeit hat dann ihren
Ursprung nicht im Menschen selbst, d. h. im Willen zu seinem
Sein und im Willen zur Gemeinschaft; sie entspringt nunmehr

aus der natürlichen, sozialen und geistigen Verschiedenheit der

Menschen, die miteinander verbunden sind. In die Gemeinschaft
wird der Mensch ja hineingeboren. Er findet einen bestimmten
sozialen Zustand vor, wenn er zum bewussten Leben erwacht.
Erst jetzt kann er aus seiner naturbedingten und darum unfreien
Einordnung in ein soziales Gefüge ein willentlich bewusstes
Sich-einfügen werden. Dies ist denn auch zugleich der Augenblick,

wo der Gegensatz zum Mitmenschen einsetzen kann,
sofern das eigene Wertbewusstsein nicht übereinstimmt mit dem
vorgefundenen Wertbewusstsein der Umwelt. Damit wird nun
auch der neue Sinn des Begriffs der Spannung im sozialen Leben
deutlich. Die Gemeinschaft hat nur dann Bestand, wenn die
Kräfte, die sie zusammenhalten, die ethischen Ueberzeugungen,
die ihre Glieder beseelen, die Werte, die sie anerkennen und zu
verwirklichen streben, die Vorstellungen über die gesuchte
Ordnung, die sie für die Gemeinschaft wünschbar halten, eine
bestimmte „Einheit" bilden. Wenn wir in diesem Sinne die
Gemeinschaft als eine Einheit fassen, so ergibt sich daraus, dass

70



die zentrifugalen Kräfte die zentripetalen niemals übertreffen
dürfen, soll die Einheit gewährleistet bleiben. Auch in den
umfassenden sozialen Einheiten, etwa dem Staat, ist Spannung ein
Zeichen des Lebens. Aber die Einheit, das Gemeinsame, muss
stärker sein als das Trennende. Diese Einheit im Gegensätzlichen

ist das sichtbare Zeichen der Lebendigkeit einer Gemeinschaft.2)

Gemeinschaft gründet in Wahrheit. Sie ist, sofern sie echte

Gemeinschaft sein will, gebildet aus eigenständigen Wesen, die
sich selbst und zugleich die Gemeinschaft wollen. Diese
Eigenständigkeit ist der Grund der Gegensätzlichkeit, welche das

Leben der Sozietät ausmacht. Die Gegensätzlichkeit zwischen
Menschen ist eine Spannung auf dem Grunde einer durch die
Geschichte des Volkes, dem sie zugehören, durch geistige
Gemeinsamkeiten, durch ein gleichsinniges Gerichtetsein auf
übereinstimmend anerkannte Werte geschaffenen Einheit. Extreme
geistige Haltungen auf allen Gebieten des kulturellen Lebens
und politische Radikalismen gefährden notwendigerweise eine
soziale Einheit, deren überragende Tugend immer im Mass zu
suchen sein wird. In erhabener Klarheit und in der überlegenen
Sicherheit, wie sie nur eine grosse Wahrheit verleiht, sind die
Grundsätze der individuellen wie der gesellschaftlichen Sittlichkeit

in Aristoteles Ethik ausgesprochen: „Es ist mithin die
Tugend ein Habitus des Wählens, der die nach uns bemessene
Mitte hält und durch die Vernunft bestimmt wird und zwar so,
wie ein kluger Mann ihn zu bestimmen pflegt" (Nikomachische
Ethik II, 7). Daher ist es auch schwer tugendhaft zu sein, denn
in jedem Dinge die Mitte zu treffen ist schwer. So kann z. B.

nicht jeder den Mittelpunkt eines Kreises finden, sondern nur
der Wissende (II, 9).

2) Vergl. darüber Dietrich Schindler : „Verfassungsrecht und soziale Struktur",

Zürich 1932 S. 70 ff. Schindler geht aus von einem komplementären

oder kompensatorischen Verhältnis zwischen dem Rechtlichen
und dem Ausserrechtlichen. Wo das Recht ein Maximum von Freiheit

gewährt, muss ein Maximum von innerer Bindung in ethischen
und religiösen Vorstellungen den Ausgleich schaffen. Diese komplementäre

Beziehung kennzeichnet nicht nur das Verhältnis zwischen dem
Rechtlichen und dem Ausserrechtlichen, sie gilt durchgreifend für
alles soziale Leben.

71



II

Diese Einleitung, die gewissermassen in idealtypischerweise
im Sinne Max Webers einige Fragen der Gemeinschaft
festhalten sollte, ist nicht Selbstzweck. Sie soll nur den Hintergrund

ergeben für einen Hinweis auf geistesgeschichtliche
Strömungen des 19. und 20. Jahrhunderts, als deren Folge eine
umfassende Kritik an den soeben gegebenen Erörterungen zu
betrachten ist. Es wurde behauptet, dass Wahrheit das Fundament

der Gemeinschaft sei. Das setzte voraus, dass Wahrheit
zu erkennen von Menschen möglich sei, es setzte somit ein
gewisses Vertrauen in die Kraft des menschlichen Verstandes voraus.

Es zeigt sich nun aber, dass dieses zweifache Vertrauen in
den Verstand und in die Wahrheitserkenntnis überhaupt auf das

tiefste erschüttert ist. Noch für Hegel, dessen gewaltiges System
schon die Melancholie des Abends umschattete, waren Natur
und Geschichte erfassbar, weil beide selbst im letzten Grunde
vernünftig waren. Nachdem noch keine 20 Jahre seit
seinem Tode vergangen waren, als seine orthodoxen Anhänger
ihr Erbe bereits verzehrt hatten und nur noch die Hegeische
Linke triumphierte, stellte Rudolf Haym fest: „Wir befinden
uns augenblicklich in einem grossen und fast allgemeinen Schiffbruch

des Geistes und des Glaubens an den Geist überhaupt".3)
Man braucht bloss das „augenblicklich" fortzulassen und Hayms
Feststellung trifft für Wilhelm Dilthey zu. 1891 nimmt er
resigniert die Auffassung für sich in Anspruch, wonach nicht mehr
„die Vernunft als Hintergrund des ganzen Weltzusammenhanges"

angenommen werden könne.1) Und schon 1859 schreibt
Dilthey in sein Tagebuch, als er sich mit Hegel auseinandersetzte:

„Diese vernünftige Gestaltung der Welt erwies sich als
Illusion in Natur und Geschichte".5) Nun wird die Vernunft eine

„episodische Erdentatsache", ein Epiphänomen, das sich in nichts
mehr unterscheidet von jenem Diener am Willen zum Leben, als

3) Rudolf Haym, Hegel und seine Zeit, Berlin 1857 S. 4.

4) Vergl. Dilthey, Gesammelte Schriften Bd. V, S. 88.

5) Der junge Dilthey, ein Lebensbild in Briefen und Tagebüchern
zusammengestellt von Clara Misch, Leipzig 1933 S. 82. Auf den
Zusammenbruch des Glaubens an die Vernunft macht neuerdings Otto
Friedrich Boltnow in seinem Buch: „Dilthey, eine Einführung in seine

Philosophie", Leipzig 1936 S. 18 ff mit Recht aufmerksam.

72



welchen Schopenhauer den Verstand betrachtet hatte. Vollends
Nietzsche, noch in treuer Gefolgschaft Schopenhauers, erblickte
im Verstand nur das Vermögen, ähnliche Zustände mit gleichen
Zeichen zu versehen, um auf diese Weise die Dinge der leichtern

Beherrschung durch den Menschen zugänglich zu machen.
Von Wahrheit oder Kraft des Verstandes zu reden war gänzlich
sinnlos, angesichts der Meinung, dass der Mensch „eigentlich"
lebe „durch ein fortwährendes Getäuschtwerden" und dass die
Wahrheit nur eine „zutrauensvoll sich nahende Illusion" sei.6)

Diese Zeugnisse brauchen nicht vermehrt zu werden. Sie zur
Legion anwachsen zu lassen, wäre ein Leichtes. Sie sind übrigens

keineswegs auf Deutschland beschränkbar. In Frankreich
haben etwa Gustave Le Bon und Georges Sorel in verschiedenen

ihrer Werke in Beziehung auf Wahrheitserkenntnis und

Verstand ähnliche Auffassungen geäussert. Und in Italien hat
Vilfredo Pareto das Seine getan, um dieser verhängnisvollen
Interpretation zum Durchbruch zu verhelfen. Es geht hier nicht
darum, diese Anschauungen von ihren immanenten Voraussetzungen

aus kritisch zu würden. Es sei ausschliesslich versucht, den

vollständigen Zusammenbruch des Glaubens an die Vernunft
und ihre Fähigkeit zu wahrer Erkenntnis in seinen Auswirkungen

für das soziale Leben fruchtbar zu machen. Man kann diesen

ungeheuren Vorgang gut verfolgen, wenn man der Bedeutung

der Illusionen für das soziale Leben nachgeht. Illusionen
haben mit Wahrheit nichts zu tun. Sie sind Produkte der Phantasie,

welche die Menschen erregen und zu kompaktem sozialem
Handeln anführen. Der Mensch will die Illusion verwirklichen.
Er übersieht dabei, vielleicht aus notwendiger Verblendung, dass
das illusionäre Bild gar nicht fähig ist, realisiert zu werden,
weil die konkrete Situation politischer oder sozialer Natur für
eine Umgestaltung im Sinne der Illusion gar nicht geschaffen
ist. Immerhin, eine Veränderung der sozialen Verhältnisse kommt
unter dem Einfluss der Illusion doch zu stände, mag sie auch

einen ganz anderen Charakter haben als ihn der Inhalt der
Illusion erwarten Hess. Dem Sinn und der Bedeutung nach ist
die Illusion gleichzusetzen mit dem was Sorel einen Mythos
genannt hat. Wenn ich recht sehe hat einige Jahre vor Sorel, Georg

6) Nietzsches Werke, Musarion Ausgabe, München 1921, Bd. IV S. 146.

73



Adler 1896 in einer kleinen Schrift „Der Kampf wider den

Zwischenhandel" die Bedeutung der Illusion für das soziale
Leben zuerst untersucht und dabei dem Begriff schon alle jene
Merkmale gegeben, die er bei Sorel wieder trägt. Sorel hat vor
allem den aufreizenden Kampfcharakter der Illusion hervortreten
lassen und die vollständige Gleichgültigkeit seines Inhalts
gegenüber Wahrheit und Verwirklichungsmöglichkeit betont. Auch

war für Sorel der Mythos das einzige Mittel, mit welchem im
Zeitalter der Massendemokratie Millionen für eine richtungsweisende

Idee geistig und politisch zu mobilisieren waren. Ad-*

1er ging so weit nicht. Illusionen waren ihm „die notwendigen
Begleiterscheinungen alles irdischen Lebens".7) Sie bildeten ge-
wissermassen das Vehikel mittels dessen die „rechnende",
„selbstsüchtige" „Vernunft" in den Dienst einer übergeordneten

Idee, eines Planes, eines vielen gemeinsamen Zieles
gesetzt zu werden vermochte. Daneben aber blieb der rationale
Charakter menschlicher Bemühungen durchaus gewahrt, wie ja
denn auch Sorel, trotz seiner rigorosen Absage an die Kraft des
Verstandes als geschichte- und politikbildende Macht, durchaus
noch im traditionellen französischen Sinne Rationalist blieb, als
er nie die Möglichkeit verstandesmässiger, wahrer Erkenntnis
grundsätzlich in Abrede gestellt hätte. Er leugnete nur, dass
die Wahrheit je in sozialen Kämpfen eine Macht sei, die Taten
bewirkend oder auch nur Einfluss nehmend wirksam werden
könne.

Dieses Bild musste sich wesentlich verändern, sobald man die
Wahrheitserkenntnis grundsätzlich in Frage stellte. Auch das
ist geschehen. Man konnte dazu eigenartiger Weise ein
Denkschema verwenden, welches im deutschen Idealismus und in der
Romantik in einem zwar kritisierbaren, aber keineswegs von
vornherein verwerfbaren Sinne verwendet und ausgebildet worden

war.8) Im Kampf gegen den aufklärerischen Rationalismus,
der alle kulturellen Schöpfungen des Menschen, also Recht
und Staat, Sittlichkeit und Religion, Kunst und Literatur, an

7) Vergl. Adler, Geschichte des Sozialismus und Kommunismus von
Plato bis zur Gegenwart, 1. und einziger Band, Leipzig 1899 S. 4.

Zusammengefasst hat Adler seine Anschauungen in der Schrift „Die
Bedeutung der Illusionen für Politik und soziales Leben" Jena 1904.

8) Vergl. darüber Theodor Litt, Philosophie und Zeitgeist, Leipzig 1935.

74



einem abstrakten Masse eines für alle Zeiten gültigen rationalen

Ideales messen zu können glaubte, war man dazu gekommen
das genannte kulturelle Leben als Ausdruck eines Volksgeistes
zu begreifen. Dadurch wurde das individuelle Recht aller
Besonderheiten eines Volkes philosophisch sichergestellt. Die Frage
in wie weit eine konkrete Institution (sei es eine Rechtsvorstellung

oder ein staatlicher Grundsatz) als Ausdruck dieses suppo-
nierten Volksgeistes zu verstehen sei, enthob zunächst von der

Beantwortung der Frage, die der Rationalismus zu stellen liebte,
ob diese besagte Institution gut oder schlecht sei. Es war
grundsätzlich möglich den ganzen kulturellen Bau mit allen seinen

Einzelheiten zurückzuführen auf ein Etwas, was man den Volksgeist

nannte. Die Schwierigkeit bestand zwar gerade darin, dass

man nirgends anders erkennen konnte, was dieser Volksgeist
eigentlich sei, als eben in den kulturellen Werken, die als sein
Ausdruck zu gelten hatten. Nichts war leichter als eine andere
Wesenheit an die Stelle des Volksgeistes zu setzen. Das
Reduktionsschema blieb dabei erhalten. Man musste nur vermittels
mehr oder minder künstlicher Manipulationen ein vorliegendes
kulturelles Erzeugnis zurückführen, reduzieren, auf die zugrundegelegte

Wesenheit. Feuerbach hat dieses Schema meisterhaft
gehandhabt: er reduzierte alle christlichen Begriffe und
Vorstellungen wie Gott, Trinität, Sakrament u.s.w. auf Wesenszüge

des Menschen. Dadurch verwandelte er unter Zuhilfenahme

einer Zurückführung (den Ausdruck verwendet er selbst
in seinem „Wesen des Christentums" 1841), alle Theologie in
Anthropologie. Das Schema hat in unerhörtem Masse Schule

gemacht. Freud hat es verwendet, wobei die Reduktionsbasis
die Sexulität ist, die Reduktion selbst aber mit dem ungeklärten

Begriff der Sublimierung in Verbindung gebracht werden
muss. Nietzsche konnte den Willen zur Macht zu dieser Basis

machen, um dann zu zeigen, dass alle Aeusserungen geistigen

Lebens nur Maskierungen oder Verhüllungen dieser urtümlichen

Seins seien. Auf diese Weise wurde die Wirtschaft, das

Blut als Basis genommen und immer handelte es sich dann aus-

Ueber die Methode der Reduktion vergl. die Ausführungen von
Erich Rothacker in seiner Geschichtsphilosophie, § 31 und ff,
hauptsächlich § 34 und § 37 (Handbuch der Philosophie, Band IV,
München 1934).

75



schliesslich darum, den Inbegriff menschlicher Kultur als
„Ausdruck" dieser als Grundkraft vorgestellten „Basis" zu
begreifen.

Man muss sich klar machen, was dies bedeutet. Einen
vorzüglichen Anschauungsstoff für diese Klärung bietet die
Soziologie Paretos. Sowohl Nietzsche wie Marx, der Illusionismus

Sorels, die voluntaristische Psychologie, die von Schopenhauer

ausgeht, haben in diesem Werke ihren Niederschlag
gefunden. Wenn Pareto Freud gekannt hätte (was ich nicht
feststellen konnte), wäre die Brücke zu dem Begründer der Psychoanalyse

leicht zu schlagen. Für Pareto ist die ganze geistige
Welt, der objektive Geist, um mit Hegel zu reden, nichts
anderes als eine mehr oder minder gut geglückte Verhüllung
brutaler Machtinteressen und Triebe. Die Religionen verklären
das bestehende Dasein, weil dessen Elend sonst kaum tragbar
wäre. Sie vertrösten auf ein besseres Jenseits, weil die herrschenden

Schichten sonst revolutionären Umsturz zu befürchten hätten.

Die sittlichen und rechtlichen Vorstellungen gehen auf in
der Funktion einen konkreten Verteilungszustand der sozialen
Macht zu sanktionieren. Alles, was der Geist geschaffen hat und
schafft, kann daher auf Wahrheit oder Geredhtigkeit überhaupt
nicht befragt werden. „Ist alles Bewusstsein nur die Verhüllung
eines durchaus irrationalen Seins, dann existiert jeder ideal
fundierte Herrschaftsanspruch und jede sittliche Rechtfertigung
des Staates nur für den Dummen. Der Desillusionierte weiss,
dass jede Art von Wertgemeinschaft zwischen politischen Gruppen,

ja sogar zwischen den Individuen nur abgeleitete
Selbsttäuschung ist".9) In Pareto findet die Zerstörung des

Wahrheitsanspruches der Vernunft ihr radikales, durch nichts
zu überbietendes Ende.10) Man täusche sich nicht durch die
Annahme, dass n u r im staatlichen Machtkampf das geistige
Leben nichts anderes als sublimierter, verhüllter Wille zu Macht
sei. Menschen machen den Staat, kann man, ein Wort Treitschkes

9) Hermann Heller, Europa und der Faschismus. 2. Aufl. Berlin 1931

S. 22.

10) Die Literatur über Pareto ist klein. Die neueren Darstellungen sind
eine englische und eine amerikanische Monographie: Franz Bor-
kenau, „Pareto", erschienen in der Reihe Modern Sociologists, London
1936, und Lawrence J. Henderson, „Paretos General Sociology",
Cambridge U.S.A. 1935.

76



abwandelnd, sagen. Im Menschen selbst offenbart sich der
Machtwille. Was der menschliche Geist, der sich immer in
sklavischer Abhängigkeit von dieser irrationalen Triebkraft befindet,
schafft, dient immer nur der Verhüllung oder Maskierung des

Willens zur Macht. Was Dielthey, weitab von solchen
Anschauungen, auf Grund seiner pessimistischen Resignation über
die „Insuffizienz der im Verstand enthaltenen Grundlagen"
aussprach: „Der letzte Erklärungsgrund der Welt ist die Tatsächlichkeit,

die reine Faktizität"11) erhält hier eine furchtbare
Schlussfolgerung. Denn die Welt und damit auch den
Menschen aus der reinen Faktizität erklären, heisst nunmehr: auf
nichts anderes zurückgreifen als auf den konkret vorfindbaren
Zustand und Besitz von Macht. Die Reduktion auf die reine
Faktizität ist die Reduktion auf die Macht, die ausschliesslich
die Verteilung der kulturellen Güter bestimmt. Für Pareto ist
der Mensch, ähnlich wie Nietzsche, das täuschende und
getäuschte Lebewesen par excellence. Getäuscht wird der Mensch,
wenn er wähnt, seine geistige Welt sei ein Produkt seines
Verstandes, der sich um objektive Erkenntnis, d. h. um Wahrheit,
bemühe und bemühen könne. Täuschend ist der Mensch, weil
er seine Machtgier ständig verhüllt und maskiert, indem er sie
mit sittlichen, rechtlichen und religiösen Vorstellungen verbrämt
und notwendigerweise verbrämen muss, weil er sonst — in seiner

reinen Faktizität — nur als eine machthungrige Bestie
erschiene.

In Paretos Soziologie, die für den Faschismus wie auch für
den Nationalsozialismus nicht ohne erheblichen Einfluss blieb,
ist jede echte Gemeinschaft zerstört12). Welch tragikomischer
Zustand, dass eine Lehre von der menschlichen Gesellschaft auf
Grundsätzen aufgebaut ist, die jeder Gemeinschaft Hohn
sprechen, ja, die jede wahre Gemeinschaft zerstören müssen!

*

n) Gesammelte Schriften, Bd. VIII, S. 53.

12)Carl Schmitts „Begriff des Politischen" gehört in diesen Zusammenhang.
Auch hier wird auf jede geistige Auseinandersetzung zwischen
politischen Gegnern verzichtet und ausschliesslich auf den Besitz der
Gewalt abgestellt, in dem Sinne nämlich, dass derjenige Recht hat und
das Recht schafft der die Gewalt hat. Dabei gibt es selbstverständlich

kein irgendwie sittlich mögliche Begründung der staatlichen
Macht.

77



Wir kehren zu unserer Einleitung zurück. Wenn Wahrheit
nicht möglich ist, weil der Mensch überhaupt für währe
Erkenntnis nicht geschaffen, sondern allein der Auswirkung seiner

Machtgier und deren sublimierten Darstellung fähig ist, so
kann es auch keine Verständigung zwischen Menschen geben.
Die Wahrheit wird erzeugt in wechselseitigen Fragen und
Antworten. Sie ist zwar immer als werdende, aber sie wird doch
stets gesucht. Erklärt man aber dieses Suchen der Wahrheit als

sublimierten Macht-Kampf, so entscheidet de facto über das,

was sogenannte Wahrheit sei, d. h. als solche zu gelten habe,
derjenige, der die Macht besitzt. Die Wahrheit als das
Allgemeinverbindliche wird zur Funktion der Macht, zum Anhängsel
der Gewalt.

Wenn eine Staatsform an diesen Problemen anteilnehmen
muss, dann ist es die Demokratie. Denn sie ist —- im Idealfall -—

der Versuch, Gemeinschaft auf Wahrheit und damit auf Vertrauen
und Verständnis zu begründen. Jeder geistige oder politische
Radikalismus und Extremismus kann, ja muss ihr zum Verhängnis

werden, nur der Radikalismus der Wahrheit nicht.

78


	Ueber die Grundlagen un die Zersetzung der Gemeinschaft

