
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 1

Artikel: Zu den Briefen von Jacob Burckhardt

Autor: Meier, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den Briefen von Jacob Burckhardt
Von Walther Meier

Am 15. November 1887 hat Jacob Burckhardt in der
Aula des Basler Museums den letzten seiner denkwürdigen
akademischen Vorträge gehalten. Der grosse Mann stand an der
Schwelle seines siebzigsten Lebensjahres. Gegenstand seiner
Abschiedsrede an die geistige Auslese seiner Basler Mitbürger
waren die Briefe der Madame de Sévigné. — Mit einer
Anschauungskraft, die das Alter nicht getrübt sondern erleuchtet
hat, in freiem und heiterem Gedankenspiel, ruft der greise Humanist

noch einmal das Bild einer Persönlichkeit vor Augen, in der
die Blüte einer Kultur sich vollends entfaltet in schöner Menschlichkeit.

Seine Rede hebt er an mit der Frage nach dem innern
Wert, der den Briefen der Madame de Sévigné ihren Ruhm
so lange unverwelkt erhalten hat. „Ein solcher" — lautet
die Antwort — „könnte ein sachlicher, ein historischer,
zeitgeschichtlicher oder sittengeschichtlicher sein; er könnte auch

ein ästhetischer sein, ein stilistischer, der einer formalen Vorbildlichkeit

für die Epistolographie; entscheidend aber für alle Zeiten

wird nur die Persönlichkeit sein, welche sich darin offenbart.

Die Sévigné vereinigt dies alles, und das dritte gilt für sie
im höchsten Grade". — Es gilt nicht weniger für Jacob Burckhardt.

Seine Briefe sind ebenso „inimitable" wie die der Sévigné.
Nach ihrem sachlichen Gehalt befragt, zeigen sie einen

vielfältigen Reichtum: Wahrnehmungen aus Zeit und Welt, Bilder
von Städten und Landschaften, Einblicke in die politischen
Zustände, Erkenntnisse aus der Geschichte, Gedanken über die
Kunst. Sie wiederspiegeln freilich nicht das Leben eines ganzen
gesellschaftlichen Standes einer Epoche, wie so manche
Briefsammlung des französischen klassischen Zeitalters. Dem
Pessimisten fehlte die ungebrochene Gegenwartslust; eine früh
behütete Einsamkeit wahrend, nahm er am gesellschaftlichen
Leben seiner Umgebung nicht teil. Sein vertrauter Verkehr war
auf einen kleinen Kreis erwählter Freunde und Schüler
eingeschränkt. Von menschlichen Begegnungen ist darum sehr selten

die Rede. Wenn andere Namen, als die seiner Freunde
genannt werden, gehören sie längst vergangenen Zeiten an. Je

tiefer Menschenkenntnis reicht, desto unmitteilsamer ist sie.

55



Zeitgeschichtlich sind die Briefe an Johanna und Gottfried
Kinkel (1841 —1847) und die an die Brüder Schauenburg (1841
bis 1849) die aufschlussreichsten. Sie sind durchströmt vom
schwärmerischen Geist der Jünglingsjahre. Bilder des alten
romantischen Deutschland, das ehrwürdige Dunkel der Dome, die
spitzen Giebel verträumter Städte, der mondbeglänzte Rhein
erfüllen Burckhardts Sinn mit dem Zauber des Mittelalters. Die
politischen Diskussionen dagegen zeigen, dass man sich dem

Sturmjahr von 1848 nähert. Dem rhetorischen Freiheitsdurst
seiner Freunde begegnet Burckhardt mit nüchterner Gelassenheit.

Dem Sohn der alten baslerischen Stadtrepublik ist die Hohlheit

des agitatorischen Wesens im tiefsten zuwider. „Das Wort
Freiheit" — schreibt er im April 1846 an Kinkel — „klingt
schön und rund, aber nur der sollte mitreden, der die Sklaverei
unter der Brüllmasse, Volk genannt, mit Augen angesehen und
in bürgerlichen Unruhen duldend und zuschauend mitgelebt hat.
Es gibt nichts Kläglicheres unter der Sonne, als eine Regierung,
welcher jeder Intrigantenklub die exekutive Gewalt unterm Hintern

wegstehlen kann und die dann vor dem Liberalismus' der
Schwünge, Knoten und Dorfmagnaten zittern muss. Ich weiss
zuviel Geschichte, um von diesem Massendespotismus etwas
anderes zu erwarten, als eine künftige Gewaltherrschaft, womit
die Geschichte ein Ende haben wird. Es wird auch in Deutschland

die Zeit kommen, da der vernünftige Fortschritt, (dessen
Ziel die Konstitution ist), sich sondern wird vor der blinden
und intriganten Agitation. Bis dahin seid ihr faktisch politische
Kinder und solltet Gott danken, dass in Köln, Koblenz u. a.

Orten preussische Garnisonein liegen, so dass euch nicht über
Nacht jede beliebige Schar kommunisierter Knoten über den Pelz
kommen und Euch Eure Kisten und Kasten ausnehmen kann..."

Während seine Freunde sich immer tiefer in die Kämpfe der
Zeit verstricken, ist Burckhardt bereits zur Flucht entschlossen.

Gegen das geschichtliche Schicksal, das von den Mächten der
französischen Revolution entfesselt worden ist, ist nicht mehr
anzukämpfen. Er erkennt es immer deutlicher und sieht mit
klarer Voraussicht seinen unabwendbaren Verlauf: „... von der
Zukunft hoffe ich gar nichts; möglich, dass uns noch ein paar
halb und halb erträgliche Jahrzehnte vergönnt sind, so ein Genre
römischer Kaiserzeiten. Ich bin nämlich der Meinung, dass De-

56



mokraten und Proletariat, auch wenn sie noch die wütendsten
Versuche machen, einem immer schroffer werdenden Despotismus
definitiv werden weichen müssen, sintemal dieses liebenswürdige

Jahrhundert zu allem eher angetan ist, als zur wahren
Demokratie. Einen wahren gesellschaftlichen Organismus knüpft
man in dieses alternde Europa nicht mehr hinein; dergleichen
ist Anno 1789 verscherzt worden..." (14. Sept. 1849 an

Hermann Schauenburg). Diese Ueberzeugung hat Jakob Burckhardt
Zeit seines Lebens nicht mehr geändert. Nachdem er sie einmal

gewonnen hatte, war er auch entschlossen sein Leben auf einem

andern Plane zu führen, als die heillose Gegenwart ihn darbot.
Die zarte Seele des Erkennenden entzieht sich der Welt der
Tat. „Mit Menschen wie ich einer bin", schliesst er, „baut man
keinen Staat auf; dafür will ich, solange ich lebe, gegen meine

Umgebung gut und teilnehmend sein; ich will ein guter
Privatmensch, ein liebreicher Kumpan, eine vortreffliche Seele sein,
dafür habe ich ein Talent, und das will ich ausbilden..."

In Italien suchte* und fand Jacob Burckhardt eine neue Welt
für seinen Geist und eine Heimat für seine Seele. „In
Gottesnamen" — schreibt er dem Jugendfreund Hermann Schauenburg
zum Abschied — „Aendern kann ichs doch nicht, und, ehe

die allgemeine Barbarei (denn anderes sehe ich zunächst nicht
vor) hereinbricht, will ich noch ein rechtes Auge voll aristokratischer

Bildungsschwelgerei zu mir nehmen... Untergehen können

wir alle; ich aber will mir wenigstens das Interesse aussuchen,

für welches ich untergehen soll, nämlich die Bildung
Alteuropas ..."

Die alten Götter sind tot, aber noch ist für das schauende

Auge des Schönheitsüchtigen der weithin durch die Zeiten
reichende Abglanz ihrer Herrschaft auf Denkmälern und Trümmern

zu sehen. Unter dem heitern Himmel, der ihr verschwundenes

Reich überglänzt, ergreift die Schönheit ihn in allen
Gestalten mächtiger und mächtiger und nährt den Traum vom
goldenen Zeitalter. Sein letztes Wort an den Jugendfreund im Norden

lautet: „Du hast wirken wollen und Dich deshalb mit dem

Zerfallenen und Verworrenen abgeben müssen; ich will schauen

und suche das Harmonische. Mit frevelhafter, alltäglicher Neugier

habe ich den kühlen Götterhain (gelidum nemus) betreten
und mit Andacht bleibe ich drin".

*

57



Die zeitgeschichtlichen Spuren, die wir in den Jugendbriefen
andeuten wollten, haben unversehens zu Burckhardts Persönlich-
kein hingeleitet. Die Begegnung mit der Kunst und Kultur
Italiens und der antiken Welt hat seine geistige Gestalt nicht
verwandelt, sondern sie zur freien Erfüllung ihrer selbst geführt.
Zum Sehen geboren wie selten ein Mensch, konnte er nicht im
Dämmerdunkel der deutschen Romantik und im Atemraum des
deutschen Idealismus die Schöpferkraft seines Geistes entfalten,
er bedurfte dazu der südlichen Helle und ihrer Fülle reiner
Formen. Er war nicht berufen, das Schöne und Wahre aus der rohen
Stoffwelt zu bilden, sondern es aus der Geschichte zu erschauen.
Schon früh spricht er davon, dass sein ganzes Geschichtsstudium,
seine ganze Beschäftigung „aus einem enormen Durst nach
Anschauung" hervorgegangen sei. „Wo ich nicht von der
Anschauung ausgehen kann, da leiste ich nichts... Was ich historisch

aufbaue, ist nicht Resultat der Kritik und Spekulation,
sondern der Phantasie, welche die Lücken der Anschauung ausfüllen

will..." In diese Lücken, umweht vom Atem der Völker
und Jahrhunderte, ergiesst er sein inneres Leben wie in ein
zeitloses Reich. Dort, wo die Geschichte abgestorben ist und als
„stilles, wunderbares Grabmonument mit seinem altertümlichen
Schauer" ihn erfrischt, wo, wie im „unparteiischen, unmodernen,
tendenzlosen, grossartig abgetanen Rom", die Geschichte
abgebrochen erscheint, glaubt er aus höchsten Werken der Kunst das

Göttliche im schönen Schein enthüllt zu sehen. In einer heillosen
Zeit, in der die Lebensmittel zum Lebenszweck geworden sind,
und alle Kultur in jähem Absturz begriffen ist, unternimmt er
es ihre heiligsten Güter zu bewahren: „rückwärts gewandt zur
Rettung der Bildung früherer Zeiten, vorwärts gewandt zu
heiterer und unverdrossener Vertretung des Geistes in einer Zeit,
die sonst gänzlich dem Stoff anheimfallen könnte".

So beschäftigen sich denn auch die Briefe, die Burckhardt
nach seiner entscheidenden Flucht nach Italien geschrieben hat,
mit zwei verschiedenen Welten. In der einen verweilen seine
Gedanken heiter und unverdrossen bei Erscheinungen der Kunst
und Dichtung, Kultur und Geschichte; über den Horizont der
andern eilen sie mit unheilkündendem Wetterleuchten hinweg.

Das Ineinanderspielen der beiden Gedankensphären gibt den
Briefen ihren unvergleichlichen Charakter. Leise erhebt sich die

58



private Resignation zum Bewusstsein der „grossen Hinfälligkeit
und Unsicherheit alles Irdischen". Oder die Ergriffenheit vor
einem reinen Anblick im stillen Reich der Kunst verwandelt sich

zu einem „wahren Hohn auf das Säkulum und seine
Prätensionen".

Der Geschichtschreiber Burckhardt hat bei der Betrachtung
des Lebens und Sterbens von Kulturen weder Zeittendenzen
berücksichtigt noch Folgerungen für die Gegenwart und Zukunft
daraus gezogen. ,,Sollten denn nicht Geschichte und Philosophie
und einige andere schöne Sachen sich um jeden Preis behaupten
als die sehr wenigen trockenen Felsen, zu welchen die Flut der

Zeitlichkeit nicht steigen darf, weil sie der Erkenntnis als
solcher zur Zuflucht dienen?" — Im Gespräch, in Zwischenbemerkungen

während seiner Vorträge, vor allem in seinen Briefen
aber spricht er aus, was das Bild der Gegenwart seinem
Geschichtssinn zu erkennen gibt. Da wird der in die Flut der
Zeitlichkeit blickende Beobachter zum Seher der Zukunft.

Die politischen Urteile und Voraussichten sind es vor allem,
die den heutigen Leser der Burckhardtschen Briefe in Bann
nehmen. Er mag bei der Lektüre noch so sehr darauf bedacht sein,
sich keine einzige Köstlichkeit entgehen zu lassen, unwillkürlich
drängt es ihn, den politischen Stellen nachzublättern. Die
wichtigsten stehen in den Briefen an Friedrich von Preen, die in den

Jahren 1864—93 geschrieben worden sind. Burckhardt spricht
sich in ihnen mit vertrauter Offenheit aus. An die freundschaftlich

besonnenen Berichte über persönliches Ergehen und tägliches

Tun und Lassen knüpft er Beobachtungen an über Zustände
und Ereignisse der Zeit. Den Fortschritt, von dessen Preis die
Welt erfüllt war, sah er als Wegschritt von allen wahren Gütern
des Lebens. „Was wird einst der 1830er Fortschritt für Augen
machen, wenn er inne werden sollte, dass er nur: 1. als

Menschheitsnährer, Menschheitsmischer (durch Eisenbahn usw.,)
2. als Démolisseur hat dienen müssen, damit ein anderer auf
dem reingefegten Boden baue?" Für wen wird der Boden
bereitet durch die fortschreitende Demokratie und völlige
Säkularisation des Denkens? — Für die terribles simplificateurs

— lautet die Antwort. „In dem angenehmen
zwanzigsten Jahrhundert wird die Autorität wieder ihr Haupt erheben,
und ein schreckliches Haupt".

59



Die kommende Zeitwende ist von manchen abseitigen Denkern

mitten im Fortschrittsoptimismus des vergangenen
Jahrhunderts angekündigt worden. Bei keinem aber hatte die
prophetische Phantasie so viel realen Gehalt. Burckhardts politische
Grundüberzeugung zeigt manche Aehnlichkeit mit der Toque-
villes, so verschieden die Denkweise der beiden grossen
Geschlechtsbetrachter sonst ist. Beide erkennen, dass der durch
die Französische Revolution eingeleitete Autoritätszerfall nicht
die Freiheit bringt, sondern den Despotismus. Der Gleichheitswahn,

der die Eliten einstampft, wird ein Massenwesen
heraufführen, ,,da alle Stadien des Durcheinanders müssen durchlaufen

werden, bis endlich irgendwo sich nach massloser
Gewalttätigkeit eine wirkliche Gewalt bildet, welche mit Stimmrecht,
Volkssouveränität, materiellem Wohlergehen, Industrie usw.
verzweifelt wenig Umstände macht. Denn dies ist das unvermeidliche

Ende jedes Rechtsstaates, wenn er der Kopfzahl und ihren
Konsequenzen verfallen ist". Er sieht auch bereits die Formen,
welche die Gewalt annehmen wird. Das Militärwesen wird das

Muster alles Daseins werden. Es wird die Verwaltung und das

Rechtsleben ebenso ergreifen wie die Erziehung und Bildung.
„Am merkwürdigsten wird es den Arbeitern gehen; ich habe eine

Ahnung, die vorderhand noch völlig wie Torheit lautet und die
mich doch nicht loslassen will: der Militärstaat muss
Grossfabrikant werden. Jene Menschenanhäufungen in den grossen
Werkstätten dürfen nicht in Ewigkeit ihrer Not und ihrer Gier
überlassen bleiben; ein bestimmtes und überwachtes Mass von
Misere mit Avancement und in Uniform, täglich unter Trommelwirbel

begonnen und beschlossen, das ist's was logisch kommen
müsste... Man mag sich nur noch nicht gern eine Welt
vorstellen, deren Herrscher von Recht, Wohlergehen, bereichernder
Arbeit und Industrie, Kredit usw. völlig abstrahieren und
dafür absolut brutal regieren können. Solchen Leuten treibt man
aber die Welt in die Hände mit der heutigen Konkurrenz um
Teilnahme der Massen bei allen Parteifragen ." Die im
Kollektivismus die Betäubung ihrer Lebensangst suchende künftige
Menschheit hat Burckhardt schon bei Zeiten wahrgenommen:
„Dieses jetzige Volk hält sich für verlassen und es friert sie,
wenn sie nicht zu Tausenden beisammen sind. Und dann
haben sie das lächerliche Bedürfnis eines periodischen enthousiasme

60



à la portée de tout le monde... Es wird dahin kommen, mit den

Menschen, dass sie anfangen zu heulen, wenn ihrer nicht
wenigstens hundert beisammen sind." Vollends abgründig wird der
Hohn, wenn Burckhardt auf das bevorstehende Schicksal des

gelehrten Wesens und des Wissenschaftsbetriebs zu reden
kommt: „O wie vieles, das den Gebildeten lieb gewesen, werden
sie als geistigen ,Luxus' über Bord werfen müssen! und wie
eigentümlich anders, als wir sind, wird das neue Geschlecht

emporwachsen. Es kann geschehen, dass wir den Jüngern
vorkommen, wie die auf lauter Wohlleben eingerichteten französischen

Emigrés den Leuten erschienen, zu welchen sie geflüchtet
waren... Bisweilen erwäge ich schon im voraus, wie es zum

Beispiel unserer Gelehrsamkeit und Quisquilienforschung ergehen

möchte, schon wenn diese Dinge erst im Anfang sein werden

und die Kultur einstweilen nur um eine Handbreit sinkt.
Dann male ich mir auch etwa eine der Lichtseiten der grossen
Neuerung aus: wie über das ganze Strebertum der blasse
Schrecken des Todes kommt, weil wieder einmal die wirkliche
bare Macht oben sein und das Maulhalten allgemeine consigne
sein wird"...

Ist denn nun wirklich gar keine Hoffnung mehr? Sieht Burckhardt

nirgends Boden, auf dem das Rettende wachsen könnte?
Ist er völlig ohne jedes Vertrauen auf die Welt und den
Menschen? Es hiesse die Grösse von Burckhardts Geist zu tiefst
verkennen, wenn man ihn für einen Menschenverächter halten
würde, was allzuleicht vermutet werden könnte, durch die Art,
wie hier gewisse Gedankengänge einseitig hervorgehoben worden

sind. Burckhardt hegt den Glauben an eine im Menschen
ruhende Kraft, deren Erwachen ihn aus dem Unwesen der
stoffverfallenen Zivilisation wieder heraufführen wird zu organischer

Kultur: „Die Sache wird einzig nur durch aszetische
Menschen anders werden, welche unabhängig von den enorm
verteuerten grossen Städten, fern von allem Gründertum dem

nationalen Geist und der wahren Volksseele wieder zum
Ausdruck verhelfen." Und auf der Ausschau nach dem Volke, aus
dem der Anstoss zur Wiedergeburt kommen könnte, heftet er
den Blick auf dasjenige, das durch seine unverbrauchte Kraft
schon einmal die Kultur von Alteuropa vor ihrer völligen
Auflösung bewahrt und ihre Einverleibung ins Christliche Mittel-

61



alter ermöglicht hat. „Wenn der deutsche Geist noch einmal aus
seinen innersten und eigenen Kräften gegen diese grosse
Vergewaltigung reagiert, wenn er ihr eine neue Kunst, Poesie und
Religion entgegenzustellen imstande ist, dann sind wir gerettet,
wo nicht, nicht. — Ich sage: Religion, denn ohne ein überweltliches

Wollen, das den ganzen Macht- und Geldrummel
aufwiegt, geht es nicht."

*

Nachdem die Gesamtausgabe der Werke Jacob Burckhardts
mit dem vierzehnten Band jüngst zum Abschluss gebracht worden

ist, bleibt den Editoren derselben nur noch übrig, ihre
bewundernswerte Arbeit mit einer endgültigen Sammlung der
Briefe abzuschliessen. Solange diese nicht vorliegt, greifen wir
gerne zu der Auswahl, die Max Kaphan für die bekannten
Krönerschen Taschenausgaben veranstaltet hat. Sie enthält nur
Briefe, die bereits veröffentlicht worden sind. Nach dem vom
Herausgeber aufgeführten Verzeichnis sind bis jetzt etwa 600
Briefe Burckhardts gedruckt worden, teils in Einzelausgaben,
teils in Jahrbüchern, Zeitschriften und Zeitungen. Rund die
Hälfte davon sind in die genannte Sammlung übernommen worden.

Sie sind chronologisch angeordnet und führen von den.

Kindertagen bis nahe an die Schwelle der Todesstunde. Nicht!
alle sind ungekürzt wiedergegeben; solche, die nach der
Meinung des Herausgebers „nur durch einen Teil konstitutive
Bedeutung für Burckhardts Sein und Werden besitzen", sind nur
bruchstückweise mitgeteilt. Dieses Verfahren verleiht der Sammlung

einen stark subjektiven Charakter. Das nicht ganz gemässe
Bild, das dadurch hervorgerufen wird, erfährt nur eine mangelhafte

Korrektur durch den ausführlichen Lebensabriss, der den
Briefen vorangestellt ist. Er bringt nichts Neues, und das
Bekannte gewinnt durch die psychologischen Erörterungen kaum
sinnvollere Züge.

62


	Zu den Briefen von Jacob Burckhardt

