
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 4 (1936-1937)

Heft: 1

Artikel: Zur Kritik der deutschen Opposition

Autor: Kesser, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Kritik der deutschen Opposition
von Armin Kesser

V um Bilde der Diktatur gehören die wandernden Heere der Be-

siegten, das Nomadenvolk der Emigration. Sie sind der
Schatten jeder Gewaltherrschaft. Wenn die Unzufriedenheit im
Land schweigen muss, sind sie in ihren kräftigen Erscheinungen
die stellvertretende Stimme des Vaterlandes; sie sind den Cae-

saren so gefährlich, wie sie ihnen bisweilen nützen können.

Es ist heute schwierig, an die Daseinsfragen der Emigration

zu rühren. Die Leiden des Exils haben eine gesteigerte
Empfindlichkeit zur Folge, sodass der kritische Betrachter leicht
in den Verdacht gerät, ein Würger und Henker zu sein. In einem
Aufsatz in der „Neuen Zürcher Zeitung", „Henri Quatre oder
das andere Deutschland" betitelt, wurde vor kurzem zum Thema
gesprochen. Der Verfasser äusserte sich darin über die Produktion

zweier grosser Emigrantenverlage und verglich den
Anspruch vieler Autoren, das „andere Deutschland" zu vertreten,
mit der auffälligen Tatsache, dass in ihren Büchern weder von
dem vorhandenen noch von einem imaginären anderen Deutschland

die Rede war. Er kannte die besonders schwierige Lage
der Produktion und des Büchermarkts und kennzeichnete den

Vorgang der ausserdeutschen Angleichung nicht einfach als

„Flucht", wie ihm von einem missverstehenden Kritiker
vorgeworfen wurde, sondern suchte ihn weit allgemeiner als
Oppositionsform deutsch-radikaler Politik darzustellen. Sie hat sich,
schien ihm, nicht erst heute gebildet. Tendenzen ähnlicher Art,
ihre Ursprünge vielleicht, glaubte er schon in vergangenen Epochen

der deutschen Literaturgeschichte zu finden.
Die Neigung der deutschen Schriftsteller, aus der Welt der

eigenen Beobachtung herauszutreten und sich mit fremden, lands-?

männisch-ferngerückten Gegenständen zu befassen, ist ein altes
Erbteil des deutschen Idealismus. Wir finden es wieder in der
Romantik, im Expressionismus und zuletzt im literarisch-politischen

Aktivismus der Nachkriegsjahre. In neuerer Zeit haben
sowohl die Rechte wie die Linke an solchen Bewegungen
partizipiert. So war z. B. der deutsche Expressionismus durchaus
nicht eindeutig „links" gerichtet. Wenn auf der einen Seite die

46



Losung ausgegeben wurde: „der Mensch!", tönte von der
anderen sehr bald der Ruf zurück: „der Deutsche!". Johst, Bronnen,

Benn und eine Reihe anderer Schriftsteller, die dem „Dritten

Reich" nahestehen oder es vertreten, sind aus dem Geist
dieser Epoche hervorgegangen. Die unbestimmte Formulierung
von Menschheitsleid und -Erlösung genügte nicht mehr; der
humanistische Chiliasmus nahm Elemente der Zeitstimmung auf:
aus dem „Menschen" wurde „der Deutsche" oder „der
Arbeiter", das verschwimmende Messiasbild der Ekstatiker bekam
die bestimmteren Züge Hitlers oder Lenins.

Woher aber die Neigung der Deutschen zum politischen
Mystizismus, zur Etablierung ihrer Sehnsucht in „Dritten
Reichen" und „anderen" Vaterländern? Ein kleiner Umweg ist
nötig. Wir leiten sie aus der politisch-religiösen Sphäre her, aus
den Tagen der Reformation, da der Bilderkultus verschwand und

an die Stelle des erfüllten Ritus und der kirchlichen Obrigkeit
die Instanz des einen religiösen Gewissens trat. Damals wurde
der Formalismus Kantischen Gepräges vorbereitet, dessen Folgen

noch immer nicht abzusehen sind. Durch Luther und die
Niederwerfung des Bauernaufstandes, d. h. durch den Verzicht
der Reformation, aus Deutschland eine Nation zu machen, wurde
die politische Energie der Deutschen auf die Utopie, auf ein
inneres Geisterreich, verwiesen. In dem genial-einseitigen und
klugen Buch von Hugo Ball, „Die Folgen der deutschen
Reformation", finden wir die Bemerkungen : „Er (Luther) gab
dem Staate eine nie geahnte Gewissensfreiheit' und erklärte
zugleich das Desinteressement des Individuums an der Ordnung
der Staatsaffären. Alle politische Indifferenz deutscher Dichter,

Gelehrter und Philosophen, mit der noch heute der deutsche
Staatsmann auf die Vertreter der Intelligenz seines Landes
herabsieht — auch sie geht auf Luther zurück. Die Naivität eines

erbötigen Doktoren der Theologie lieferte das Volk zu endloser
Massregelung auf Treu und Glauben seinen Junkern, Beamten,
und Fürsten aus. Und die politisch-soziale Unfruchtbarkeit aller
freieren Geistestaten bis auf den heutigen Tag wurde nahezu
Pflicht und Verabredung." Die deutsche Aufklärung setzte das

Werk Luthers fort, indem jetzt die „freieren Geistestaten", von
;denen Ball spricht, spekulative Lüge annahmen. Ball scheint
mir in einem Punkte zu irren: das staatliche Interesse der

47



Deutschen ist niemals bis zur völligen Indifferenz herabgesunken,

es lebte sich vielmehr in der Form des theoretischen
Entwurfs, des humanitären Manifestes aus. Kants Schrift „Vom
ewigen Frieden" und Fichtes Lehrbuch „Macchiavellis Politik"
(im Reclam-Verlag 1917 neu aufgelegt, mit einer glänzenden
Vorrede von J. Hofmiller) sind eminent politische Abhandlungen.
Eine Vergleichung der beiden Schriften würde ergeben, was
wir auf engerem Gebiet für den deutschen Expressionismus
festgestellt haben: Position und Gegenposition sind aus ein

und derselben Wurzel erwachsen, so zwar, dass sich Fichte in
seiner fanatischen Verteidigung des Krieges auf das gleiche
Menschheitsziel berufen kann, das Kant die Idee des „ewigen
Friedens" eingegeben hat. Wie aus Kants abstraktem Menschenbild

der geharnischte Befreiungskämpfer hervorging, so wurde
aus dem bestimmungslosen „Menschen" der Nachkriegsjahre der
Kadett und Nationalbarde des „Dritten Reichs". Es würde nicht
schwer sein, in Thomas Manns politischen Schriften, „Betrachtungen

eines Unpolitischen" und „Friedrich und die grosse
Koalition", Stellen aufzufinden, die jedes nationalsozialistische
Geschichtsbuch zieren könnten! Aber nicht darauf kommt es an,
nicht auf die zanksüchtige Abrechnung zwischen Gestern und
Heute, sondern auf die unentrinnbare geistesgeschichtliche
Verbundenheit der Emigration mit abgedrängten ähnlichen
Tendenzen derer, die einstweilen vor der Historie Recht behalten
haben. Wir halten daher unter einem nicht politischen,
sondern literarhistorischen Aspekt die radikale Scheidung zwischen
einer ausgewanderten, einzig legitimen deutschen Literatur und
einer Rotte gleichgeschalteter Ueberläufer für unannehmbar und
falsch.

Nun hat freilich das Nachdenken über solche Zusammenhänge
nichts mit dem unmittelbaren Kampf gegen die Reichsschrifttumskammer

zu tun und ist daher unbeliebt in jenen Kreisen der
Emigration, die sich nicht von Dichtern leiten, sondern von
politischen Publizisten kommandieren lassen! Im „Pariser Neuen
Tagebuch" veröffentlichte vor zwei Jahren Menno ter Braak
einen freundschaftlich rügenden Artikel (N. T. 29. 12. 34),
der uns bemerkenswert erscheint wegen der Antwort, die auf
ihn folgte. Ter Braak schrieb: „Die deutsche Literatur vor der
„nationalen Revolution" war in manchen Hinsichten eine Li-

48



teratenliteratur. Man soll das offen sagen. Nur so kann man zu

einem besseren Verständnis der heutigen Emigrantenliteratur
gelangen. Dass die Emigranten besser schreiben als die Dunkelmänner

der Reichskulturkammer (die neuen Literaten!)
beweist aber nicht die Superiorität der Emigranten; es beweist nur
ihre grössere Anpassungsfähigkeit. Dass Wirrköpfe heute im Dritten

Reich sich breit machen und wissenschaftliche Verworrenheit

mit Provinzlermärchen verbinden, beweist noch nicht, dass

die Emigration an den Brüsten der Wahrheit saugt". Er fand,
Ende 1934, dass „die Majorität der bei den holländischen,
französischen und schweizerischen Verlegern erscheinenden Bücher
sich gar nicht wesentlich von der vorhitlerischen Produktion
unterscheidet". „Manchmal hat man den Eindruck, dass der
,Betrieb' einfach fortgesetzt wird; was früher Kiepenheuer und
Fischer war, sind heute Querido und de Lange". Er forderte, dass

die Emigrantenliteratur mehr sein solle als eine Fortsetzung.
„Sie soll den Mut haben, ihre europäische Aufgabe zu verstehen
und ihre Stellungnahme zur Literatur nicht nur beeinflussen zu
lassen von der Notwendigkeit, gegen den falschen Mystizismus
des Blubo-Götzendienstes zu kämpfen". Der Artikel rief eine

heftige Diskussion hervor, aus der wir einige Sätze wiedergeben
wollen. Sie führte von der Seite des „Neuen Tagebuch" vor
allen Dingen zu der Feststellung, dass die literarische Emigration

keine politische Einheit, keine uniforme Kampftruppe
darstelle. „Es gibt Bücher deutscher Autoren", schrieb Erich
Andermann, „die anormalerweise im Ausland erscheinen und denen
der Zugang zum deutschen Büchermarkt meistens versperrt ist.
Das ist ein gemeinsames Schicksal, aber es begründet keine
geistige Kategorie... Es gibt andere, (gemeint sind Thomas Mann,
R. Schickele, Döblin A. K.), die noch vor gar nicht langer Zeit
der Reichskulturkammer in Demut zu wissen gaben, sie seien

nur irrtümlich auf die Mitarbeiterliste einer literarischen
Emigrantenzeitschrift gekommen und würden nichts Böses tun."
„Es folgt daraus, dass die Emigrantenliteratur keineswegs eine

geistige Einheit ist, sondern nur eine mehr oder minder zufällige

Schicksalsgemeinschaft." Wir lassen dahingestellt, ob das

„gemeinsame Schicksal" der Emigration auf die Dauer nicht eine

psychologisch determinierende Wirkung ausübt, deren Gefahren
sich heute schon in der überreizten Abwehr kritischer Forderun-

49



gen ausdrückt. Viel entschiedener und als Mundstück für eine

Kollektivstimmung spricht Ludwig Marcuse zum Problem
(„Neues Tagebuch", 12. Januar 35): „Die Emigrantenliteratur
soll mehr sein als eine Fortsetzung — fordert der holländische
Schriftsteller. Aber weshalb soll sie mehr sein? Nur weil der

Hindenburg den Hitler an die Macht gelassen hat, soll Heinrich

Mann das Wunder vollbringen, ab Januar 1933 mehr zu

geben als die Fortsetzung seines Werkes? Liegt nicht gerade,
darin seine Grösse und der Beweis für seine geistige Solidität,
dass sein Hass gegen Hitler die organische Fortsetzung seines
Hasses gegen Wilhelm IL ist?" Und: „Es ist das gemeinsame
Merkmal aller echten Gegner des Nationalsozialismus, dass sie
in ihm kein geistiges Ereignis erblicken, keine ebenbürtige

Antithese. So sind sie im tiefsten unbewegt von dieser
Bewegung. Weshalb sollte also die Inthronisierung Hitlers eine
Wendung in der Produktion von Menschen hervorrufen, die in
diesem Vorgang nicht eine neue Offenbarung sehen, sondern
nur die Verwirklichung ihrer alten Theorie von der Entwicklung
— oder ein factum brutum? Die Marx-Schüler ordnen die neuen
deutschen Ereignisse ohne Mühe in ihr hundert Jahre altes
System ein; die bürgerliche Linke oder Mitte erklärt diese Ereignisse

ebenso leicht aus der Schwäche einer Republik plus einer
Serie unglücklicher Zufälle. Mag nun die eine oder andere Deutung

richtig sein, oder mögen sie auch beide falsch sein — auf
keinen Fall hat sich das Weltbild der deutschen Schriftsteller,
die Deutschland verliessen, beim Ueberschreiten der deutschen
Grenzen verändert — während sich zum Beispiel das Weltbild
der bekehrten Schriftsteller innerhalb Deutschlands sehr verändert

haben muss; von ihnen allein ist zu verlangen, dass ihre
nachhitlerische Produktion sich wesentlich von ihrem vorhitleri-
schen Wert unterscheidet". Man rechne von diesen Sätzen die;

umstandsbedingte Reizbarkeit ab, und man wird immer noch eine
vorzügliche Sammlung alt-oppositioneller deutscher Vorurteile
zurückbehalten. Sie sind ein wesentlicher Teil des geistigen
Ursachenkomplexes für den Zusammenbruch des „anderen Deutschland".

Marcuse meint: Pereat Germania, pereat ein Kultur- und
Bildungsstand, an dem man selber teilgenommen hat, wenn nur
das „Weltbild" intakt über die Grenze gebracht wird! Aber hört
der Sieg des Nationalsozialismus auf, eine weltpolitische Tat-

50



sache zu sein, weil Herr Marcuse keine neue Offenbarung in ihm
erkennt?

Es gehörte seit je zu den Methoden der linken Kritiker des

Nationalsozialismus, den Gegner mit den Argumenten einer
engeren Literatensphäre zu bekämpfen. Man rechnete Hitlers
Sprachschnitzer nach. Man hielt sich bei Qualitätsfragen auf, wo
man die Funktion der neuen Demagogen hätte untersuchen müssen.

Ganz allgemein vertraute man auf das „niedrige Niveau"
der Hitlerbewegung, nicht bedenkend, dass dieses „Niveau"
der Boden war, auf dem Geschichte gemacht wurde. Die dünkelhafte

Verachtung, welche der deutsche Militär und Staatsbeamte
für den Intellektuellen hat, zahlte man ihm mit literarischen Ka-
riakturen heim. Man traf den Gegner, indem man ihn von der
aesthetischen Seite verachtete. Eine Analyse etwa der
kritischen Taktik des „Simplizismus" vor dem Kriege würde wich-;

tige Aufschlüsse liefern über das Wesen der deutschen literarischen

Opposition. Unter den Mitarbeitern waren Namen wie
Wedekind, Heinrich und Thomas Mann. Das ausgezeichnet re-i

digierte Blatt traf die Verabredung, dass die Figur des preussi-
schen Leutnants, des preussischen Junkers und des kaiserlichen
Hofstaats jenseits der Literatur zu stehen habe. Die Kritik
wanderte auf das Kabaret ab. Man findet diese politische Attitüde
in den linksrepublikanischen Wochenschriften, im „Tagebuch"
und in der „Weltbühne" wieder. So wurde ein grosser Teil der
Nation nur durch das Medium des Hasses und der witzigen
Glossierung mit jenen Mächten bekannt, welche ihn beherrschten.
Selbst der deutsche Gesellschaftsroman wurde entscheidend von
der Methode der journalistischen Satire beeinflusst. Heinrich
Manns grosser Versuch, die literarische Gesellschaftskritik auf
den Stand des ausländischen Vorbilds zu bringen (Balzac, Zola)
scheiterte, weil der Gesichtspunkt zu eng war und weil es an
einem tragenden Publikum fehlte. Heinrich Mann wurde der
Begründer des deutschen artistischen Romans, seine Wirkung
verlief in der formalen Sphäre, genau entgegengesetzt seiner
Absicht, welche auf öffentliche Kritik und Blosstellung ausging.
Die französischen und russischen Romanciers hatten die Nation
mit sich selbst bekannt gemacht, ihre deutschen Nachahmer
hingegen verbreiterten die Kluft zwischen dem, was politisch
wünschbar war, und dem, was in Wahrheit bestand. Die For-

51



mulierung vom „anderen Deutschland" war ein vorsorglicher
Hinweis darauf, dass man die Literatur nicht für mächtig
genug hielt, im Namen der Nation zu sprechen.

Die Unterschätzung des Gegners als Mittel, ihn zu bekämpfen,
hat die bekannten Folgen gehabt. Die braunen Truppen hatten
schon halb Deutschland besetzt, als man sie noch immer für die
„Liquidationsmassen des Weltkriegs", für eine Handvoll
wildgewordener Kleinbürger hielt. „Nirgends gibt es ja einen

Anfang", sagt Plutarch in seiner Caesar-Biographie, „den man für

gering achten dürfte und den nicht die stete Dauer in kurzer
Zeit grossartig machen könnte, weil eben in der Geringschätzung
für ihn der Gewinn liegt, dass er keine Hindernisse findet".
Hitler, sagt Marcuse, ist keine ebenbürtige Antithese, und „die
„Marx-Schüler ordnen die neuen deutschen Ereignisse ohne
Mühe in ihr hundert Jahre altes System ein". Marcuse zeigt,
dass der Marxismus dieser literarischen Interpreten längst keine
lebendige Bewegung mehr ist, deren Lehren und Forderungen
aus der Wirklichkeit abstrahiert sind, sondern ein dogmatisches
System wie die katholische Kirche, nur jünger als diese. Schon

wird die Ehrwürdigkeit als Wahrheitsbeweis angerufen!
Wie im Leben des Einzelnen, so gibt es in der Literatur der

Ausgewanderten gewisse „Tabubezirke", die nicht angetastet
werden dürfen, ohne das Ganze zu erschüttern. Zu diesen
Bezirken gehört heute die kritische Revision des Marxismus, das

Problem des Nationalen, die Klärung der eigenen Taktik und,
in einigem Abstand, die Judenfrage.

Das Aufkommen der Faschismen in Europa ist nicht nur
ein „geistiges" Ereignis ohnegleichen, sondern zugleich die
schwerste Erschütterung des gesamteuropäischen geistigen
Bestandes seit dem Weltkrieg! Dem „Aufklärer" vom Typus
Marcuses genügt es aber, dass er die neuen Ereignisse reibungslos/
in sein mitgebrachtes Schema einordnen kann. Der Gang der
Geschichte überrascht ihn nicht, da er ihn zum vornherein kennt;
es fragt sich nur, woher er selbst denn sein „Weltbild" bezogen

habe. Wir können es ihm vielleicht nachweisen.
In der spätidealistischen Epoche Hegelscher Prägung taucht

der Begriff des „historischen Bewusstseins" auf, der eine
vorzüglich deutsche Denkrichtung bezeichnet. Die Hegeische Rechtsund

Geschichtsphilosophie lieferte, von der Praxis aus gesehen,

52



den rhetorischen Beweis dafür, dass die preussische Monarchie
„das Ideal eines politischen Organismus" und die Krönung des

weltgeschichtlichen Prozesses sei. Es mag ein Verdienst
Hegels gewesen sein, dass er den Ablauf der Geschichte unter der
Form des Gesetzes sah. Die inhaltlichen Folgerungen aber, die
sich an seine Methode knüpften, waren ein nationales Unglück.
Seither wurde jede Machtpolitik, von Bismark bis zu den

Marxschülern, aus geschichtsphilosophischem Geiste gerechtfertigt.
Mit der romantischen Vorstellung eines teleologischen
Weltprozesses, dessen Endziel immer die Verwirklichung des eigenen

Parteiprogramms war, verband sich die deutsche Lust an

der Aufklärung, welche es sich nicht nehmen Hess, die

Zeitgenossen über jede einzelne Etappe des „Weltgeistes" oder
der „Revolution" zu belehren. Ein Heer beflissener Funktionäre
rechnete aus, welches Stadium zurückgelegt war, welches neue
zu erwarten stand. Sie schrieben der Geschichte ihr Gesetz vor.
Sie lehrten den Fortschritt. Selbst die eigene Niederlage hatte
Platz in diesem System. Es wurde möglich, die eingreifendsten
Erschütterungen durch Weltkrieg, Inflation und Nationalismus
zu ertragen, ohne im geringsten das eigene Geschichts- und
Weltbild deformieren zu lassen. Wenn Karl Marx seine Lehre
u. a. aus dem deutschen Idealismus hergeleitet hat, so ist
hinzuzufügen, dass seine Schüler ihr Möglichstes daran gesetzt
haben, dass sie in dieser Abhängigkeit verblieb.

Als einem Teil deutscher emigrierter Autoren der Vorwurf
gemacht wurde, dass ihre Bücher auch in stofflich-geistiger
Hinsicht aus dem deutschen Geschichtsbereich ausgewandert seien,
kam die prompte Antwort zurück, Deutschland stelle nur eine
Provinz Europas dar und im übrigen fehle es am Weltinteresse.
Es wird niemanden geben, der die erdrückenden Schwierigkeiten

der emigrierten Schriftsteller übersieht, aber welcher Zug
zur Anpassung zwingt den Herausgeber des „Neuen Tagebuch"
dazu, seine Literaturpolitik immer offener gegen Deutschland
zu richten? Die distinkte Unterscheidung zwischen dem „Dritten

Reich" und deutscher Vergangenheit und Kultur wird dort
immer unbedenklicher fallen gelassen zu Gunsten einer, wie uns
scheint, schlechthin anti deutschen Propaganda. Ist es eine

Kampfhandlung gegen Hitler, wenn im Glossarium dieses Blattes

mit ausklaubender Sorgsamkeit alle Aussprüche gesammelt

53



werden, die deutsche Dichter und Gelehrte jemals in leidenvollem

Unmut gegen Deutschland getan haben? Die Urteile
deutscher Selbstkritik werden dort, auf französischem Boden, in
einen Zusammenhang eingeordnet, der mit vaterländischer
Gesinnung gar nichts, aber mit der wachsenden Kriegspsychose des

Gastlandes sehr viel zu tun haben. Der nationalsozialistische
Kampf gegen ein undifferenziertes Judentum wird in Schwarzschilds

„Neuem Tagebuch" mit einer Kampagne gegen ein

allgemeines vom Hörensagen bekanntes Deutschtum beantwortet.

Beide Methoden verhalten sich wie Ergänzungsformen zu
einander. Der furor antiteutonicus bemächtigt sich des geringsten

Anlasses. Wie ahnungsvoll sind dagegen die Worte des
aufrechten und ernsten republikanischen Publizisten Carl von Os-
sietzky, der mühsam genug gegen den allgemeinen Kurs der
alten Weltbühne kämpfte: „Der Oppositionelle", sagte er, „der
über die Grenze gegangen ist, spricht bald hohl ins Land hinein.
Der ausschliesslich politische Publizist namentlich kann auf die
Dauer nicht den Zusammenhang mit dem Ganzen entbehren,
gegen das er kämpft, für das er kämpft, ohne in Exaltation und
Schiefheiten zu verfallen Er muss zu dem schweigen, was er
sieht, um sich über das zu entrüsten, was er hinter sich gelassen

hat und was mit der Zeit nicht nur den Augen, sondern auch

der Urteilskraft entrückt".
Die emigrierte Literatur lässt sich nicht, wie Herr Schwarzschild

meint, „für einen besseren Tag einsatzbereit' überwintern".

Sie ist kein Pökelfleisch. Sie wird diesen Tag vorbereiten

helfen oder auch verfallen, wenn sie ihrer Aufgabe nicht
gewachsen ist. Niemals aber wird sie sich, in ihren lebendigen Teilen,

unter die Vormundschaft einer Publizistik stellen, die sich

zum „Dritten Reich" verhält wie eine Schar verneinender —•

Trabanten.

54


	Zur Kritik der deutschen Opposition

