Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 4 (1936-1937)

Heft: 1

Artikel: Lob der Selbsteinkehr

Autor: Morente, Manuel G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lob der Selbsteinkehr
Von Manuel G. Morente

Seit Friedrich Nietzsche im Namen der Philosophie nicht nur
die fernsten, sondern auch die nichsten Dinge in den Kreis seiner
Betrachtung zog, hat die europiische Moralistik einen neuen Auf-
schwung genommen. Eine Reihe von spanischen Intellektuellen hat
dadurch besonders wirksame Impulse empfangen. Die N.S.R. hat
ihren Lesern seit Jahren zahlreiche Beispiele dieser Art vermittelt:
wir erinnern nur an die Beitrige aus der Feder von José Ortega
y Gasset und Eugenio d’Ors. Auch der Verfasser der nachfol-
genden Studie spricht in diesen Blattern nicht zum erstenmal:
von Manuel G. Morente, Professor der Ethik an der Madrider
Universitit, Uebersetzer Kants, Oswald Spenglers und Hermann
Keyserlings, brachte die N.S.R. bereits im Dezember 1929 die Me-
diation ,,Philosophie und Weiblichkeit’””. War jene Rede an die
Madrider Frauenschaft gerichtet, so sind seine diesmaligen Aus-
fithrungen aus einem Vortraz in Buenos Aires hervorgegangen
und gewidmet Donna Elena Sansinena de Elizalde. Der authen-
tische Titel der Studie lautet: ,,Ensayo sobre la vida privada’. Un-
sere freie Uebertragung des Titels bezieht ihr Recht z. T. von dem
Umstand, dass wir, von Einzelheiten abgesehen, auch das ganze
Mittelstiick wegliessen, wodurch eine gewisse Unebenheit entstan-
den sein mag, die dem Original fremd ist. Aber auch in unserer
gekiirzten Form wird die gebildete Simplizitit Morentes nicht un-
verstandlich sein. Wem er aber noch zu verbindlich vorgehen sollte,
dem unterbreiten wir das vorwegnehmende Wort des radikalsten
aller Psychologen, der vor 300 Jahren schrieb: , Tout le malheur
des hommes vient d’une seule chose, qui est de ne savoir pas de-
meurer en repos dans une chambre”. (Pensées de Blaise Pascal.
Texte de Léon Brunschwig. Nr. 139) F.E.

Nie verlief das Leben so gerduschvoll wie heute. Ohne Zwei-
fel wollten die Menschen aller Zeiten — von seltenen und
bemerkenswerten Ausnahmen abgesehen — vor allem leben.
Heute aber wird der Durst nach Leben, der Wille zum Leben in
alle Windrichtungen ausgerufen. Es ist nicht erwiesen, dass diese
Ausbriiche des Lebens einer echten Verstirkung des Lebenstriebs
entspringen. Wer am meisten von etwas spricht, begehrt es des-
wegen noch nicht am tiefsten. Marktplatz, Massenlarm und
fieberhafte Tatigkeit konnen ebensogut einen Mangel an wahrer
Lebenskraft verheimlichen: denn letztere bedeutet weder Rausch
noch Brandung, noch Repetition. In diesen Tagen wie mnoch
nie tont und drohnt das Leben. Es iiberschwemmt Strassen,
Paldste, Horsile, Versammlungen und Aufmirsche. Die Heim-
lichkeit der Wohnung und die Einsamkeit der Bibliotheken
sind preisgegeben. Unser heutiges Leben richtet sich nach
aussen, von uns weg, in eine Qeffentlichkeit ohne Obdach.

21



Und gleichzeitig, infolge des Phianomens der Gegenseitigkeit,
dringt die Oeffentlichkeit, dringt das Aussen durch alle unsere
Poren in uns ein. Man konnte meinen, wir schiamten uns, mit
uns allein oder mit nur wenig anderen zu sein; oder wir hat-
ten Angst, es mit uns allein zu tun zu haben und unsre eigenen
Rechnungen zu begleichen. Mit einem Wort: unsre heutigen
Gepflogenheiten ziehen das offentliche dem privaten Leben vor.
Deshalb sind diese Gepflogenheiten auch so anspruchsvoll und
arrogant. Aber so wie der Balken nicht achzt, ehe er nach-
gibt, so bedeutet der Larm einer schrankenlos vorherrschenden
Oeffentlichkeit nicht verstarkte, sondern umgekehrt verminderte
Vitalitat. Das Leben des Menschen ist von Wesen und Natur
dasjenige des Individuums, dasjenige jeglicher Person. Das
aber nennen wir richtigerweise das private zum Unterschied
vom Offentlichen Leben, dessen iibliche anonyme Formen allen
und niemandem zugehdren und im Grunde nur Verkiirzungen,
Verhidrtungen und Verdusserlichungen darstellen des authenti-
schen, d. h. individuellen Lebens. Zwischen den beiden Polen
der zur Herde vereinigten Masse und der in Einsamkeit leben-
den Person oszilliert die menschliche Existenz. In den kollek-
tiven Lebensformen ruhen wir uns aus, unterstiitzt von den fest-
stehenden Gebriauchen, Wertungen und Meinungen, die losgeldst
von ihren Schopfern sich schon gebrauchsbereit vorfinden, wenn
wir selber auf dem Plan erscheinen. Aber jede Erneuerung des
Lebens stammt aus dem Schosse der Person. Die Art erneut
sich durch die Individuen. In unserer unbestochenen Einsamkeit
schopft Kraft und Atem alles, was den Dingen ein Gesicht
aufprigt, damit wir erfiilllen unsre ewige Bestimmung: uns
zu formen wund entformen im Laufe der Gezeiten, der Ge-
schichte.

In dieser Arbeit — einem Essai in des Wortes wortlicher Be-
deutung — unternehmen wir eine Beschreibung der fundamen-
talen Formen des privaten Lebens: nicht dieses oder jenes hi-
storischen, sondern jedes privaten Lebens. Unsere Bemiihung
gilt dem Grundriss, der Struktur, den Kategorien des privaten
Lebens. Das Thema ist unberiihrt, das Unterfangen daher hochst
gewagt und zu betrachten, wie wir sagten, als Versuch. Vom
Privatleben handelte man nie im Allgemeinen, sondern stets
nur im Besondern. Die Historiker, die Romanschreiber, die

22



Sittenmaler schilderten das Privatleben bestimmter Epochen,
Orte, Individuen. Unser Gegenstand ist aber ein ganz anderer.
Wir suchen festzustellen die Ziige, Eigenschaften des privaten
zum Unterschied vom o&ffentlichen Leben, ferner cinige der
grundsatzlichen Formen, in denen jene Ziige, Eigenschaften sich
verwirklichen; schliesslich die Konsequenzen, die sich ergeben
aus der schrecklichen Ueberschwemmung der fruchtbaren Privat-
bezirke durch die Oeffentlichkeit.

Schema.

Betrachten wir schematisch die Beziehung, das Verhaltnis,
worin zwei menschliche Wesen zu einander stehen konnen.
Diese zwei Menschen konnen fiir einander Jedermann oder Je-
manden bedeuten, d. h. sie kénnen sich kennen oder sich nicht
kennen. Das ergibt drei mogliche Situationen. Erstens: keiner
kennt den andern. Zweitens: beide kennen einander. Drittens:
einer kennt den andern, ohne von ihm gekannt zu sein. Unter
,Kennen’” verstehe ich ganz einfach das, was man gebriauch-
licherweise darunter versteht. Danach bedeutet ,,einen Men-
schen kennen”, wissen ,wer er ist”. Wenn ich weiss, wer
Jemand ist, so hort er fiir mich auf, ein Jedermann zu sein
und wird ein bestimmter Mensch. Waihlen wir zuerst den er-
sten Fall: das Verhiltnis, in dem zwei Menschen zu einander
stehen, wenn keiner den andern kennt. Das ist der extreme,
sozusagen reine Fall der Oeffentlichkeit. Diese Menschen kon-
nen Beziehungen pflegen nur auf der Basis, die ihnen a priori
gemeinsam, d. h. als Menschen ihrer Zeit und ihres Orts und
somit keinem Einzelnen ausschliesslich zukommen. Es ist dies
das Verhaltnis, in dem wir zu den Vertretern der Autoritit
stehen, Aufsehern, Richtern, Magistraten, Funktioniren; es ist
ferner das Verhiltnis, das wir zu den Vertretern eines Berufes
unterhalten, Angestellten, Kaufleuten, Schaltermichtigen, Kell-
nern, Aerzten, Apothekern; es ist endlich das Verhiltnis, in dem
wir uns befinden gegeniiber Leuten, die nichts vertreten als
das menschliche Geschlecht, auf der Strasse, wenn wir ihnen
den Vortritt lassen oder sie hoflich um Verzeihung bitten, weil
wir mit ihnen zusammengestossen sind. Was an diesen Men-
schen tritt nun dabei in Berithrung, in Verkehr mit dem Mit-

23



menschen? Offenkundig ist der Teil unseres Wesens, der dabei
sich aussert, der uneigenste, unpersonlichste an uns. Wenn
ich mit einem Staatsfunktionir in Beziehung trete, bin ich
nicht Ich, sondern irgend ein Biirger, und mein Gegeniiber ist
nicht einmal Herr XYZ, sondern ganz einfach der Staat. Oder
wir sind Kiufer und Verkdufer. Oder Kellner und Gast. Das
will heissen, dass im oOffentlichen Verkehr unsere unverwechsel-
bare, eigentliche, einzige Personlichkeit verschwindet und er-
setzt wird durch ein allgemeines herrenloses Wesen. Im of-
fentlichen Leben treten in Beziehung nicht zwei menschliche
Wesen, sondern zwei beliebige Exemplare einer sozialen Spe-
zies als: Biirger, Beamter, Professionist. Wirkung und Riick-
wirkung im Offentlichen Verkehr sind also mechanisch und Adus-
serlich, sozusagen durch die Bestimmung der sozialen Klassen
bedingt und festgelegt. Man kann dabei die zweite von der
ersten Etappe aus berechnen. Die Personen, welche den o6ffent-
lichen Verkehr eingehen, werden zu Sachen: sie verzichten auf
ihr authentisches Wesen, welches verborgen bleibt unter dem
offiziellen Mantel der Kollektivitit. Der 6ffentliche Verkehr ist
also wesentlich abstrakt. Er konfrontiert nicht Personen, son-
dern Konzeptionen, und wird dementsprechend geregelt durch
Gesetz, Meinung und Sitte. Eine solche Regelung ist undenk-
bar, wenn die lebendig freie Individualitit im Spiele steht.
Denn dabei entspringen die Reaktionen dem Schosse eben die-
ser Individualitit, die als solche einzig, uniibersetzbar und un-
vorhersehbar ist. Man konnte aus demselben Grunde das 6ffent-
liche Verhiltnis auch als konventionell bezeichnen. Aber dieser
Ausdruck ist insofern unzutreffend, als er auf einen hypotheti-
schen Pakt zwischen freien Menschen anspielt, wo wir doch ge-
genteils von einem Netz kollektiver Abstraktionen eingefangen
werden, um den letzten Rest an Echtheit, Eigenheit und Persén-
lichkeit einzubiissen. Besser -bezeichnen wir den 6ffentlichen
Verkehr als anonym. Er ist es in der Tat, da sich ja dabei
nicht zwei Personen begegnen, sondern zwei abstrakte Kon-
zeptionen: nicht Ich und Du, sondern der Biirger und der
Funktionir, der Kunde und der Berufstitige. Der Name, der
sonst das Eigenste und Besonderste der Person symbolisiert, tut
hier nichts zur Sache. Die sich 6ffentlich begegnen, sind nicht
Du und Jener, sondern zwei Spezies als solche: Niemand. Die

24



offentliche Beziehung ist eine Beziehung zwischen niemandem;
sie ist abstrakt, mechanisch, anonym. Unsere Gesellschaft hat
ein sehr bezeichnendes Symbol fiir den Uebergang vom offent-
lichen zum privaten Verkehr erfunden: das Vorstellen. Beim
Vorstellen nennen wir die Namen zweier sich begegnender Per-
sonen und filgen ein paar weitere Angaben bei, die gceignet
sind, einem jeden ein vorlaufiges Wissen vom andern zu ver-
mitteln. Zwei Personen, die einander vorgestellt sind, héren
auf, fiir einander anonym zu sein. Der Verkehr zwischen ihnen
nimmt mit diesem Augenblick einen persénlichen Charakter
an. Etwas von der Eigentiimlichkeit eines Jeden dringt in die
Eigentiimlichkeit des Andern. Es beginnt zwischen ihnen etwas
Besonderes, FEignes, Einziges: sie stehen sozusagen an der
Schwelle des privaten Lebens.

Der zweite Fall unseres Schemas betraf zwei Personen, die
sich kennen. Darin verdichten sich alle Seiten des privaten Le-
bens. Es begegnen sich nicht zwei Abstraktionen, sondern zwei
reale Existenzen, zwei unverwechselbare Individuen, zwei wirk-
liche Personen. Unter der kollektiven, sozialen, professionellen
oder politischen Hiille, welche sich um die authentische Per-
sonlichkeit gelegt hat, keimt jetzt wenigstens etwas von Inti-
mitdt -— etwas von dem, was Einer wirklich ist, fithlt und be-
gehrt — etwas von einem besondern, uniibertragbaren Leben.
Das Symbol der Vorstellung, der Bruch der Anonymitat
hat den Schleier zerrissen, unter dem wir offentlich in der
Welt herumlaufen. Das Hemmnis ist gefallen, das eine wirk-
liche Beziehung zwischen zwei wirklichen Personen verhinderte:
das private Leben beginnt. Das private Leben ist dem o6ffent-
lichen also entgegengesetzt. Dieses ist abstrakt und anonym,
jenes konkret und nominell. Wenn dieses ablauft in objektiven,
kollektiven Regelungen fiir alle und niemanden, so beruht jenes
auf einem gegenseitigen Sich-kennen, d. h. in der Offenbarung
des Innern, Besondern, Eigenen und Einzigen, also der Intimitit.
Die reinste und vollkommenste Form der privaten Beziehung
wire also die restlose gegenseitige Durchdringung zweier Seelen.
Dieser dusserste Fall kann freilich nie eintreten, denn die Seele
ist letztlich undurchdringlich. So wie zwei physische Korper
nicht einen und denselben Ort einnehmen konnen, ebensowenig
konnen zwei Seelen bei allem Wunsch und aller Anstrengung

25



die prinzipielle Dualitat aufheben, welche unweigerlich das Ich
und das Du von einander scheiden. Das Extrem der privaten
Beziehung, die vollige Durchdringung zweier Leben ist also un-
zuginglich, ist unmoglich. Aber, wie jede extreme Form, so er-
liautert und erleuchtet auch diese die verwandten mittlern For-
men. Wir erkennen nun, dass das private Leben in unendlich vie-
len Abstufungen und Schattierungen verlduft — zwischen den
beiden Polen der vollkommenen Oeffentlichkeit, wo die Person
ganz verschwindet in der sozialen Uniform, und der vollkom-
menen Einsamkeit, wo die Person ihr authentisches Leben ohne
Einschrankung auslebt. Die Breitengrade zwischen diesen beiden
Polen werden bezeichnet durch ein Weniger oder Mehr an
offentlichen und privaten Tonungen je nach Ausmass und Dichte
eines konkreten Lebens. Es gibt schmachtige Diminutivseelen,
die nur von den Werten der Masse, die sich ihnen aufdringt,
zu leben wissen. Es sind die Leute, denen es nur wohl ist bei
Gemeinplatzen und auf Marktplitzen — Leute, deren Sinnen
und Trachten auf die landliufigen Typen und Doktrinen geht.
Daneben sind die andern Tiefern und Selbstindigern, die nur
durch sich selber zu sich kommen wollen und das Allgemeine,
Herrenlose, Anonyme als Verfremdung, als Verrat am eigenen
Ich empfinden. Entsprechendes bemerken wir an den verschie-
denen Epochen der Geschichte, die bald das private, personliche,
besondere Leben pflegen, bald sich erschopfen in der Massen-
wiederholung vorwiegend allgemeiner und offentlicher Lebens-
formen.

Noch bleibt der dritte Fall unserer Schemas i{ibrig ;der Fall,
da der eine vom andern gekannt wird, ohne ihn zu kennen. Das
ist der Fall beim Ruhn. Der Mann, den die kennen, die er selber
nicht kennt, ist der berithmte Mann. Diese Kenntnis (oder Un-
kenntnis) bei mangelnder Gegenseitigkeit wird ihrer Natur nach
weder durch die Quantitit noch die Qualitit des Ruhms beriihrt.
Des Ruhms kann viel oder wenig sein. Man kann sehr beriihmt,
d. h. vielen bekannt sein, mit denen man selber es nicht ist;
oder man kann wenig berithmt, d. h. nur wenigen bekannt sein,
mit denen man selber es nicht ist. Und der Ruhm kann gut
oder bose sein. Aber viel oder wenig, gut oder bése — Ruhm
bedeutet immer bekannt sein denen, die man selber nicht kennt.
Lokalruhm ist Ruhm wie Weltruhm, und auch Beriichtigkeit ist

20



Ruhm in unserem Sinn. Und eben diese Mischung der o6ffentli-
chen mit der privaten Beziehung erkliart mehrere Eigenheiten des
Ruhms, erklirt insbesondere das angenehm-unangenehme Doppel-
gefithl, das mit der Idee des Ruhms verbunden ist. Denn der
Ruhm bewirkt eine zwiefache, nicht aber gegenseitige Beziehung,
offentlich fiir den einen und privat fiir den andern. Der be-
rithmte Mann, der die nicht kennt, die ihn kennen, sieht diese
aus dem Gesichtswinkel der offentlichen Beziehung, d. h. nimmt
nichts aus ihrem Leben in das seine auf, wihrend diejenigen,
die den berithmten Mann nach Namen, Angesicht, Kleidung und
Gewohnheiten kennen, in ihr Leben etwas von dem seinen auf-
genommen haben. Das bewirkt im berithmten Mann zunachst
freudige Genugtuung dariiber, dass sein personliches Leben als
solches im Leben andrer existiert, die fiir ihn diese Giiltigkeit
nicht haben. Aber diese freudige Genugtuung hat auch ihre Kehr-
seite. Der berithmte Mann gewahrt nicht ohne Bestiirzung, dass
infolge seiner Berithmtheit seine innerste Personlichkeit, publi-
ziert und entpersonlicht, sich in einen Massenartikel verwandelt.
Denn in der Tat 16st sich beim einseitigen Uebergang in die
anonymen fremden Seelen das Leben des berithmten Mannes von
dem Stamm, an dem es gross geworden, und verliert den frucht-
baren Zusammenhang mit dem schopferischen Mutterboden. Sein
Leben aber, das wurzellos herumirrt, ohne ein zugebornes Ich,
ist nicht mehr Leben, sondern Sache. Das Leben des berithmten
Mannes ist in gewisser Weise nicht mehr sein Leben, sondern
ein Leben: eine Sache. Aus diesen Griinden versteht man das
angenehm-unangenehme Doppelgefiihl, das mit der Idee des be-
rithmten Mannes verbunden ist. Einerseits erhebt der Ruhm den
berithmten Mann, der sich mehr fithlt als die andern, da ja sein
Leben sozusagen eine Ausbreitung iiber das Leben vieler anderer
erfahrt, die er nicht einmal kennt. Anderseits aber erniedrigt
der Ruhm den berithmten Mann, dessen Leben, ihm entrissen und
verdaussert, zum blossen Objekt der anderen wird.

Freundschaft.

Die Beziehung, die wir die private nennen, diese Kenntnis
aus Berithrung und Verkehr von Seele mit Seele, diese Durch-
dringung und dies Zusammenleben kann sich in drei Formen

27



kleiden: die Freundschaft, die Liebe und die Einsamkeit. Jede
von ihnen besitzt ihr Ziel, ihre Gepflogenheiten und Bedingun-
gen. Jede von ihnen farbt auf besondere Weise den gegenseiti-
gen Verkehr, das gegenseitige Zusammenleben, gerichtet auf be-
stimmte Tiatigkeiten. Wir werden diese drei Grundformen des
privaten Lebens grundsitzlich beschreiben.

Freundschaft ist nur sekundir ein Gefithl. Die Gefiihle laufen
ab im Ich und vor dem Ich, die Freundschaft sieht auf das Du
und besteht mehr im Handeln als im Fiihlen. Aber in der
Freundschaft wie in jeder andern Form des privaten Lebens ist
das Handeln gegenseitig und bezieht sich nicht auf Sachen, son-
dern auf ein Du, und begriindet somit eine lebendige Gegen-
seitigkeit. Darum ist in der Freundschaft jeder der beiden
Freunde Subjekt und Objekt zugleich: jeder lebt fiir den an-
dern. Was die Freundschaft an Gefiihl enthilt, wird ihr als ein
Geschenk zuteil, das sie nicht gesucht hat. Der Freund be-
trachtet den Freund als Ziel in sich. Was Freunde fiir einander
tun, geschieht ohne Berechnung und ohne Erwartung von Be-
lohnung, ohne Beimischung von Interesse. Und da in der wah-
ren Freundschaft beide Freunde also handeln, erfiillt sie die
Seelen mit einer eigenen Gliicksempfindung, die umso tiefer, je
weniger erwartet und bezweckt sie eingetreten ist.

Freundschaft ist also mehr eine Form des Lebens als des
Fithlens. Der Gefiihlseinschlag kommt zur Freundschaft hinzu,
macht sie aber nicht aus. Darum ist es so schwer, ihre Ursa-
chen anzugeben: sie hat keine. Montaigne fand auf der Suche
nach den Motiven seiner Freundschaft fiir La Boétie schliesslich
nur dieses: ,Parce que c’est lui, parce que c’est moi”. Freund-
schaft hebt allmihlich an, ursachlos, durch fortgesetzte Anzie-
hung, welche die Beziehung verengert, reinigt, von allem Egois-
mus ldutert und schliesslich zwei Leben in klar lebendige Tat-
gemeinschaft versetzt. Jeder der beiden Freunde hilft dem an-
dern in seinem Lebensunterfangen: zwei Lebensldufe haben sich
gefunden, um in derselben Richtung fortzulaufen, ein jeder ge-
stiitzt auf den andern. Aber sie gehen nicht in einander iiber,
sondern ein jeder behdlt seine besondere Aufgabe und sein eig-
nes Ziel. Es ist jedes Freundes tiefes und herzliches Anliegen,
dem andern in der Verwirklichung seines Seins und Wesens, im
Leben seines Lebens zu helfen, ohne jeden Versuch, seine Bahn

28



im mindesten zu dndern und in eine Richtung abzubiegen, die
derjenigen fremd, die jener fiir sich ertraumt. Wohl kann der
Freund den Freund ermahnen. Wenn es sich aber um wahrhafte
Freundschaft handelt, so ist diese Ermahnung Bliite freundschaft-
lichster Zartheit aus dem einzigen Wunsch und Sehnen, der
andre mochte sein eignes tiefstes Sein verwirklichen.

Dergestalt enthiillt sich uns mit voller Klarheit der Sinn
freundschaftlichen Verkehrs: er besteht in lebendiger Zusammen-
arbeit. Freundschaft will, dass der Freund im Leben seine eignen
Wege gehe, dass er sich, seinem Geschick und Schicksal treu
bleibe. Freundschaft beruht auf einer unerldsslichen Bedingung:
der gegenseitigen Achtung. Hoflichkeit unterstreicht den Unter-
schied der Menschen und ist der Freundschaft an sich feind.
Achtung des Freundes aber erlaubt und will des andern Wollen,
ist klares Eingestindnis des vollen Werts des andern und des
daraus folgernden Anspruchs auf Hilfe. Freundschaft ist nur
moglich durch Vertrauen. Zwischen Freunden kénnen Geheim-
nisse nicht besethen. Freunde sagen sich alles und verheimlichen
sich nichts. Dieses gegenseitige Eroffnen des Seelengrundes,
das ist das Vertrauen, worin und wodurch Bekanntschaft zu
Freundschaft wird. Jeder kennt des andern Hoffnung auf Er-
offnungen als Aeusserungen des Vertrauens, als Anrufung der
der Hilfe auf dem Lebensweg: dafiir sind sie Freunde. Und
mogen sie auch schweigend nebeneinander hergehen, begreifen
und stiitzen sie sich um nichts desto minder in dem, was jeder
sein und werden mochte.

Liebe.

Klippenreicher ist die Analyse der Liebe als Form privater
Beziehung. In der Liebe treten Elemente von uns in Erschei-
nung, die zu bezeichnen sind als Natur, Korper, Sache. Daneben
tritt in Erscheinung das Gefiithl. Die Liebe weist einen wesentli-
chen Zug von Egoismus auf, welcher der Freundschaft fehlt.
Aber es ist ein Egoismus absonderlicher, seltener Art, ein Egois-
mus sozusagen von Zwei in Einem. Der Liebende findet sich
wieder im Geliebten. Er bedarf des Geliebten, um zu sein, was
er ist, um sein Leben zu leben. In der Hingabe an den Geliebten,
in der Verschmelzung mit ihm entdeckt und bestirkt sich der

29



Liebende. Die Liebe kommt iiber den Liebenden wie eine Offen-
barung seiner eigenen Person. Man mdéchte sagen, dass dank der
Liebe der Liebende sich unverziiglich Rechenschaft gibt iiber
sein eigenes Dasein. Er erwacht sozusagen aus dem Halbschlaf,
in dem er sich bis anhin befunden. Seine Seele nimmt jetzt
genaue, klare, lichte Formen an; sie erhdlt Umfang und Tiefe;
sie teilt sich im Vorder- und Hintergriinde, Winkel und Schlupf-
winkel; ihre Regungen und Wiinsche gliedern sich hierarchisch.
Die Liebe organisiert die Seele, verteilt ihre Teile, anvertraut
einem jeden seine Funktion und Mission, und vereinheitlicht
sie bei aller Aufteilung: durch hierarchische Gliederung. Ander-
seits bereichert die Liebe, die das Gefiihl der eignen Existenz
erhoht, auch das Bild der Umwelt. Fiir den Liebenden ge-
winnt die Welt eine vorher ungeahnte Fiille und Vielheit.
Und das begreift sich leicht. Denn wenn unser Leben die Bezie-
hung zwischen einem Ich und einer Welt darstellt, so muss jede
Belebung des Ichs gleichzeitig eine Belebung der Welt dar-
stellen. Mit zartester Erfassung bemerkt dies der franzosische
Dichter, der bei der Betrauerung der verlornen Liebe ausruft:
,Un seul étre me manque, et tout est dépeuplé”. |

Aber dieser Egoismus der Liebe, von dem wir sprechen, ist
sehr besonderer und seltener Art, und zwar in solchem Masse,
dass die Bezeichnung Egoismus fiir diese Niiance beinahe nicht
mehr zutrifft. Nicht im entferntesten handelt es sich bei der
Liebe um Unterwerfung eines Lebens durch ein anderes. Aber
ebensowenig stellt die Liebe einen Parallelismus zweier sich
stiitzender Lebenslaufe dar, wie das der Fall ist bei der von
Achtung und Vertrauen getragenen Freundschaft. Liebe stellt
eher ein Zusammenfliessen zweier Lebensliufe dar, die sich ver-
einen aus dem Triebe zur Verschmelzung. Liebe dringt zur
vollkommenen und restlosen Durchdringung der Liebenden.
Freundschaft halt peinlich, respektvoll den Unterschied von
Ich und Du aufrecht. Liebe aber will diese Zweiheit aufheben
und ersetzen durch ein vollkommenes Eins-Sein. Fiir die Liebe
gibt es keine Achtung, wie es fiir sie keine Zweiheit gibt:
jedes findet sich im andern und das Sein eines jeden beruht
im Sein des andern.

Das Ziel der Liebe ist also vollkommene Verschmelzung
zweier Leben. Ihre Bedingung, das haben wir gesehen, kann

30



nicht Achtung sein. Was aber wire sie? Es ist nicht leicht,
dafiir das rechte Wort zu finden, denn dasjenige, was dafiir ge-
braucht wird, ist eben: Liebe. Mit dem Wort Liebe bezeichnet
man in der Tat gebriauchlicherweise das Gefiihl, welches die
Liebenden begehren lasst, sich in ein einziges Wesen zu ver-
schmelzen. Aber diese Ausdrucksweise nimmt den Teil fiir das
Ganze. Denn das Gefiihl ist nicht die Liebe, sondern nur ihre
Bedingung. Liebe ist etwas mehr als dieses Gefiihl, insofern
sie eine Totalform des Lebens darstellt, die wie die Freund-
schaft ihr Ziel, ihre Bedingung und ihre Aeusserungen hat. Wir
entbehren also ein Wort, das diese Bedingung des liebenden
Verhaltens symbolisiert, dieses besondere Gefiihl, das Liebende
erfallt. Ich schlage dafiir vor das Wort ,,Zuneigung”. Die Zu-
neigung zieht unbesieglich die Liebenden an sich, und zwar mit
solcher Stirke, dass eins nicht leben kann ohne das andere.
Aber abgesehen von dieser unbesieglichen Anziehung lebt in der
Zuneigung der Liebenden ein wesentliches Element der Totali-
tit und Exklusivitit. Die Verschmelzung der Seelen und Leben,
welche die Zuneigung gebieterisch will, ist gidnzlich und aus-
schliesslich. Ganzlich, weil gerichtet auf alle Augenblicke, alle
Umstéande, alle Stofflichkeit. Es handelt sich wie um eine gegen-
seitige Aufsaugung zweier Leben, eine so vollkommene und rest-
lose Gegenseitsdurchdringung, dass darob die Zweiheit der
Zeiten und Riume wie die Unterscheidung des Ich und Du ver-
schwindet. Jede Trennung, jedes Abseits, jede Abwesenheit wird
in der Liebe als schmerzliche Minderung des eigenen Selbst,
als eine Art Tod empfunden. Aber abgesehen davon, dass die
Verschmelzung ginzlich zu sein begehrt, ist sie auch exklusiv.
Die iibrige Welt interessiert die Liebenden nur insofern, als sie
die Liebe, diese lebendige Gemeinschaft, fordert. Alles, was die
Liebenden zerstreut, scheint diesen augenblicklich als St6rung,
Hemmnis, Gegenstand von Schmerz und Klage. Die Eifersucht,
mit Liebe untrennbar verbunden, wurzelt wesentlich darin. Da
die Vereinigung der Seelen ginzlich und ausschliesslich zu sein
begehrt, wird alles, was sie hindert, sogleich als Ablenkung,
Verneinung, als Verrat empfunden. Der Liebende ist auf alles
eifersiichtig, auf Sachen und Personen, auf Umstinde und sogar
auf Gedanken. Der Liebende besorgt, befiirchtet immer das Aus-
einanderbrechen einer so ginzlichen und ausschliesslichen als

31



verwundbaren und zerstérbaren Vereinigung. Hier ruht der un-
ausrottbare Keim der Tragodie jeder Liebe.

Ziel und Bedingung der Liebe setzten wir auseinander. Was
nun noch fehlt, ist ihre Aeusserung. Dieselbe wird symbolisiert
durch das eine Wort ,,Hingabe’. Hingabe in der Liebe ist, was
Vertrauen in der Freundschaft. Hingabe wie Vertrauen schliessen
in sich vollige und gegenseitige Offenbarung der Seele. Aber
der Liebesverkehr bezweckt Einswerdung, Aufhebung der Zwei-
heit, wahrend die Freundschaft im Gegenteil auf Sein und Wer-
den jedes Freundes ausgeht. Das erlautert den Qualititsunter-
schied zwischen Vertrauen und Hingabe. Diese ist mehr passiv
als aktiv, jenes ist mehr aktiv als passiv. Der Liebende lebt mit
dem Geliebten, d. h. verschmelzt sein Leben mit dem des Gelieb-
ten. Es findet grundsatzlich keine Uebertragung von Gedanken
und Gefithlen des Liebenden auf den Geliebten statt, sondern
nur ein gemeinsames Denken und Fithlen. Liebende sagen sich
nichts, geben sich nicht zu erkennen, sondern sind und leben
eins im andern. Dieses Durchsichtig- und Offenkundig-werden
des einen im andern nennt man Hingabe. Das Vertrauen der
Freunde hingegen besteht mehr in einem gegenseitigen Handeln,
als in einer gemeinsamen Leidenschaft. In der Freundschaft kre-
denzt einer dem andern, aber jeder trinkt aus seinem Glas. Die
Liebenden dagegen ldéschen ihren Durst aus ein und derselben
Schale.

Wer gewahrte nicht das tragische Urelement, das unweiger-
lich jeder Liebe lauert? Freundschaft ist ohne Zweifel selten,
aber grundsitzlich moglich. Liebe dagegen will das Unmogliche
und hegt in ihrem Schoss den unantastbaren Keim des Leides,
der Tragddie. Denn die ginzliche und ausschliessliche Verschmel-
zung der Liebenden widerspricht von Grund aus dem Gesetz des
Lebens. Das Leben ist individuell und die Person undurchdring-
lich. Die Ueberwindung der Ich-Du-Zweiheit, wovon die Lieben-
den triumen, bestimmt ohne Zweifel ihr Tun und Lassen; aber
sie bedeutet gleichzeitig ein Ziel, welches zu erreichen die Be-
dingtheit alles menschlichen Lebens auf keine Weise gestat-
tet. Liebe als Lebensform ist etwas, das die Liebenden begehren,
aber niemals erreichen. Immer scheint ihnen die Durchdringung
mangelhaft, immer scheint ihnen der Einklang ungewiss und un-
geniigend. Auf dem Grund aller Liebe regt sich die Unruhe,

32



die Angst. Selbst im Augenblick ruhevollsten Friedens wacht des
Geliebten Seele iiber dem Schlag der Uhr, schwankend zwischen
der Gewissheit, die er nicht erreicht, und dem Zweifel, der ihn
nie ganz loslidsst. Das konsequente Finale jeder authentischen
Liebe miisste daher gemeinsamer Selbstmord sein — als einzige
Moglichkeit, wenigstens im Nichts des Todes jene vollkommene
Verschmelzung zu erreichen, die das Leben uns versagt. Aus
diesem Grund tritt wahre Liebe selten auf, verwirklicht sich
niemals vollkommen und endet unweigerlich immer tragisch.

Der Liebende ermiidet nie, zu erproben, ob er wirklich ge-
liebt werde. Seine Frage, immer wiederholt, erhilt stets die-
selbe Antwort; und trotzdem stellt er sie unermiidlich wieder.
Warum? Auf dem Grund der wiederholten Frage briitet eine
Unruhe, eine unbehebbare Angst. Der Liebende ahnt schmerzlich,
dass sein Begehren einen Traum darstellt, dem keine Verwirk-
lichung beschieden ist; so oft er die vollkommene Verschmelzung
mit dem Geliebten erreicht zu haben glaubt, so oft springt aus
seiner Seele der Zweifel und die Ungewissheit auf. Ist es wahr?
Ja, Nein — Das zidhlende Zerpfliicken der Marguerite ist die
ewig tragische Beschaftigung, mit der authentisch Liebende ihre
Leidenschaft bezeugen.

Der Liebende ist nie zufrieden weder mit sich selbst, noch mit
dem Geliebten. Immer glaubt er, weniger zu geben, als seine
Zuneigung fordert, und immer glaubt er, weniger zu erhalten,
als seine Zuneigung verdient. Diese Unzufriedenheit nimmt zu,
wenn er bemerkt (oder zu bemerken glaubt), dass der Geliebte,
wie nur folgerichtig, sie seinerseits auch fiihlt. Aber erst recht
nimmt sie zu, wenn er bemerkt (oder zu bemerken glaubt), dass
der Geliebte sie nicht fiihlt, weil er dann dazu neigt, den 'Be-
weis mangelnder Liebe fiir erbracht anzusehen. Dergestalt, dass
in jedem Fall und immerzu die Seele des Liebenden von einem
unerbittlichen Konflikt bedroht ist. Das Gefiihl, in Schuld zu
stehen gegeniiber dem Geliebten wechselt stindig mit dem an-
dern, mehr zu verdienen, als man wirklich erhilt. Beteuerungen
folgen auf Vorwiirfe, und eine endlose Reihe von Zerwiirfnis-
sen, unterbrochen von ebensoviel entziickten Friedensschliissen,
stellt die ewige Peripetie der Zuneigung in der Liebe dar.
Die Liebenden, die ihre Seelen zu verschmelzen begehren, kimp-
fen einen verlornen Kampf.

33



Ja, die Liebe hat etwas von einem Krieg, von einem para-
doxen Krieg, in welchem die Liebenden zugleich die Feinde und
Verbiindeten darstellen. Feinde, weil jeder die Ausléschung des
andern will, Verbiindete, weil jeder ausgeloscht sein will. Das
aber ist unmoglich zufolge der Undurchdringlichkeit der leben-
digen Individualitit. Die Liebenden stossen stets zusammen bei
dem Versuche, sich in ein einziges Wesen zu verschmelzen. In
der Liebe konnen wir nicht leben eins ohne das andere, aber
ebensowenig konnen wir leben mit dem andern in jener ange-
forderten Identifikation. Das ist die Tragddie, unter der jede
Liebe zittert. Das ist das Gefiihl kosmischer Zauberei, Schickung
Fatalitit, die in dieser oder jener Form ewig die Liebenden
heimsucht.

Einsamkeit.

Die Einsamkeit ist die vollkommenste Form des privaten Le-
bens. Ihr Ziel ist die Rettung, ihre Bedingung das Insichsein,
ihre Praxis die Beichte. Die Einsamkeit beruht nicht auf dem
Alleinsein, sondern dem Alleinbleiben. Es gibt eine passive Ein-
samkeit, die zufillig eintritt, wenn wir von den Menschen verlas-
sen werden. Und es gibt eine aktive Einsamkeit, die wir uns sel-
ber schaffen, indem wir die Menschen verlassen. Die passive
Einsamkeit iiberfillt und iiberwiltigt den Menschen, iiberlisst
ihn sich, ldsst ihn mit sich allein, so dass er mit sich und fiir
sich leben muss, ohne dass er in seiner Angst wiisste, was nun
tun. Furchtbare, unertrigliche Lage! Das ist das Nichts, dro-
hend und gegenwirtig, endlos und greifbar. Unser Leben, iiber
diesem Abgrund hdngend, ruft um Hilfe, sucht einen Halt, schreit
nach etwas oder jemanden, um sich daran zu klammern, um
weiter leben zu konnen. In solchen Augenblicken ergibt sich
klar, dass Zusammenleben fiir uns notig ist, dass unser Leben,
um zu leben, sich auf andere Leben stiitzen muss. Diese andern
Leben treten mit dem unsern in Berithrung nicht ,direkt”, son-
dern indirekt, nidmlich vermittelst gegenseitigen Verkehrs, der,
wie wir sahen, privat sein kann: wenn die authentische Per-
sénlichkeit mitspricht — oder 6ffentlich, wenn ins Spiel eintreten
dusserliche, gemeinsame, soziale Elemente, die an sich so real
wie die individuellen, aber von andrer, kollektiver Ordnung sind.

34



Aber wenn das Zusammenleben fiir das Leben, jedes Leben
notig ist, so erfordert nicht minder die Originalitit jedes Le-
bens, dass die Person von sich weiss, sich kennt. Was wir als
aktive Einsamkeit bezeichnen, ist nicht schreckhaft und nicht
schrecklich, sondern gegenteils beruhigend und fruchtbar. Sie
ist das Gegenteil der passiven Einsamkeit. Sie ist genau das,
was wir selber suchen und brauchen, um unsern Herzschlag zu
héren, um uns selbst zu kennen, um unser authentisches Sein
zu entdecken, das Sein, das wir zu sein uns vorgenommen haben.
Diese aktive Einsamkeit (oder Einsamkeit schlechthin) unter-
bricht die Beziehungen unseres Lebens, um es selber zu verjiin-
gen und erfrischen an den urspriinglichen Quellen der lebendigen
Person. lhre wesentliche Bedingung ist das Insichsein. Die
passive Einsamkeit, die wider uns iiber uns kommt, erschreckt
die Seele, weil sie dieselbe dem Nichts gegeniiberstellt. Die
aktive Einsamkeit aber, die wir uns selber auferlegen, stellt die
Seele vor das Sein. Das Insichsein verlangt Hinuntersteigen in
die eigne Seele, Fahndung nach unserm eignen wahren Sein,
oder, wie der zutreffende religiose Ausdruck lautet: Gewissens-
forschung. Das Insichsein zerfillt in zwei Momente. Im ersten
uberblicken wir unsre gegenwirtige und vergangene Person;
es ist der Moment der Objektivitit, da wir uns selbst, unser
eignes Leben als etwas betrachten, das bereits in der Welt als
eine objektive Realitit existiert. Aber diese Objektivitiat ist sehr
besondrer, ja einziger Art: sozusagen eine interne Objektivitit,
die jedem ausser mir unzugianglich bleibt. Im zweiten Moment
stellen wir diese unsre objektive Personlichkeit der vorgenom-
menen gegeniiber, der Person, die wir haben sein wollen und
noch sein mochten. Die zwei Momente verlaufen nicht durchaus
nach-, sondern eher nebeneinander. Der Insichseiende zieht die
Bilanz seines gelebten Lebens und stellt zugleich abermals, zum
tausendsten mal, das Programm seines kiinftigen Lebens auf.
Deshalb schépfen wir in der Einsamkeit sozusagen neue Lebens-
krafte, weil wir die Illusion erneuern im selben Augenblick, da
wir melancholisch feststellen, worin wir gescheitert sind. Diese
Gegeniiberstellung von gelebtem und geplantem Leben verschafft
uns die absolute Gegenwart unserer authentischen Person. Da-
rum sagte ich, die Einsamkeit sei die vollkommenste Form des
privaten Lebens. Das Insichsein des Einsamen entzieht ihn vél-

35



lig den allgemeinen sozialen Meinungen und Realititen, um ihn
seinem reinen Ich zu iiberantworten.

Die eigentliche Titigkeit des Einsamen ist also Beichte. In
der Einsamkeit entdecken wir, was wir sind und wer wir sind,
indem wir das, was wir getan, mit dem vergleichen, was wir
wollten und noch wollen. Die Nichtentsprechung zwischen dem
geplanten und gelebten Leben stellt die Siinde dar. Die Siinde,
das ist der Verrat, den wir an unserm eignen wahren Ich be-
gehen! Aber um ein Bewusstsein der Siinde zu erlangen, ist
notig, dass wir uns klar iiber uns werden, und zwar in dop-
pelter Beziehung: dariiber, was wir jetzt sind und dariiber, was
wir sein mochten. Diesen Dienst leistet aber das Insichsein in
der FEinsamkeit. Die Aeusserungsform, sozusagen die Praxis
der Einsamkeit besteht in nichts anderem als diesem Zu-sich-
selber-sagen was man ist und was man sein mochte: in der
Beichte. Nun begreift man klar den Unterschied von Vertrauen,
Hingabe und Beichte als den drei Aeusserungen der Freund-
schaft, der Liebe und der Einsamkeit. Alle drei beruhen in einer
Offenbarung der Seele: im Vertrauen des Freundes zum Freunde,
um Stiitze und Hilfe zu erlangen in der Verrichtung des Lebens;
in der Hingabe des Liebenden an den Geliebten, um aus den
Leben beider ein einziges zu machen; und in der Beichte der
Einsamen vor sich selber, um sein Leben der Rettung zuzu-
steuern.

Denn in der Tat, das eigentliche Ziel der Einsamkeit ist Ret-
tung. Der Begriff der Rettung schliesst ohne Zweifel die Idee
einer Gefahr mit nachfolgender Ueberwindung derselben in sich.
Sich retten heisst also sich vor etwas retten. Wovor? Hier
stossen wir auf tiefsinnige und weitschichtige Probleme, auf
die wir nur in Andeutungen eingehen kénnen. Unser menschli-
ches Leben unterscheidet sich grundsitzlich von dem des Tieres,
indem der Mensch des Menschen Leben macht, das tierische
Leben aber ein Werk der Natur ist. Der Mensch lebt im vollen
Sinn des Wortes; er ist Herr, besser gesagt Autor seines eige-
nen Geschicks; er ist frei. Das Leben des Tieres dagegen ist
wesentlich passiv, stellt das Resultat natiirlicher Gegebenheiten
dar. Man konnte auch sagen: der Mensch lebt, das Tier wird
gelebt. Ebenso, ja noch besser, konnte man sagen: das Tier ist
Natur, der Mensch ist Kultur. Die Rettung aber ist nichts an-

36



deres als die Ueberwindung der Natur in und um uns. Die Ge-
fahr, deren Idee im Begriff der Rettung eingeschlossen ist, die
Gefahr, aus der uns die Rettung rettet, ist die Gefahr, ,Na-
tur zu sein”. Der Mensch rettet sich davor, Natur, Sache zu
sein, indem er sich als Person konstituiert, d. h. aus sich heraus
sein Sein und Wesen holt, statt wie das Tier einen natiirlichen
generellen Typus darzustellen. Diese Anstrengung, iiber und
vermbge der Natur ein originales, hoheres, auf die Natur nicht
mehr zuriickfithrbares neues Wesen zu gestalten, nennen wir
Kultur. Es gibt aber zwei Arten der menschlichen Rettung:
eine tiefere und eine hohere. Die erste besteht in einer Gruppen-
handlung von Menschen, die zusammen leben, um sich zu retten,
d. h. um nicht Natur zu werden, um sich eine eigne Lebens-
form, eine Kultur zu schaffen. Diese erste Art der Rettung stellt
fiir jeden von uns eine unentbehrliche Grundlage dar: auf ihr
treten wir in die Welt des Menschlichen ein, sind wir Menschen,
d. h. etwas mehr als reine Natur. Was wir Erziehung nennen,
besteht in der Eingliederung unserer Individualitit in Art und
Weise einer Zeit und eines Ortes der Geschichte. Aber ausser die-
ses Beitritts zur Kultur unsrer Zeit und unsres Ortes; ausser die-
ser ersten Rettung, welche uns einfiihrt in die neue Dimension
des Menschlichen, des Nicht-Natiirlichen, besteht eine zweite
und hohere, unsere individuellste und eigenste Rettung. In der
Tat kommt die Kollektiv-Kultur, in der wir leben, wie eine
zweite Natur zustande. Sie bedeutet ohne Zweifel Rettung,
Ueberwindung der Natur. Aber das geschah nicht ohne Kraft-
verlust, nicht ohne Verwandlung in eine Massensache. Da muss
sich dann die zweite, authentische und hochste Rettung einstel-
len. Das Wort Mensch enthidlt unendlich vielfachen Sinn. Jede
Epoche und jeder Ort verwirklichen, mehr oder weniger voll-
kommen, eine der Mdoglichkeiten. Aber sie verwirklichen sie ty-
pisch und generell. Jedes mittlere Individuum reprisentiert den
menschlichen Typus, den eine Zeit und ein Ort vorziehen. Aber
innerhalb dieser historischen Bestimmtheit des Menschen einer
Zeit und eines Ortes, woran notwendigerweise Jeder Anteil hat,
bestehen noch unendlich viele Moglichkeiten originaler Varie-
tit. Jedes Individuum verwirklicht eine solche mehr oder we-
niger vollkommen. Und die individuelle Rettung besteht gerade-
zu darin: dass Einer die Linie finde seines authentischen Ge-

37



schicks, dass Einer radikal er sei, dass Einer den Ruf seines In-
neren verstehe und befolge, und alles dies auf der Plattform der
Kultur, in der er aufwachst.

Rettung finden wir vor allem in der Einsamkeit, deren Bedin-
gung das Insichsein, deren Praxis die Beichte ist. Die aktive
Einsamkeit, die wir aufsuchen, um uns zu retten, um zu sein, wer
wir in Wahrheit sind, versetzt uns unmittelbar in die Gegenwart
unserer Person. In der Einsamkeit gipfelt die Form des Lebens,
die wir die private nannten; denn in ihr verschwindet alle Natur,
alles Statische, Mechanische, samt jener Pseudo-Natur des So-
zialen und Kollektiven, auf dass wir uns entdecken als was wir
letztlich sind: reine Kraft des Seins, reine schopferische Ti-
tigkeit, reine Freiheit.

Einbruch der Oeffentlichkeit in das Privatleben.

Zwischen den beiden Polen der vollkommenen Oeffentlich-
keit und der vollkommenen Einsamkeit oszilliert, wie wir ge-
sehen haben, unser Leben. Dergestalt, dass man sehr wohl ein
Individuum, eine Epoche bestimmen, schildern konnte nach dem
Verhiltnis, in welchem sie 6ffentliches und privates Leben mi-
schen. Es gibt Leute, die beinahe véllig in der Oeffentlichkeit
leben; sie besitzen beinahe keine eigene Personlichkeit; sie
nihren sich von Gemeinpliatzen bis in die Einsamkeit — die sie
folgerichtig fliehen. Andre Menschen hinwiederum verbergen
sorglich ihr Innerstes, es nur mitteilend ihren seltnen Freunden,
dem Geliebten, sich selber in einsamer Beichte. Das Nimliche
ereignet sich in der Geschichte. Es gibt Epochen, in denen das
private Leben vorwiegt oder wenigstens sich deutlich kundgibt.
Andre Epochen dagegen kennen einen wahren Einbruch des
offentlichen in das private Leben, dem in seiner Geschwichtheit
nur -noch ein paar irmlich verborgene Beziehungen verbleiben.
Unsere Zeit stellt eine der Epochen dar, da Oeffentlichkeit, All-
gemeinheit, Masse sich in jedes Leben einmischen und beinahe
oder vollig jede private Lebensform ausmerzen. Es wire inter-
essant, dieses Vordringen, diesen Einbruch der Oeffentlichkeit
in die privaten Beziehungen zu studieren. Welche Wirkungen iibt
die wachsende Veréffentlichung auf die Formen des privaten
Lebens aus? Ich wage in aller Kiirze einige Betrachtungen iiber
dieses anziehende Thema.

38



Die Wirkungen der Oeffentlichkeit auf das Privatleben teilen
sich, scheint mir, in zwei Gruppen. Es gibt private Beziehungen,
die ihrem Wesen nach nur privat sein konnen: die werden
durch die einbrechende Oeffentlichkeit gefdlscht. Andere pri-
vate Beziehungen konnen tatsiachlich, miissen aber ihrem Wesen
nach keine solchen sein: die werden durch die einbrechende Oef-
fentlichkeit annulliert. Privatbeziehungen, die nichts anderes
als solche sein konnen, da in ihnen die volle authentische Per-
sonlichkeit auftreten muss, sind Freundschaft, Liebe, Einsam-
keit. Diese kann die Oeffentlichkeit weder entkraften noch ver-
nichten, aber dafiir filschen. Diese Beziehungen bestehen dann
zwar weiter, aber nur gefilscht, illegal, angefressen von einem
innersten Betrug. Andere Privatbeziehungen, in denen aber die
Personlichkeit nicht notwendigerweise eine Rolle spielt, ver-
lieren beim Einbruch der Oeffentlichkeit ihren persénlichen
Charakter und werden zu einem einfachen Gffentlichen Verkehr.
Sehr interessant wire die genaue Untersuchung einstmals pri-
vater Lebensformen, die unter dem Gewicht nachmaliger Oeffent-
lichkeit den privaten mit dem o6ffentlichen Charakter vertausch-
ten. Mit dusserster Kiirze nennen wir ein paar besonders notos
rische Fille. Die vollkommene Mechanisierung der Industric
hat unsere Gebrauchsgegenstinde typisiert: Kleider, Mdobel,
Wandschmuck, Biicher, die alle der besondern Gestaltung ent-
kleidet, uns nur noch in der Form des allgemeinen Schemas
vertraut sind. Dadurch wurde unweigerlich auch der indivi-
duelle Geschmack typisiert. Dem Einheitsgegenstand entspricht
die Einheitsperson, die ihn gebraucht. In diesen Fillen drang
die Oeffentlichkeit in den Privatbezirk ein, den sie sprengte, in-
dem sie an die Herdstelle den Marktplatz setzte. Aber es gibt
andre Fille, wo die Oeffentlichkeit sich umgekehrt auswirkt, in-
dem sie das Private aus seinem Verhau heraus auf den Markt-
platz schleift. Das begegnete der Kunst und dem sogenannten
gesellschaftlichen Leben. Das Museum ist ein beredtes Bei-
spiel von Verdoffentlichung. Eine Anzahl Gegenstinde, Kunst-
werke, Bilder, Statuen, die urspriinglich ihren Herrn, ihren Be-
sitzer und ihr Heim besassen, die ehemals die Atmosphire eines
Menschen ausmachten, werden jetzt den Blicken aller, d. h. nie-
mandes ausgesetzt, werden entpersonlicht und von ihrem authen-
tischen Leben losgelost. Die Kiinstler arbeiten schon nicht mehr

39



fiir einen Menschen, sondern fiir irgend Jemanden, und stellen
ihre Werke offentlich aus, damit sie irgend Jemand kaufe. Die
Musiker spielen ihre Partituren nicht mehr in der Intimitiit eines
Hauses oder eines Hofes, sondern in ungeheuren Silen, wo
die Masse ihren vulgidren, mediokren Ton angibt. Die gesell-
schaftlichen Veranstaltungen finden schon nicht mehr in den
Privathiusern statt, sondern im Palace, Tee-Room, Dancing und
Café. Ja man ist schon daran, das Symbol des Vorstellens preis-
zugeben, das nicht benétigt wird, wenn der junge Herr die
junge Dame zum Tanz auffordert. Eine ganze Menge Handlun-
gen und Beziehungen, die vorher zum Bereiche der Privat-
klausur gehorten, sind unter den freien Himmel der Oeffentlich-
keit verpflanzt worden und haben dergestalt aufgehort, Mani-
festationen des Privatlebens zu sein.

Drei weitere Beispiele mogen diese Verwandlung privater in
offentliche Beziehungen verdeutlichen. Das erste betrifft das
Verhiltnis von Meister und Arbeiter. Die wirtschaftliche und
soziale Entwicklung, die man als Kapitalismus zusammenfasst,
hat jene urspriingliche Bindung in einen lediglich gesetzlichen
Kontrakt, in eine ganz unpersonliche Beziehung verwandelt. Es
ist bezeichnend, dass dabei die alten Ausdriicke Meister, Hand-
werker, Lehrling und selbst Arbeiter durch den typisch 6ffentli-
chen des Proletariats abgelost wurden. Das zweite Beispiel, ein
besondrer Fall des vorigen, betrifft die hduslichen Beziehungen,
angefangen bei derjenigen zwischen Gesinde und Herrschaft
und geendigt bei derjenigen zwischen Eltern, Kindern und Ge-
schwistern. Diese Beziehungen haben in einigen Lindern be-
reits offentlichen Charakter angenommen, im unsern sind wir
auf dem Weg dazu. Ich glaube nicht, dass die Behauptung iiber-
trieben sei, der hiusliche Herd werde zusehends von der Oef-
fentlichkeit iiberflutet und das lebendig Persénliche in ihm durch
das Juristische verdringt. Das dritte Beispiel schliesslich, das
ich anfithren mochte, betrifft das Verhiltnis von Lehrer und
Schiiler. Diese Beziehung ist lingst oberflichlich, beruflich,
offentlich geworden. Lehrer und Schiiler kennen sich lingst
nicht mehr, wie es dem Privatleben zukommt. Die Schulen wur-
den gross und grosser, und mehr und mehr ward auch hier
durch den Wellenschlag der Menge weggeschwemmt, was per-
sonlich war, bis aus dem Zusammenleben reine Wissensvermitt-

40



wurde, ohne den geringsten Rest gegenseitiger seelischer Durch-
dringung — von seltenen Ausnahmen abgesehen, in denen die
die Beziehung die magistrale Note einzubiissen und in offene
Freundschaft iiberzugehen pflegt.

Freundschaft, Liebe, Einsamkeit, grundsitzlich private Lebens-
formen, konnen durch den Einbruch der Oeffentlichkeit nicht
ausgemerzt, dafiir aber in ihrem Eigentlichsten verfilscht wer-
den. Sie sehen zwar gleich aus wie bisher, aber den seelen-
haften Kern suchen wir nun umsonst in ihnen. Wir konnen
uns hier nicht verbreiten in der Analyse der Bastardformen der
Freundschaft, Liebe, Einsamkeit. Wir miissen uns begniigen
mit der Aufzihlung der Abweichungen, die in diesen Bastard-
formen Ziel, Bedingung, Praxis aufweisen. Das Ziel der Freund-
schaft, dic lebendigere Zusammenarbeit zweier Menschen, falscht
sich zu einem stillschweigenden Kontrakt; das Vertrauen ver-
wandelt sich in anspruchsvolle Erwartung; die Achtung entar-
tet zu schlecht verhiillter Schmeichelei: aus Freundschaft wird
,Politik”. Das Ziel der Liebe, die Verschmelzung zweier Leben
zu einem einzigen, filscht sich zu einem Schleier iiber begehr-
lichem Genuss; die Hingabe entartet in Zynismus und die Zu-
neigung in Laune: aus Liebe wird ,,Erotik”. Das Ziel der Ein-
samkeit, die Rettung, filscht sich in eitle Starrheit; die Beichte
entartet in Ablehnung und das Insichsein in Verlassenheit: aus
Einsamkeit wird ,,Vereinsamung”’.

Wir endigen. Zahlreich und wichtig sind die Folgerungen,
die sich aus unsrer raschen Uebersicht iiber das Privatleben er-
gaben, Folgerungen, die zu ziehen kiinftigen Arbeiten vorbehal-
ten bleiben mag. Hier zeigen wir nur noch den Irrtum an, den
die begehren, welche die Lebenskraft einer Kultur nach ihrem
aussern Anblick beurteilen. Der schopferische Quell der mensch-
lichen Kultur sprudelt im Innern des Individuums, in der Ein-
samkeit der Person, im Privatleben. Die o6ffentlichen Beziehun-
gen sind immer solche von Sachen und mit Sachen; sind Na-
tur oder beinahe Natur, d. h. etwas, das iiberwunden werden
muss bei Strafe der Erschopfung, die immer Niedergang bedeu-
tet. Vorherrschaft der Oeffentlichkeit, der Allgemeinheit, der
Masse bedeutet Hemmung und Verlangsamung der Rettung.
Klagen tliber ungleiche Masstibe und feurige Anrufungen der
Weltgerechtigkeit dndern nichts. Gerade die politische Betati-

41



gung, die den heutigen Menschen nahezu auffrisst, ist untriig-
liches Zeichen eines sehr gefihrlichen Zustandes der Gemiiter,
die alles Heil von aussen erwarten, statt entschlossen es per-
sonlich zu erkimpfen. Das Kollektive, Soziale, Politische, Alle
und Niemand, mit einem Wort die Oeffentlichkeit stellen nie ein
Ziel in sich fiir unsere Tiatigkeit dar, sondern nur Mittel und
Grundlage, worauf und wodurch das reale, d. h. individuelle
Leben sich aufbaut. Wenn die Menschen wieder miide werden,
extravertiert zu leben und wieder anfangen, das offentliche Le-
ben in den Dienst des privaten zu stellen, dann wird in Wahr-
heit ein neuer Abschnitt unserer Geschichte anheben.

Nach dem Original in Nr. 139 und 140 der Revista de Occidente.
Deutsch von Fritz Ernst.

42



	Lob der Selbsteinkehr

