
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 12

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
Der Katholizismus

und die schweizerische Demokratie
Richard Gutzwiller: Die Katholiken und die Schweiz. Vita Nova Verlag, Luzern 193S; 91 S.

Mag es für uns Schweizer noch so bitter sein, wir dürfen uns der Erkenntnis
nicht verschließen, daß es kaum je eine Zeit gegeben hat, deren vorherrschender
Geist unser Staatswesen dermaßen in seinem Tiefsten bedrohte und dessen tragende
Ideen m\t solcher Entschiedenheit ablehnte. Zwar ist nicht zu vergessen, daß der

Beteiligte die großen Linien des geschichtlichen Geschehens nur nebelhaft zu
erahnen vermag, daß die Gefahren den Zeitgenossen viel herzbeklemmender
überschatten als den unbeteiligt Rückschauenden: Dennoch kann man schon heute

ermessen, welch machtvolle Kräfte der Gegenwart zu den fundamentalen Wesenszügen

des Neuen Bundes der Eidgenossen, zu seiner föderalistischen, demokratischen

und übernationalen Struktur, in grundsätzlichem Gegensatz stehen. Der
faschistische Nationalismus, der aus der Not des Nachkriegs
aufgesprungen ist und nunmehr die Schweiz von drei Seiten umklammert, hat straff
zentralisierte und unerbittlich autoritäre Staatlichkeiten mit einheitlicher Sprache
und Kultur und übersteigertem Eigenbewußtsein geschaffen und in der Nachfolge
Machiavellis oder Chamberlains den Staat oder die Rasse in eine Sphäre fast
göttlicher Würde emporgehoben; die Ansätze zu einer Föderation der Staaten

als gleichberechtigter Bundesglieder, die die Grundidee der Schweizerischen

Eidgenossenschaft auf einer höhern Ebene verwirklichen würde, dagegen sind noch

zu schwach, um ein gleichwertiges Gegengewicht zu diesem nationalstaatlichen
Autarkismus bilden zu können. Die Gefahren, die sich für die Schweiz aus dessen

Sprengwirkung gegenüber einem übernationalen Staatswesen ergeben können, sind,
trotzdem sie sich weniger laut und sinnfällig als die militärische Bedrohung
unseres Vaterlandes während des Weltkrieges vordrängen, erfreulicherweise bereits
breiten Volksschichten bewußt geworden und haben einer entschlossenen Bewegung
der Abwehr und Selbstbesinnung gerufen. Diese geistige Landesverteidigung

wird sich jedoch nicht in der negativen Ausscheidung und Zurückweisung
unschweizerischer Einflüsse erschöpfen dürfen: Ihr vornehmstes Ziel wird sein, zu
einer positiven Synthese der vielgestaltigen und einander oft widerstrebenden

Strömungen unseres Landes zu gelangen, die bunten und reichen Geisteskräfte des

schweizerischen Spannungsfeldes fruchtbringend zusammenzufassen und das

Gemeinschweizerische dem Volksbewußtsein zum lebendigen Erlebnis zu machen.
Es ist deshalb von hoher Bedeutung, daß der Wille zu werktätiger Verständigung
über alle Schranken und Hindernisse hinweg sich neuerdings nicht nur auf
kulturellem und politischem, sondern auch auf kirchlich-konfessionellem
Gebiet kräftig regt.

Erst durch die Reformation entstand jener fast unheilbare Riß, der weit stärker
als andere Spaltungen in seelische Tiefenschichten drang, der das vorher
aufblühende Bundesleben lähmte und die Eidgenossen von den Kappelerkriegen bis

763



zum Sonderbundskrieg immer wieder in blutigen Waffengängen entzweite. Allerdings

darf nicht übersehen werden, daß der Eidgenossenschaft aus der Glaubens-
spaltung auch bedeutsame Vorteile erwuchsen. Nicht nur verlieh sie dem Bild
der schweizerischen Kultur die uns vertraute Vielfarbigkeit und Eigenartigkeit,
nicht nur erzwang sie den Rückzug der XIII Orte aus der gefahrvollen und
wirklichkeitswidrigen Grossmachtpolitik in die immer grundsätzlichere Neutralität: Da

die konfessionelle Scheidung der Eidgenossen räumlich nicht mit andern
Gegensätzlichkeiten — Deutsch und Welsch, Städte und Länder, Alpengebiete und

Mittelland — zusammenfiel, sondern diese naturgegebenen Fronten quer
durchschnitt, schuf sie neue tragfähige Verklammerungen und jenen gegenüber gewissermaßen

ein Gegengewicht und hob verschiedene Landschaften erst eigentlich vom
gleichsprachigen Nachbarland ab — wo gibt es anderswo reformierte Romanen
in kompakter Masse wie in der Waadt oder im Bergeil und Engadin? Hatte die

Glaubenstrennung in den früheren Jahrhunderten somit gewisse positive
Funktionen zu erfüllen, dürfte heute, da wirtschaftliche und soziale Gegensätze unser
Land entzweien und die geistigen Grundlagen der Schweiz in Frage gestellt werden,
da das konfessionelle Problem nicht mehr im Zentrum des politischen Kampfes
steht und das Christentum als solches offensichtlich in die Defensive gedrängt ist,
jedoch die Zeit gekommen sein, den religiösen Hader zwischen den eidgenössischen

Brüdern vollends zu überwinden und, ohne in einem fragwürdigen Inter-
konfessionalismus die dogmatischen Unterschiede zu verwischen, das gemeinsam

Schweizerische und das gemeinsam Christliche in den Dienst des

gemeinsamen Vaterlandes zu stellen.
Es ist deshalb kaum ein Zufall, wenn neuerdings verschiedene repräsentative

Vertreter des schweizerischen Katholizismus die Stimme erhoben

haben, um für den konfessionellen Frieden und die Zusammenarbeit
der Kirchen einzutreten. Vor wenigen Jahren ist Monseigneur Bessons «Après

quatre cents ans» erschienen, ein Buch, das in seiner religiösen Innigkeit und
Heimatliebe ans Herz greift. In diesem fingierten Briefwechsel vor allem zwischen
dem katholischen Abbé Favre und dem reformierten Pasteur Curchod werden

zwar die dogmatischen Glaubenspositionen unerbittlich gewahrt, aber Wege zu

gegenseitigem Verstehen und fruchtbarem Zusammenwirken auf gemeinchristlicher
Grundlage gesucht.

Dem Welschschweizer hat sich nun ein deutschweizerischer Katholik zur Seite

gestellt: Gutzwillers jüngst veröffentlichte Schrift, die, durch geistige Sauberkeit

und Ehrlichkeit ausgezeichnet, die Einstellung breiterer katholischer Kreise

widerspiegeln und, mit kirchlicher Erlaubnis gedruckt, in gewissem Maße

programmatischen Charakter besitzen dürfte, vertritt dieselben Grundforderungen.
Der ehrliche Wille des bekannten katholischen Studentenberaters Zürichs, in —-

unter Vorbehalt der Aufhebung der konfessionellen Ausnahmebestimmungen der

Bundesverfassung — rückhaltloser Anerkennung des schweizerischen Staates und

der militärischen Landesverteidigung den reformierten Miteidgenossen die Hand

zu gemeinsamer Arbeit in und am Vaterland zu reichen, leuchtet in seiner

Abhandlung verschiedentlich auf und sollte die Gegenseite mit freudig zustimmender

Genugtuung erfüllen. Völlig zurücktreten müssen demgegenüber gewisse Schiefheiten

und Einseitigkeiten in der Deutung der Schweizergeschichte und in der

Charakterisierung anderer weltanschaulicher Typen, muß auch der Umstand, daß

764



sein mit dialektischer Schärfe in gerafften Formulierungen errichtetes
Geistesgebäude auf teilweise recht anfechtbaren Axiomen ruht und in eine etwas dünne
und wirklichkeitsferne Luft aufragt.

Vom Allgemeinen zum Besonderen, vom Abstrakten zum Konkreten vorschreitend,

nähert sich Gutzwiller in logischer Stufenfolge seinem eigentlichen Anliegen,
der sichtenden Klärung der Position des Katholizismus zur heutigen
schweizerischen Demokratie und zu den bedeutsamsten, in ihr politisch
wirksamen Weltanschauungen, und verleiht dadurch seiner Beantwortung der Frage das

Gewicht einer aus allgemeinen katholischen Grundsätzen abgeleiteten Entscheidung.

Auf diesem Wege, der in zielbewußter Geradlinigkeit weite Geistesräume

durchmißt, bietet sich ihm Gelegenheit, in knappen Zügen die auf Aristoteles und
Thomas von Aquin aufbauende katholische Gesellschaftslehre zu
umreißen, die in ihrer Geschlossenheit das fortbildende Denken von Jahrtausenden
erkennen läßt und selbst Kreise, welche dem Konfessionell-Kirchlichen fernerstehen,

beeindrucken muß. Wenn Gutzwiller sich in diesem Zusammenhang auch

— im Gegensatz zu den theoretischen und politischen Ansprüchen eines Innozenz

III. oder eines Bonifaz VIII. — bereit erklärt, den Staat neben der Kirche
als zweite, völlig gleichberechtigte «soeietas perfecta» mit «sufficientia vitae» auf
dem temporalen Gebiet anzuerkennen, so kann doch nicht übersehen werden, daß

— von der logischen Fragwürdigkeit einer Konsouveränität zweier höchster
Instanzen ganz abgesehen — die Kirche wegen ihrer direkten Legitimation von Gott
her und ihrer höchsten Zuständigkeit in spiritualen Fragen von einem überzeugten
Katholiken trotzdem als die virtuell übergeordnete Macht empfunden werden muß

und infolge der von Gutzwiller selbst geleugneten, jedenfalls nicht vollkommenen

«Eigengesetzlichkeit der Kultursachgebiete» tatsächlich auch reichlich Gelegenheit

zu Übergriffen in die staatliche Hoheitssphäre finden kann.

Von noch vitalerem Interesse als Gutzwillers allgemeine Erörterungen über
das Verhältnis von Staat und Kirche werden für uns Schweizer seine Ausführungen
über unsere Demokratie sein. Wir versagen es uns, hier näher auf sie

einzutreten, da seine Stellungnahme bereits verschiedentlich in der politischen und
konfessionellen Presse gebührend gewürdigt und, wie zu erwarten war, auch kritisiert
worden ist und da wir uns zur Hoffnung berechtigt glauben, daß ein Großteil
der konfessionell und politisch Bewegten selbst zu dieser wenig umfänglichen, aber

um so stärker befrachteten Schrift greifen werden, um sich durch eigene Lektüre

ein selbständiges Urteil zu bilden. Nur zwei Punkte seien in Kürze noch

angetönt.

Gutzwiller bezeichnet als die drei grundlegenden Wesenselemente des

schweizerischen Staatsgefiige seine föderalistische Struktur, die freiheitliche
Grundgesinnung seiner Angehörigen und den den Bund tragenden christlichen
Glauben. Die Bedeutung des Christentums für die Eidgenossenschaft verfolgt
er in großen Schritten durch ihre ganze geschichtliche Entwicklung bis zur Gegenwart.

In diesem Zusammenhang stellt Gutzwiller als Beweis für die besonders

intensive katholische Christlichkeit der alten Eidgenossen eine Reihe von
feierlichen Ingressen, ethisch-religiösen Eidessicherungen und andern verwandten
Formulierungen der spätmittelalterlichen Bundesverträge, Verfassungen und
chronikalischen Berichte zusammen. Obgleich wir hier mit ihm nicht rechten möchten,
glauben wir doch feststellen zu müssen, daß derartige Formeln nicht nur der eid-

765



genössischen Urkundensprache eignen, sondern ebenso in andern abendländischen

Regionen als Ausdruck der das Mittelalter allgemein kennzeichnenden religiös-
transzendentalen Grundstimmung auftreten, daß beispielsweise die der Sache nach

genannte «pax Dei» südfranzösischen Ursprungs ist und von den Eidgenossen im
Rahmen der allgemeinen Gottesfriedensbewegung übernommen wurde. Da aber
die heutige Schweiz auf Grund ihrer föderalistisch-kommunalen Staatsidee in
gewissem Maße immer noch als ein in die Moderne hineinragender Rest Mittelalter
gelten muß und dieser unter dem Primat des Religiösen stehenden Epoche weit
blutvoller als die durch andere Weltanschauungen geprägten Staatstypen verbunden

ist, können wir den Satz, mit dem Gutzwiller seine Darlegungen beschließt —
«die schweizerische Eidgenossenschaft wird christlich sein, oder sie wird nicht
mehr die Eid-Genossenschaft sein», — mit Überzeugung unterschreiben.

Ferner wird die Wahrnehmung, mit welch urteilssicherer Festigkeit Gutzwiller
den Trennungsstrich zwischen dem Katholizismus und dem von völlig anders

gearteten geistigen Grundlagen ausgehenden F rontismus zieht, nicht wenige
mit Genugtuung erfüllen. Denn gerade im Hinblick auf die Anbiederungsversuche
dieser jungen politischen Bewegung und auf gewisse, bereits mit katholischen

Gruppen eingegangene Tatgemeinschaften ist es von nicht zu unterschätzender
Bedeutung, daß ein hervorragender schweizerischer Katholik mit aller wünschenswerten

Klarheit ausspricht, wie tiefe weltanschauliche Gegensätze die beiden

Geisteshaltungen und die durch sie dem Christentum gegebenen Deutungen trennen,
und daß auch vom Katholizismus die Gefahr erkannt wird, die ihm und der
schweizerischen Demokratie von dieser Seite her droht.

So kann denn auf Gutzwillers Schrift nicht nachdrücklich genug hingewiesen
werden. Sie ist nicht nur ein kraftvoller Ausdruck vaterländischer Gesinnung, ein

beherzigenswerter Ruf zu gemeineidgenössischem Zusammenstehen

gegen die Fährnisse unserer Zeit aus einem weltanschaulichen Lager,
das sich mit Recht als ein Erbe und Bewahrer bester schweizerischer Tradition
betrachten darf, sie ist — neben andern katholischen Kulturleistungen der
Nachkriegszeit — auch ein Zeichen dafür, daß der schweizerische Katholizismus neuerdings

zu geistiger Regsamkeit und schöpferischem Leben erwacht ist
und die fast lethargische Unbewegtheit, in die er nach der politischen Niederlage
im Sonderbundskrieg verfallen zu sein schien, überwunden hat. Hans Waser.

Die Festschrift für C. G. Jung
Die kulturelle Bedeutung der komplexen Psychologie. Julius Springer, Berlin 193 S, 62S S.

Eine Festschrift für einen Forscher soll nicht nur Zeugnis der Dankbarkeit
sein, sondern auch dem Leser die Frage beantworten: Was bedeutet die Lebensarbeit

des Gefeierten innerhalb seines Spezialgebiets und was leistet es darüber
hinaus für die Kultur unserer Zeit?

Diese Forderung erfüllt die schöne, umfangreiche Festschrift, die der
Psychologische Club letztes Jahr für C. G. Jung herausgab, der am 26. Juli seinen 60.

Geburtstag gefeiert hat. Wie der Titel «Die kulturelle Bedeutung der
komplexen Psychologie» anzeigt, enthält sie Beiträge, in denen die An-

766



Wendungsmöglichkeiten von Jungs psychologischen Hypothesen und Forschungsergebnissen

in der Religionsforschung, der Philosophie, Pädagogik, Soziologie,
Kunst, Literatur und für die geistige und seelische Problematik des einzelnen
modernen Menschen gezeigt werden. Mitgearbeitet haben sechsundzwanzig Autoren

aus verschiedenen Ländern und Berufen; nur sechs sind eigentliche Psychologen.
Wir müssen es uns hier versagen, die Beiträge auch nur aufzuzählen. Wir

beschränken uns darauf, Jungs wichtigste und fruchtbarste Hypothese, diejenige von
den Archetypen des kollektiven Unbewußten zu berühren.

Den Begriff des Archetypus hat Jung von Augustin übernommen. Er
bezeichnet damit «anschauliche Vorstellungen, symbolische Urbilder, über denen

sich der menschliche Geist aufbaut und differenziert hat «Diese Urbilder»,
führte er einmal aus, «sind schwer zu definieren, um nicht zu sagen vage. Jede zu

enge, intellektuelle Fassung beraubt sie ihres ursprünglichen Wesens. Es sind keine
wissenschaftlichen Begriffe, von denen Eindeutigkeit gefordert werden muß,
sondern höchst allgemeine Uranschauungen des primitiven Geistes, die nie

spezielle Inhalte bezeichnen, sondern um ihres Beziehungsreichtums bedeutsam
sind. Levy-Bruhl bezeichnet sie als ,représéntations collectives' und Hubert und
Mauß als Kategorien a priori der Phantasie.»

So wird in der Festschrift beispielsweise eine solche Kategorie der Phantasie

zur Erklärung der «Symbolik der Pyramiden» in Ägypten, China und Mexiko
herangezogen. Denn die diesen Bauten zugrunde liegende Vorstellung ist die
uralte Symbolik der magischen Quadrate oder Kreise, des Sonnenrades usw. als

Bild der Erleuchtung, wie aber auch des Umlaufes um ein Zentrum.
Als ganz anderes Beispiel beschreibt der amerikanische Schriftsteller

Leonard Bacon in seinem Aufsatz «Analytical Psychology and Poetry» den

Rhythmus in der Dichtung als Archetypus. Der abgemessene Rhythmus, welcher
die Substanz der Dichtkunst bildet, hat in sich selbst die Qualität eines Archetypus.

Und für die Schöpfung neuer Ausdrucksformen: «Das Neue muß vom
Ursprünglichen tingiert sein, und das Fremde zieht seine Kraft aus den alten
dunklen Verbindungen mit dem Vertrauten Der eine Dichter, Homer, singt
in den Hexametern des Ozeans, und ein anderer, Dryden, in den würdevollen,
gemessenen und präzisen Versen des englischen Augustäums im 17. Jahrhundert.
Hinter beiden ist, wenn man nur weit genug zurückgeht, der Kriegstanz. Hinter
jedem Gedicht ist ein Archetypus.»

Der Heidelberger Indologe Prof. Heinr. Zimmer schreibt in seiner sehr

schön übersetzten und interpretierten «Geschichte vom indischen König und dem

Leichnam» über die Märchengestalten als Archetypen, «... als drame intérieur
seelischer Schicksalsverstrickung hat Jung Märchen, Mythen und Träume ins Licht
theoretischer Erkenntnis und deutender Handhabung gezogen. Sie sind Zauberspiegel,

aus dem jeden, wenn er hineinblickt, sein eigenes Gesicht als Rätsel und
Antwort anblickt.»

Wenn eine bestimmte Situation eintritt, die über die gegebenen Möglichkeiten
bewußter Bedeutung und Erfahrung hinausgeht, so wird ein archetypisches Bild
zur Erfassung jener psychologischen Situation aktiviert. Von diesem Standpunkt
aus schildert Fräulein Toni Wolff, Zürich, die psychisch-funktionelle Wirkung
des Archetypus in ihrem Beitrag «Einführung in die Grundlagen der komplexen
Psychologie.» Der gründliche Aufsatz, in der Sprache nicht immer klar, läßt auch

767



die Gefahr erkennen, wie aus Jungs rein hypothetischem Strukturbild für die

Psyche leicht die feste Behauptung entstehen kann: so sieht die Seele aus, und

nicht anders. Sehr glückliche aphoristische Formulierungen findet die Verfasserin
für die besondere Problematik des modernen Protestanten.

Prof. Adolf Keller, Genf, schreibt in seinem Beitrag «Analytische
Psychologie und Religionsforschung»: Wenn Religion, allgemein gesprochen, auf der

Fähigkeit beruht, sich tief affizieren zu lassen von bewußtseinstranszendenten
Mächten, so ist eben diese Einwirkung das Wesentliche, nicht aber
die intellektuelle Gestaltung dieses Erleidens Die Wirklichkeit dieses

Affiziertwerdens ist früher als die Wahrheit ihrer bewussten Formulierungen a

posteriori. Jung hat dieser Wirklichkeit in der Psychologie wieder Raum
verschafft Die Tiefenpsychologie gibt der Theologie Tatsachen zu bedenken, die
sie nicht ohne Schaden übersehen darf. Wenn das Bewußtsein sich erweitert, dann

erweitert sich auch jenes heilige Temenos, in dem die Seele sich angesiedelt hat.
Die Kundgebungen des kollektiven Unbewußten durch die Archetypen zeigen uns

gleichsam die Religion im status nascendi, so daß man an ihnen geradezu jene
allgemeine Theologia naturalis studieren kann, die sich durch alle Religionen
ausgebreitet hat. Wie käme es sonst, daß z. B. das Motiv des Jonas im Fisch und
seiner merkwürdigen Befreiung in mehr als achtzig Stämmen und mythologischen
Gruppen bekannt geworden ist?»

Prof. Levy-Bruhl, Paris, schildert archetypische Vorstellungen in seinen

«Remarques sur l'Initiation des Medicin-Men». In fesselnder Darlegung sind die

Archetypen für das «Selbst» und dessen Gegensätze im Menschen beschrieben.
Eine akademische, gelehrte Haltung ist in der Festschrift zumeist vermieden

worden, wozu auch die Mitarbeit verschiedener Frauen beiträgt. Die unmittelbare

psychische Erfahrung archetypischer Bilder schildert Linda Fierz in
ihrem geistreichen Beitrag: «Frauen als Weckerinnen seelischen Lebens», Er
beginnt mit der Feststellung: «Der Einfluß, welcher auf irgendeinem Lebensgebiet
von Frauen ausgeht, ist nur schwer zu erfassen, wenn man sich nicht mit der
Oberfläche begnügen will. Heute, wie zu Evas Zeiten, sind die Frauen wahre
Künstlerinnen im Camouflieren ihrer Geschütze; denn sie durchschauen nur selten

ihr eigenes Spiel und spielen es um so vollkommener, je weniger sie wissen, was

sie tun immer bleibt etwas unerklärt, und gerade dieses Unerklärte wirkt
entscheidend. Will man daher von Frauen sprechen, so ist vielleicht der Umweg der

direkteste Weg, weil er der weibliche Weg ist. Für die Frauen war im Anfang
nicht das Wort, sondern das Bild ; daher soll hier an erster Stelle eine Legende
stehen.» In dem nun folgenden köstlichen Schöpfungsmythos der Hopi-Indianer,
wo die seelische Unruhe der Frauen die Männer zwingt, aus dem Höhlenleben

tief im Erdinnern in immer höhere Welten aufzusteigen, erscheint gleichsam wieder

das alte Bild des Weiblichen als Anstifterin, das schweigend dem Manne aus

dem Maul der Schlange die Frucht vom Baume der Erkenntnis reicht.
Den Schlußteil der Festschrift bilden Schilderungen und Charakteristiken der

Persönlichkeit Jungs, von denen die reizvollen Erinnerungen von Dr. Albert Oeri

besonders erwähnt seien.

Steigt im letzten Teil der Ton auch bisweilen ins Überschwängliche, so tut das

dem Buche keinen Abbruch, gilt es doch nicht nur einen Forscher zu ehren,
sondern auch einem großen Arzt und vielseitigen Helfer den Dank auszusprechen.

H. Baumann.

768


	Kleine Rundschau

