
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 12

Artikel: Magus Obereit : 1725-1798

Autor: Milch, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Magus ©bereit
1785 — 1798

von Werner Milch

Hamann hat einmal einem Schweizer, dem «Kraftgenie» Chri¬

stoph Kaufmann seinen Ehrentitel «Magus» geliehen. Das

hohe Lob war unverdient, Kaufmanns Elan erlahmte, man hatte
ihn zu früh gelobt, er konnte nicht halten, was die Freunde von
ihm erwarteten. Ein Schweizer Landsmann tat den ersten Schritt,
um die Legende zu zerstören, die sich um den «Apostel des Sturms
und des Dranges» gebildet hatte; Johann Georg Zimmermann gab

in seinen scharfen Angriffen auf Kaufmann den Ton an, der bald

vielstimmig aufgenommen wurde, bis Kaufmann nach allen Regeln
der Parforcejagd waidwund gehetzt war. Bei Obereit gelang es

Zimmermann nicht. Ein ganzes Kapitel seines Buches über die Einsamkeit

benutzte er dazu, den «Schweizer Magus» in den Augen der
Welt lächerlich zu machen, aber die unbestechlichsten Richter des

deutschen Geisteslebens, Goethe und die Seinen, die Zimmermann
beim Brandmarken Kaufmanns willig gehorcht hatten, versagten
ihm die Gefolgschaft, als Obereit der Lächerlichkeit preisgegeben
werden sollte: Goethe gab ihm den Ehrentitel, den Hamann dem

jungen Kaufmann zusprechen wollte: Magus.
Man hat Ohereit lange verkannt. Die Germanisten nennen seinen

Namen als den des Entdeckers der «Hohenemser Nibelungenhandschrift;

noch Koschs «Literaturlexikon» vom Jahre 1930 begnügt
sich mit diesem Hinweis, ohne auch nur eines der vielen Bücher des

Schweizers zu erwähnen. Die früheren Biographen folgen allzu
unkritisch den gehässigen Auslassungen des Gegners, ihnen
ist Obereit ein Quacksalber, eine klägliche Erscheinung, einer
der vielen Wundermänner wie «Cagliostro, Mesmer, Gaßner und der

Leipziger Kaffeewirt Schröpfer». Selbst die jüngsten Historiker der
Schweizer Literatur kümmern sich kaum um Obereit: Gerechtigkeit
ist ihm erstmals durch Wernle (im dritten Bande des Buches über
schweizerischen Protestantismus) widerfahren. Die Zeit ist reif für
eine Revision,1 sowohl des Prozesses Zimmermann contra Obereit
wie auch des Gesamtbildes des Lindauer Chirurgen.

1 Der Verfasser darf auf seine Studie über Obereit und Zimmermann
verweisen, die im Rahmen der Reihe «Die Schweiz im deutschen Geistesleben» im
Verlage Huber & Co. in Frauenfeld erscheinen wird.

756



Wir wissen immer noch zu wenig vom 18. Jahrhundert. Erst
bei der Betrachtung der Kleineren zeigt sich die verwirrende
Fülle der Bedeutungen der Worte «Aufklärung» und «Überwindung
der Aufklärung». Zimmermann, der Prototyp eines Aufklärers, wie
wir das Wort heute verstehen, kennt kein ärgeres Schimpfwort, weil
in seinem Sprachgebrauch «aufgeklärt» gleichbedeutend ist mit
«erleuchtet». Und Jacob Hermann Obereit war ein «Erleuchteter».

Nun verknüpft sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
der Gedanke der Erleuchtung, des Wissens um religiöse «Geheimnisse»,

unauflöslich mit dem Gedanken der Gemeinschaft. Gewiß
erhebt sich für jeden, der im Besitz eines Geheimnisses ist, die
Frage, wie er sein Wissen überliefern könne, aber was im 17.
Jahrhundert noch ein Problem der Sprache war, als Jacob Böhmes
Jünger darum rangen, Erleuchtungen stammelnd in Worte zu fassen,
war jetzt zu organisationsfreudiger Vereinsspielerei erniedrigt: je
geringer das Geheimnis, desto bombastischer der gesellschaftliche
Betrieb, die Phrase, die die Sache vernebelte. So erklärt sich die
Sucht, aus jedem Gegner reinrationalistischer Systeme den Begründer
eines neuen Geheimordens machen zu wollen. Die Worte Geheimnis
und Orden waren nun einmal untrennbar verknüpft. Auch Obereit
ist dem Schicksal nicht entgangen, als Ordensgründer verketzert zu
werden. Er bezeichnete sein Denkgebäude als «Centraiismus» und
sofort erschienen die Angriffe gegen ihn als Abwehr wider den Orden
der Centralisten.

Obereits Eltern — der Vater war von Beruf Buchhalter in Lyon,
in Arbon, schließlich in Lindau — gehörten erleuchteten Zirkeln
an. Mit Marsay war der alte Obereit befreundet, er zählte sich auch
zu den Jüngern der Guyon. Häretisch gestimmte Schriftstellerei
hatte ihn in heftige Zwistigkeiten mit den kirchlichen Behörden
gebracht. So förderte er die religiösen Neigungen des Sohnes —
Jacob Hermann Obereit wurde am 2. Dezember 1725 zu Arbon
geboren — wie er sich dem Wunsche seines Ältesten, Theologie zu
studieren, kräftig widersetzte. Auf die natürlichste Art wurde also
Jacob Hermann Obereit in die Zirkel der Erweckten und in die
Stimmung der heterodoxen Glaubensströmungen hineingeführt. Er
erfüllte den Wunsch seines Vaters und wurde Wundarzt. Nach
drei Jahren der Lehrzeit, die er gleichzeitig zu eifrigem
Sprachstudium benutzte, wurde er 1743 losgesprochen, ging auf die
Wanderschaft und versuchte, sich als chirurgischer Praktikus einen Er-

757



werb zu schaffen. Die Überfüllung des Berufs und die geringe
Verdienstmöglichkeit für einen unstudierten Chirurgen veranlaßten ihn

zur Bitte um ein Studienstipendium; auf Kosten des Magistrats von
Lindau ging er für drei Jahre nach Berlin und hörte Medizin, mit
größerer Leidenschaft jedoch Chemie (bei Pott). Hier gründete sich

die für seinen äußeren Lebensablauf verhängnisvolle Liebe zum
Experiment, die ihn später sein schmales Einkommen in alchimistischen

Versuchen vergeuden ließ. Hier zeigte sich aber auch als

Reaktion zu der von Jugend auf geübten religiösen Haltung die

weltfrohe Stimmung des jungen Studenten, die ihn zu den schönen
Wissenschaften trieb: er dichtete im Geiste Bodmers und Klop-
stocks und teilte dem Schweizer Meister seine Absicht mit, eine

Fortsetzung des Messias «bis zur Allzurechtbringung aller Dinge»
zu schreiben. Er wurde nach Lindau zurückgerufen, ehe er einen
akademischen Grad erworben hatte und übernahm in der Heimat
den Posten eines Spitalchirurgen und Hebammenmeisters. Schwierigkeiten

mit Kollegen und Badern hatte er nicht, dagegen erfüllten
Kämpfe mit den Hebammen von Lindau, diesem «unbändigsten
unter allem Geschlecht der bösen Weiber» seine Tage. In diese

Jahre gehören Obereits frühe literarische und archivalische Arbeiten.
Über die ersten ist so gut wie nichts bekannt, nur Zimmermanns

gehässiger Bericht erzählt von einem Aufenthalt, den Sulzer, La-

vater und Füßli auf einer Reise in Lindau nahmen, «da erschien

Magister Obereit augenblicklich im Posthause, mit einer erschrecklichen

Menge von Manuskripten in allen seinen Taschen. Viele Stunden

nacheinander, unterhielt Magister Obereit die Männer, mit seiner
philosophischen, mystischen, patristischen, theologischen,
physischen, mathematischen, lateinischen, griechischen, medizinischen,
chymischen und alchymischen Vielwisserei; und, nach seiner
sündhaften Gewohnheit, zog er immer ein Manuskript nach dem andern

aus der Tasche, und las es vor. Lavater war bedrückt, und seufzte.
Füßli fluchte. Sulzer kam aus aller Fassung. Magister Obereit wußte

von nichts, und las immer keck und tapfer von der Faust weg.
Sulzer, der mittlerweile eingeschlafen war, und beym Aufwachen
hörte, daß Magister Obereit noch las, ergrimmte, und hieß den
redseligen Magister nach Hause gehen. Obereit trat ab, und sie dankten
alle Gott!» Wie weit sich in diesen frühen Werken Obereits das

religiöse Gedankengut mit dichterischen Formen verband, ist nicht
bekannt, die späteren theoretischen Schriften wählen noch gern eine

758



dialogisch-erzählende Form als Einkleidung. Klarer sehen wir
Obereits archivalische Neigungen: er durchstöberte die Bibliotheken
und Archive der Heimat und beschrieb dann Bodmer in langen
Briefen seine Funde. Hierbei glückte ihm die Entdeckung der Hohen-

emser Nibelungenhandschriften, die er Bodmer in die Hände spielte
— der hielt es nicht für notwendig, den Finder in seiner Ausgabe
überhaupt nur zu nennen, und erst Ende des 19. Jahrhunderts wurde
mit dem Briefwechsel der wahre Entdecker des Nibelungenliedes
bekannt. Aus der sechsundzwanzigjährigen Lindauer Chirurgenzeit
Obereits sind nur wenige Daten nachzutragen. 1763 wurde er auf
Grund chemischer Untersuchungen zum Mitglied der Münchner
Akademie der Wissenschaften ernannt, sechs Jahre später
verschaffte ihm sein Freund Wieland, damals Kanzler der Reichsstadt
Biberach den philosophischen Doktortitel, der den durch den

Niedergang seiner Praxis schwer bedrängten und bedrückten Obereit
aufrichtig erfreute und der ihm im späteren Kampf mit dem
titelsüchtigen Zimmermann zweifellos nützlich war. 1776 heiratete
Obereit seine Empyraea, der er später im neunten Bande von
Moritzens «Magazin zur Erfahrungsseelenkunde» ein Denkmal setzte.
Die überspannte Erotik Obereits gab wiederum Zimmermann treffliche

Gelegenheit zum Spott über den Philosophen und das arme
Handwerkerstöchterchen mit ihren medialen Fähigkeiten. Weil der
Schwiegervater nicht in die Trauung willigte — so behauptet
Zimmermann — floh Obereit mit seiner Psyche in die Schweiz und ließ
sich in Winterthur trauen, wo die junge Frau nach achtwöchentlicher

Ehe starb. Obereit führte in der Folge ein unruhiges Leben,
machte mannigfache Versuche, als philosophischer Redner einen
Lebenserwerb zu finden und landete schließlich bei seinem Bruder
Ludwig in Dresden. In Leipzig, wohin er sich dann wandte, ging
ihm bereits der Ruf eines Propheten voran. In Weimar — hier war
er vier Wochen Gast in Wielands Hause — galt er allgemein als «der
Magus». Von hier ging Obereit nach Hannover zu Zimmermann,
der die Offenheit seines Gastes weidlich für die spätere Polemik
nützte, dann kehrte er zurück nach Leipzig, blieb bei Freunden in
der Lausitz, war wieder ein halbes Jahr in Weimar, siedelte nach
Jena über, wurde, als die äußere Not ihn allzu sehr bedrängte und
die Freunde nicht mehr helfen konnten, Kabinettsphilosoph am
herzoglichen Hofe von Meiningen und starb bedrückt und in
kärglichen Verhältnissen als Freund Fichtes am 2. Februar 1798 in Jena.

759



Obereits Schriften blieben weithin unbeachtet, bis er mit einem

Angriff auf Zimmermann mit einem Schlage berühmt wurde. Der

Schweizer Arzt aus Brugg, der als hannöverscher Leibarzt zu Ruhm
und Ehren gekommen war, ließ seinem Jugendwerk «Betrachtungen
über die Einsamkeit» im Jahre 1773 ein zweites Schriftchen
nachfolgen «Von der Einsamkeit», eine Arbeit, die streng genommen
den Trieb zur Geselligkeit als dem Menschen eingeboren und
somit jeden Drang zur Einsamkeit als eine psychische Störung
betrachtet. So nimmt es nicht wunder, daß Einsiedler, Anachoreten,
Heilige und Menschenfeinde aller Art mit wenig liebenswürdigen
Beiworten versehen bei Zimmermann als Vertreter der Einsamkeit,
«die häufig aus dem Unterleib kommt», figurieren. Der erste
Angriff Obereits gegen diese Studie, seine «Vertheidigung der Mystik»
blieb ziemlich unbeachtet. Obereit hatte einige Einwände gegen
Zimmermanns Arbeit in die Form zweier Gespräche vorgebracht und
die Arbeit dem hannoverschen Arzt in der Handschrift gesandt: er
kenne keinen Verleger, so möge Zimmermann dafür sorgen, daß

das Buch gedruckt werde. Diese Naivität scheint Zimmermann so

gerührt zu haben, daß er nach anfänglichem Schweigen die Schrift
tatsächlich zum Druck gab. Obereit selbst mochte die Unzulänglichkeit

der kleinen Schrift spüren, so ergänzte er sie 1781 durch die
umfängliche Studie «Die Einsamkeit der Weltüberwinder». Wieder
verweilte er unverhältnismäßig lange bei der Kritik von Einzelheiten

des Zimmermannschen Buches, aber zwischen den Zeilen
leuchtet bereits die Erkenntnis auf, daß eine Debatte über das
Problem der Einsamkeit nicht mehr und nicht weniger bedeutet als eine
Auseinandersetzung über die grundsätzlichen Positionen des

Jahrhunderts überhaupt: Einsamkeit ist ja nichts anderes als ein
bildhafter Ausdruck für Leben außer der Gemeinschaft. Eine Zeit aber,
die in Staatstheorien denkt, deren Philosophie die «Glückseligkeit
Aller» erwägt, muß den einsamen Menschen als nutzlos für die
Gemeinschaft bekämpfen.

Es nützte Zimmermann nichts, daß er sich dem Wort nach als Freund
der Einsamkeit bekannte, Obereit erkannte deutlich, daß der
berühmte Arzt der Abwendung von der Gesellschaft nur ihr relatives
Recht zuerkannte: Einsamkeit hat ihren Sinn, wenn sie den

Einsamen dazu veranlaßt, neu gestärkt und gekräftigt in die Gemeinschaft

zurückzutreten, sie ist verwerflich, wenn sie aus asketischer
Weltabkehr zu einer prinzipiellen Haltung wird. Obereit hingegen

760



wußte um die Größe jener Einsamkeit, aus der der Mystiker Gott
schaut, er kämpfte als homo religiosus, dem der Sinn des frommen
«Entwerden» als Ziel echten Menschentums nahe ist, gegen den

Soziologen Zimmermann, der implicite das Recht der Gemeinschaft
auf den Menschen verkündete. Obereit begriff das Grundproblem
des deutschen Idealismus, die Frage vom Verhältnis von Persönlichkeit

und Gemeinschaft, während Zimmermann diese Aufgabe noch
mit den primitiven Mitteln des Popularphilosophen zu lösen suchte.
Erst nach Erscheinen der zweiten Schrift Obereits trafen sich die
beiden Schweizer in Hannover. Gerade in diesen Monaten
freundschaftlichen Verkehrs machte Obereits Buch in den literarischen
Zirkeln Deutschlands die Runde und brachte seinen Verfasser zu
Ansehen, und gleichfalls in diesen Monaten wurden die ersten beiden

Bände von Zimmermanns vierteiligem Hauptwerk «Über die
Einsamkeit» für den Druck fertig gemacht. Obereit war schon von
Hannover abgereist, als ihm die ersten beiden Teile dieses Buches

zu Gesicht kamen, aus denen er feststellte, daß der Gegner die Grenzen

anständiger Kampfesweise weit überschritt. Er antwortete noch
einmal mit seiner «Supplike an philosophische Damen», dann aber
im Jahre 1785 kam der dritte Band von Zimmermanns großem
Buche heraus mit seiner gehässigen Charakteristik Obereits, einem

ganzen Kapitel voll von hysterischen Beschimpfungen, ironischen
Wendungen, maliziösen Behauptungen, um den Gegner der Lächerlichkeit

preiszugeben. Auf diesen massiven Angriff antwortete
Obereit nicht mehr. Gedickes «Berliner Monatsschrift» griff Obereit
an, er habe das verwerfliche Buch von St. Martin in Deutschland

propagiert und sei das Haupt des Ordens der Centralisten, einer
jesuitischen Geheimgesellschaft. Obereit fertigt diese dummen
Anwürfe mit erfreulicher Klarheit ab. Offen nennt er seine Lehrer:
Huß, Luther, Zwingli, Arndt und Spener, Molinos und Féne-

lon, Gottfried Arnold und Hoburg. Deutlich umschreibt er den

Sinn dessen, was er Centraiismus nennt: «aller Betrug kommt von
Schein und Bild. Der Centraiismus braucht keine Bilder ausser der
Natur selbst.» Gotteserkenntnis aus der Natur, daran erkennt man
den «Pansophen», der seine alchimistischen Versuche nicht aus

Geldgier unternimmt, der vielmehr hinter der Verwandlung der
Metalle Gott erkennt. «Der Centraiismus, so gut als das Centrum
der Seele selbst hat keiner Stiftung nötig, hat nichts mit Büchern
zu tun, hängt von keiner Macht der Welt ab, weder von weltlicher

761



noch kirchlicher Macht, denn er ist pur und ganz inwendig gründlich.

Er ist ganz einfältig. Nichts als auf Grund, Wesen, Kern aller
Sachen zu dringen, natürlich und frei genetisch evolutiv. Der ewige
Centralismus ruhet nur auf der einigen Grundvollkommenheit, dem

Vollkommenheitsgesetze der Gottheit selbst». Das konnte
Aufklärungsgelehrsamkeit mit dem Worte Schwärmerei abtun, wir erkennen

hinter den krausen Wendungen den Versuch, inmitten des

Rationalismus die grosse mystisch-theosophische Ueberlieferung
weiterzuführen. Die letzten fünfzehn Jahre Obereits gelten seiner
Auseinandersetzung mit der kritischen Philosophie. Zuerst erschrickt
er über die Ideenmasse, die ihm in Kants «Kritik der reinen
Vernunft» entgegentritt. Dann aber packt er den Gegner mit
allen Mitteln, die ihm zu Gebote stehen. «Wir sind schon
unendlich über des grössten critischen Kants blossen

Lehrglauben hinaus. Die notwendige erste Grundwissenschaft bedarf

gar keinen doktrinalen Glauben.» Obereit kämpft — wenn dieses

moderne Wort aus der Theologie gestattet ist — vom Stande des

«theozentrisch» Gläubigen gegen die Erkenntnistheorie, die den

Bereich des Glaubens vom Reich der Erkenntnis abgrenzt: der
Glaube ist überall, er durchdringt alle Bereiche, auch das der
Erkenntnis. Und wieder erstaunt die Klarheit, mit der Obereit die drei
«möglichen Philosophien» unterscheidet: die kritische Kants, die

populäre, für die ihm Reinhold typisch erscheint und die «originelle

Darstellungskunde», wir dürfen sagen: die spekulative Mystik.
In dieser Unterscheidung ist bereits die kommende Entwicklung der
Deutschen Philosophie vorweggenommen, Grund genug, um zu
verstehen, warum Fichte den Mann ernst nahm, den Zimmermann als

kleinen Schwärmer abtun zu können glaubte.

762


	Magus Obereit : 1725-1798

