
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 10

Artikel: Die Anfänge des Christentums in der Schweiz

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anfänge des Christentums
in der Schweiz

von Fritz Blanke

II.

Die Anfänge des Christentums in allen europäischen Ländern
liegen im Dämmerlicht. Nur spärliche Anhaltspunkte sind

vorfanden, und aus diesen gilt es für uns, mit Hilfe von Rückschluß und
Vergleich die wahrscheinliche Entwicklung abzulesen. Es ist begreiflich,

daß sich das christliche Mittelalter mit diesem spröden
Tatfestand nicht zufriedengab, sondern daß schon bald nach der
endgültigen Einwurzelung der christlichen Kirche das Verlangen nach
einem reicheren Bilde der ältesten kirchlichen Vergangenheit des

eigenen Landes wach wurde. So entstanden die Missionslegenden, die
der blassen Vorstellung von dem Ursprung der heimischen Kirche
ßlut einflößen sollten.

Auch unser Land hat seine kirchlichen Ursprungssagen. Die einen,
indem sie erzählen, in Genf habe der Apostel Petrus selbst, in Hel-
vetien sein Schüler Beatus, im Tessin der Apostelschüler Barnabas
das Evangelium verkündigt, suchen den Beginn des schweizerischen
Christentums bis in die apostolische Zeit hinaufzurücken. Im zweiten
Jahrhundert soll Rätien durch Lucius, einen christlichen englischen
König, und durch seine Schwester Emerita bekehrt worden sein. Alle
diese Erzählungen werden an Gehalt und Wirkung durch die im dritten
Jahrhundert spielende Mauritiuslegende übertroffen, aus der ein
Kranz weiterer Legenden (von Felix und Regula in Zürich, von Ursus
und Viktor in Solothurn, von Verena in Zurzach) herausgewachsen ist.

Matthias Grünewald zeigt auf seinem Gemälde «Die Bekehrung des

ff Mauritius durch den hl. Erasmus» (München, Alte Pinakothek)
den hl. Moritz als einen kraushaarigen Mohren in schimmernder
Küstung. Das entspricht ungefähr der Meinung der Legende. Mauritius

ist seines Zeichens römischer Legionskommandeur und seiner
Herkunft nach Afrikaner; er entstammt, wie auch die von ihm
befehligte «Thebäische Legion», der Landschaft Thebais in Ägypten.
Hurch den Kaiser Maximianus Herkuleus (284—305) wird die The-
fäische Legion aus dem Morgenlande nach dem Wallis beschieden, um
fier die Christen zu verfolgen. In dem Engpaß von Acaunus (heute

Maurice) lehnen sich die Legionäre, 6600 Mann, mitsamt ihren

627



Führern gegen den Auftrag, die christliche Bevölkerung zu vernichten,

auf. Warum? Die ganze Legion besteht selber aus Christen!
Maximian, der im benachbarten Octodurum (Martigny) weilt, gibt, über

den militärischen Ungehorsam aufs höchste erzürnt, den Befehl, je

den zehnten Mann aus der Legion mit dem Schwerte zu töten. Er hofft,
durch diese Strafe die Soldaten einzuschüchtern, aber er täuscht sich-

Auch eine nochmalige Dezimierung vermag es nicht, den Widerstand

zu brechen. Vielmehr ermahnen sich die übriggebliebenen Legionäre,
in der Weigerung zu beharren; Mauritius mit den beiden Offizieren
Exsuperius und Candidus geht dabei voran. Indem Mauritius «auch

auf das Beispiel der zu Märtyrern gewordenen Kameraden hinwies?

riet er allen, für den Christus geleisteten Fahneneid, für die göttlichen
Gebote, wenn es die Notwendigkeit so mit sich brächte, zu sterben und

ermunterte sie, sie sollten ihren Genossen und Zeltkameraden, die

schon in den Himmel vorangegangen seien, nachfolgen.» Unter dem

Eindruck dieser Ermutigung schicken die Rebellen an Maximian eine

wohlgesetzte, kraftvolle Botschaft, in der sie darlegen, daß sie dem

Kaiser zwar den Kriegsdienst, aber Gott die Unschuld schuldig sind,

daß sie dem Kaiser gegen jeden beliebigen Feind ihre Hände anbieten,

aber sich nicht mit dem Blute Unschuldiger beflecken wollen. Die

Botschaft schließt: «Auch jetzt hat uns diese äußerste Lebensgefahr
nicht zur Empörung getrieben; die Verzweiflung, die in Gefahren s°

stark ist, hat uns, o Kaiser, nicht gegen Dich bewaffnet. Siehe, wir
haben Waffen und widerstehen nicht, weil wir lieber sterben als töten

wollen, und es vorziehen, schuldlos unterzugehen, als schuldig zu leben-

Wenn Du weiter etwas gegen uns beschließest, wenn Du noch etwa®

befiehlst, wenn Du Feuer, Folter, Schwert gegen uns in Bewegung

setzest, wir sind bereit, alles zu erdulden. Wir bekennen uns als

Christen, wir können Christen nicht verfolgen!» Die Antwort
Maximians besteht darin, daß er die ganze christliche Legion hinrichten
läßt, so daß die Erde von den zu Tode getroffenen Leibern bedeckt

ward und die Bäche von dem kostbaren Blute flössen. «So ist jene

geradezu engelgleiche Legion vernichtet worden, welche, wie wir glau"

ben, nunmehr mit den Engellegionen im Himmel stets den Herrn Gott

Zebaoth lobpreist».
Die älteste bekannte (von uns im Vorhergehenden verwendete)

Fassung der Geschichte von der Thebäischen Legion stammt von
Eucherius, der von 425—450 in Lyon als Bischof wirkte. Seine Darstellung

steckt voller Unwahrscheinlichkeiten und Unmöglichkeiten. En1

628



r<>mischer Kaiser, der eine Legion in der Stärke von 6600 Mann nach
dem Westen holt, um sie gegen die Christen marschieren zu lassen und
der dann die gesamte christliche Legion abschlachten lässt! Alle
Schriftsteller des 4. und 5. Jahrhunderts, auch die Kirchenschrift-
steller, die die Christenverfolgungen schildern (Euseb, Laktanz),
schweigen über ein solches Martyrium, gewiß ein Argument gegen
seine Geschichtlichkeit! Eucherius verlegt den Vorgang, wie man dem
zweiten Abschnitt seiner Erzählung entnehmen muß, in die Diokle-
hanische Verfolgung von 303—304. Damals war zwar Maximianus
Merkuleus der Augustus des Westens, aber er hatte die spezielle
Verwaltung Galliens, wozu das Wallis gehörte seit 293, dem Caesar
Konstantes Chlorus übergeben und hatte sich selber die Regierung Italiens
und Rätiens vorbehalten. Die Rolle eines Christenverfolgers im Wallis,
die unsere Legende dem Maximianus zuschreibt, ist also ungeschicht-
lich. Aber diese Rolle trifft auch nicht auf den eigentlichen Beherrscher

des Wallis, Konstantius, zu, denn Konstantius hat die von
Diokletian befohlene Verfolgung nicht durchgeführt, nur einige Kirchen
hat er niederreißen lassen. (Auch Maximian hat in seinen Provinzen
die von Diokletian inspirierte Verfolgung nur lässig durchgeführt,
-^lassenhinrichtungen von Christen im Westen des Reiches sind
überhaupt nie vorgekommen.) Eine aus Christen bestehende Legion am
Anfang des 4. Jahrhunderts ist unmöglich, die Bezifferung der
Legionsstärke auf 6600 Mann ist (für eine Legion des 4. und 5.
Jahrhunderts) stark übertrieben, die Titel der drei Offiziere (primicerius,
campiductor, senator militum) haben mit Legionsrängen nichts zu tun.
,(Thebäische Legionen» hingegen, das heißt in der Provinz Thebais

ausgehobene und danach benannte Legionen, haben seit 293 n. Chr.
Opfer und Eid verweigert und sei darum in Acaunus niedergehauen
Worden.

Unsere Legende ist noch in einer zweiten, jüngeren (jedenfalls im
'• Jahrhundert entstandenen) Gestalt erhalten, die von einem dem
Aamen nach unbekannten Mönche von St. Maurice herrührt. In dieser
' Passio» heißt es, Diokletian habe den Maximianus Herkuleus nach
Gallien zur Bekämpfung des Bagaudenaufstandes gesandt und habe
'hm zur Verstärkung seiner Armee noch die Thebäische Legion, die
hier auf 6666 Soldaten angewachsen ist, gegeben. Maximianus habe
tach der Überschreitung des Großen St. Bernhard seine Truppen sich
ln Octodurum versammeln und sie heidnische Opferfeste abhalten
Ussen und von ihnen verlangt, daß sie schwören sollten, gegen die

629



Bagauden zu kämpfen und die Christen als Feinde der Götter zu

verfolgen. Die aus Christen bestehende Thebäische Legion habe aber Opfer

und Eid verweigert und sei darum in Acaunus niedergehauen worden-

Auch diese Form der Erzählung ist von historischen Schwierigkeiten

gedrückt. Zwar ist Maximian tatsächlich (im Jahre 286) gegen

die Bagauden, ein an der Seine sitzendes Volk, zu Felde gezogen. Ob

er dabei das Rhonetal passiert hat, wissen wir nicht. Auch ist von

Christenverfolgungen im damaligen Zeitpunkt nichts bekannt;
Thebäische Legionen, geschweige denn christliche Thebäische Legionen,
gab es damals nicht. Verdächtig ist natürlich auch, daß die ältere
Darstellung, die Eucherius gegeben hat, von dem Zusammenhang mit dem

Bagaudenaufruhr nichts weiß, immerhin wäre es möglich, daß die

jüngere Passio an diesem Punkte auf örtliche Überlieferungen, die

dem Bischof von Lyon unbekannt geblieben waren, zurückginge. Am

unwahrscheinlichsten aber ist, daß sich Maximian zu Beginn eine»

wichtigen Feldzuges, für welchen er, wie unser Bericht noch ausdrücklich

sagt, militärische Verstärkung brauchte, kurzerhand einer ganzen

Legion entledigt hat.
Müssen wir also die Erzählung von Mauritius und seinen Mitmärtyrern

in der Form, wie sie auf uns gekommen ist, als eine Legende

bezeichnen, so fragt es sich doch, wie diese Legende wohl entstände»

ist und ob sie nicht einen historischen Kern in sich birgt. Der am

meisten verbreitete Erklärungsversuch besteht darin, daß man die

Zahl der Blutzeugen verkleinert: es habe sich nicht um einen Massenmord,

sondern nur um den Märtyrertod einiger weniger christlicher
Soldaten gehandelt, vielleicht der mit Namen genannten Offizier6
Mauritius, Exsuperius, Candidus. Deren in St. Maurice geschehener

Blutzeugentod sei der historische Grundstock der ganzen Erzählung-

Später habe man gefolgert: Wo Offiziere litten, da müssen auch
Soldaten gestanden und mit ihnen gelitten haben. So sei in der Phantasie

der Nachfahren die Zahl der Märtyrer schließlich bis auf 6666
angewachsen.

Darauf ist zu erwidern, daß Martyrien von einigen wenigen Off1'

zieren oder Soldaten von der Art, wie nach dieser Deutung eines m

St. Maurice erfolgt sein soll, tatsächlich vorgekommen sind, daß aber

niemand auf den Einfall kam, diese uns bekannten Martyrien so maßlos

zu vergrößern, daß daraus die Niedermachung einer Legion wurde-

Es ist nicht einzusehen, warum nur das eine Martyrium der paar
Soldaten zu St. Maurice (also vorausgesetzt, daß es wirklich geschehe»

630



18t) zum Martyrium von Tausenden fortgebildet ward, es müßte ge-
zeigt werden können, warum gerade hier das gewöhnliche Ereignis
2um ungewöhnlichen wurde.

Eine eigenartige Lösung hat der Zürcher Kirchengeschichtler Emil
Egli gefunden. Er verweist auf Caesar, De hello gallico III, 1—6, wo
geschildert wird, wie im Jahre 57 v. Chr. über 10 000 freiheitsliebende
Walliser (Seduner und Veragrer) von den Römern niedergemetzelt
Wurden. Die Erinnerung daran, sagt Egli, habe fortgedauert und sei
v°n dem christlich gewordenen Walliser Volk christlich umgebildet
forden: Aus den Freiheitsmärtyrern seien Märtyrer des Glaubens
(eben die Thehäer) geworden.

Gegen Egli ist einzuwenden, daß nach Caesar die Seduner und
Veragrer heim heutigen Martigny (Octodurum) geschlagen wurden,
nicht bei St. Maurice. Daß ein Teil der Walliser, wie Egli möchte, bei
St- Maurice niedergemacht wurde, ist eine reine Vermutung, die durch
die kurze Beschreibung der Schlacht bei Caesar nicht gestützt werden
kann. Egli vermag es nicht, klar zu machen, warum das Thebäermar-
tyrium gerade in Acaunus (St. Maurice) spielt.

Ist es nicht vielleicht überhaupt ein Irrweg, daß wir nach den
historischen Bestandteilen der Mauritiuslegende suchen? Wäre es nicht
denkbar, daß die Erzählung als frommer Betrug oder religiöse Dichtung

eines einzelnen oder mehrerer ganz in das Reich der Fabel
gekörte? Diese Lösung des Thebäerproblenis ist im 18. Jahrhundert von
emigcn reformierten Forschern befürwortet worden. Aber sie schießt
tiller das Ziel hinaus. Daß etwa erst Eucherius die Legende aufgebracht
habe, ist ausgeschlossen. Als er wohl um die Mitte des 5. Jahrhunderts

seine Passio niederschrieb, war, wie er berichtet, bereits zu
Ehren der Thebäer in St. Maurice eine Kirche errichtet, zu der eifrig
Sewallfahrtet wurde. Die Thebäischen Märtyrer erfreuten sich also
damals schon eines Kultus. Mag sein, daß die Angaben Euchers über
die weitverbreitete Verehrung der in St. Maurice begrabenen Thebäer
etwas übertrieben sind; daß der Kultus in Blüte steht, ist wohl kaum
zu bezweifeln. Wenn aber ein Kultus da ist, muß auch eine Geschichte
der Märtyrer da sein, denen der Kultus gilt. Eucherius beruft sich
denn auch für seinen Bericht auf eine mündliche Tradition, aus der
er geschöpft habe; er behauptet, daß sie bis auf den seligen Bischof
Theodor (wohl denselben, der als Bischof von Octodurum im Jahre
^81 dem Konzil von Aquileja anwohnte, siehe oben S. 533, zurückgehe.

Sollte diese Behauptung stimmen, so würde das bedeuten, daß

631



die Überlieferung der Legende bis in das Jahrhundert, in der da»

Martyrium geschehen sein soll, bezeugt ist. Die Möglichkeit, daß <ße

Erzählung tatsächlich bis auf Theodor von Octodurum zurückreicht!

wird dadurch verstärkt, daß Theodor von Seiten Euchers auch als der

bezeichnet wird, der zu Ehren der Thebäer in St. Maurice eine (die

erste) Kirche («eine Basilika, die an einen mächtigen Felsen ange*

lehnt war») erbaut habe. Zur Zeit Euchers bestand diese Kirche noch;

sie wurde im Jahre 520 durch eine andere ersetzt. Heute kennt St-

Maurice keine Kirche mehr, die an eine Felswand angelehnt ist. Wohl

aber haben Ausgrabungen, die im Martolet, das heißt im freien Platz

zwischen der Felswand von Notre Dame du Sex und der heutigen
Abteikirche in St. Maurice vorgenommen wurden, Fundamente früherer,
an den Felsen angelehnter Basiliken zutage gefördert, von denen eine

mit der Basilika Theodors identisch sein dürfte.
Ueber den unmittelbaren Anlaß, der zur Errichtung der Märtyrerbasilika

führte, berichtet Eucherius, die Leiber der Acaunensischeö

Märtyrer seien dem heiligen Theodor viele Jahre nach ihrem Leiden

offenbart worden; daraufhin habe er die Kirche erbaut. Dieser kurze

Hinweis bekommt mehr Licht, wenn man ihn in die allgemeine
Entwicklung der Frömmigkeit jener Zeit hineinstellt. Als die Verfolgungen

aufgehört hatten und die Kirche vom Staat begünstigt wurde, also

im 4. Jahrhundert, insbesondere seit 380, gingen die Christen daran,

die Gebeine ihrer früher gestorbenen Märtyrer zu suchen. In Rom

zum Beispiel kannte man um 350 nur die beiden Gräber des Petrus
und Paulus. Dann aber hat sich unter dem einen Papst Damasus (36h

bis 384), der im Auffinden von Märtyrerleichen besonders erfolgreich

war, die Zahl der Märtyrergräber in Rom rasch vermehrt. In Mailand

durchwühlte Bischof Ambrosius den Boden und fand im Jahre 3ß6

die riesenhaften Knochen des Protasius und des Gervasius. Nur noch

einige alte Leute konnten sich dunkel an diese beiden einheimischen

Blutzeugen, die unter Diokletian getötet worden sein sollten, erinnern-
Diesen Beispielen Hessen sich noch zahlreiche ähnliche hinzufügen-
Das 4. und auch das 5. Jahrhundert waren erfüllt von einer wahren

Sucht des Forschens nach Reliquien. Den Vorgang der Auffindung
müssen wir uns so vorstellen, daß irgendwo überraschenderweise

menschliche Gebeine zutage kamen, die man in dem unbewußte®

Wunsch, Märtyrerleichen zu besitzen, als Überreste christlicher
Märtyrer einschätzte, wie man überhaupt in der zufälligen Entdeckung

ein göttliches Wunder sah.

632



Ist es, wenn man sich diesen ganzen geistigen Hintergrund vor
Augen hält, nicht naheliegend, anzunehmen, daß auch Bischof Theodor

von Octodurum, der Zeitgenosse des Ambrosius, durch Zufall in
Maurice Leichen gefunden hat, die er als Märtyrerleichen ansah?

Eine solche damals nicht ungewöhnliche Entdeckung von Gebeinen
Wird dem Satze des Eucherius, daß die Leiber der heiligen Acaunensi-
Schen Märtyrer dem Bischof Theodor offenbart (enthüllt) worden
seien, zugrunde liegen. In dieser Entdeckung steckt jedenfalls der
historische Kern der Legende von Mauritius und seinen Genossen!
Ea in der Legende von einer so hohen Zahl von Getöteten die Rede
lgt, so wird man der ansprechenden Vermutung von Krusch folgen
uiüssen, der annimmt, daß Theodor nicht nur einzelne wenige Leichname,

sondern ein ganzes vergessenes keltisches oder römisches
Gräberfeld in Acaunus gefunden und es für ein Märtyrergrab genommen
hat. Auch andernorts sind frühgeschichtliche Friedhöfe später als

Grabstätten von Märtyrern betrachtet worden, wie der in der fran-
2osischen Schweiz vorkommende Flurname «Martherey» beweist, mit
dem Plätze bezeichnet wurden, an denen man uralte Reihengräber
gefunden hatte.

Als Theodor die Leiber in Acaunus fand, gab es noch keine
Geschichte von Mauritius und seinen Thebäischen Genossen. Denn wäre
damals schon eine Geschichte von einer in St. Maurice niedergemachten

christlichen Legion bekannt gewesen, so hätte man kaum deren
Überreste erst noch plötzlich zu finden brauchen. Vielmehr war es in
^t. Maurice so, wie an vielen andern Orten, daß die aufgefundenen
Gebeine eine Legende erst erzeugt haben. Man mußte doch wissen, um
Was für Märtyrer es sich handelte und was sie erlitten hatten.

Wie in Acaunus aus den von Theodor entdeckten Leichnamen die
Legende von den Thebäern hervorwuchs, wird im einzelnen nachzuweisen

wohl immer unmöglich bleiben. Völlig undurchsichtig ist dieser

Werdeprozeß indes nicht. Schon dem Kardinal Baronius fiel es auf,
daß auch in der griechischen christlichen Legende ein Mauritius
vorkommt und daß dieser in vieler Beziehung ein Seitenstück zu dem

abendländischen ist. Dieser morgenländische Mauritius ist Soldat und
Christ und erleidet in Apamea in Syrien auf Befehl des Kaisers Maximian

mit 70 seiner Kameraden den Märtyrertod wegen Verweigerung
des Kaiserkultes. Das Gemeinsame zwischen den beiden Legenden ist
So offenkundig (die Unterschiede fallen demgegenüber nicht ins
Gewicht), daß ein Zusammenhang sicher ist und daß sich die Frage auf-

633



drängt, welche von den beiden Erzählungen auf die andere einge'

wirkt hat.
Der syrische Mauritius wird zum erstenmal von Theodoret, der iü

gleicher Zeit wie Eucherius lebte, erwähnt. Also ist die griechische
Legende, was ihre erste Erwähnung betrifft, nicht älter als die
abendländische und es wäre darum auch möglich, daß die syrische Erzählung

unter dem Einfluß der abendländischen entstanden wäre. Aber das

Umgekehrte ist der Fall; denn den 70 Soldaten des östlichen Berichtes

stehen 6000 Mann des westlichen Berichtes gegenüber. Diese

Steigerung der Angaben ist aber in den Legenden immer das Zeichen

für die jüngere Fassung. Die Legende von der Thebäerlegion ist als"

abhängig von einer älteren orientalischen Legende.
Meine Auffassung ist somit die, daß der Erzählung von Mauritius

und den Thebäern als wirkliches Faktum die Entdeckung eines
Graberfeldes in St. Maurice zugrunde liegt und daß dieses Faktum unter
freier Benützung der in Syrien beheimateten, aber wie andere
griechische Heiligengeschichten wohl bald nach dem Abendland gedrungenen

Mauritiuserzählung legendenmäßig ausgestaltet worden ist.

(Wird fortgesetzt)

634


	Die Anfänge des Christentums in der Schweiz

