Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 10

Artikel: Die Anfange des Christentums in der Schweiz
Autor: Blanke, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759279

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Anfinge des Christentums
in der Schweiz

von Fritz Blanke

IIL.
Die Anfange des Christentums in allen europiischen Lindern

liegen im Dammerlicht. Nur spirliche Anhaltspunkte sind vor-
handen, und aus diesen gilt es fiir uns, mit Hilfe von Riickschlu und
Vergleich die wahrscheinliche Entwicklung abzulesen. Es ist begreif-
lich, daB sich das christliche Mittelalter mit diesem sproden Tat-
bestand nicht zufriedengab, sondern daB schon bald nach der end-
giltigen Finwurzelung der christlichen Kirche das Verlangen nach
tinem reicheren Bilde der #ltesten kirchlichen Vergangenheit des
eigenen Landes wach wurde. So entstanden die Missionslegenden, die
der blassen Vorstellung von dem Ursprung der heimischen Kirche
Blut einfléBen sollten.

Auch unser Land hat seine kirchlichen Ursprungssagen. Die einen,
indem sie erzihlen, in Genf habe der Apostel Petrus selbst, in Hel-
vetien sein Schiiler Beatus, im Tessin der Apostelschiiller Barnabas
das Evangelium verkiindigt, suchen den Beginn des schweizerischen
Christentums bis in die apostolische Zeit hinaufzuriicken. Im zweiten
Jahrhundert soll Ritien durch Lucius, einen christlichen englischen
Kénig, und durch seine Schwester Emerita bekehrt worden sein. Alle
diese Erzahlungen werden an Gehalt und Wirkung durch die im dritten
Jahrhundert spielende Mauritiuslegende iibertroffen, aus der ein
Kranz weiterer Legenden (von Felix und Regula in Ziirich, von Ursus
und Viktor in Solothurn, von Verena in Zurzach) herausgewachsen ist.

Matthias Griinewald zeigt auf seinem Gemilde «Die Bekehrung des
hl. Mauritius durch den hl. Erasmus» (Miinchen, Alte Pinakothek)
den hl. Moritz als einen kraushaarigen Mohren in schimmernder
Riistung. Das entspricht ungefihr der Meinung der Legende. Mauri-
lius ist seines Zeichens romischer Legionskommandeur und seiner
Herkunft nach Afrikaner; er entstammt, wie auch die von ihm be-
fehligte «Thebiische Legion», der Landschaft Thebais in Agypten.
Durch den Kaiser Maximianus Herkuleus (284—305) wird die The-
biische Legion aus dem Morgenlande nach dem Wallis beschieden, um
hier die Christen zu verfolgen. In dem Engpall von Acaunus (heute
St. Maurice) lehnen sich die Legiondre, 6600 Mann, mitsamt ihren

627



Fithrern gegen den Auftrag, die christliche Beviolkerung zu vernich-
ten, auf. Warum? Die ganze Legion besteht selber aus Christen! Maxi-
mian, der im benachbarten Octodurum (Martigny) weilt, gibt, iiber
den militdrischen Ungehorsam aufs hochste erziirnt, den Befehl, j¢
den zehnten Mann aus der Legion mit dem Schwerte zu toten. Er hofft,
durch diese Strafe die Soldaten einzuschiichtern, aber er tiauscht sich-
Auch eine nochmalige Dezimierung vermag es nicht, den Widerstand
zu brechen. Vielmehr ermahnen sich die iibriggebliebenen Legionare,
in der Weigerung zu beharren; Mauritius mit den beiden Offizieren
Exsuperius und Candidus geht dabei voran. Indem Mauritius «auch
auf das Beispiel der zu Mirtyrern gewordenen Kameraden hinwies,
riet er allen, fiir den Christus geleisteten Fahneneid, fiir die gottlichen
Gebote, wenn es die Notwendigkeit so mit sich brachte, zu sterben und
ermunterte sie, sie sollten ihren Genossen und Zeltkameraden, die
schon in den Himmel vorangegangen seien, nachfolgen.» Unter dem
Eindruck dieser Ermutigung schicken die Rebellen an Maximian ein®
wohlgesetzte, kraftvolle Botschaft, in der sie darlegen, daB sie dem
Kaiser zwar den Kriegsdienst, aber Gott die Unschuld schuldig sind:
daB sie dem Kaiser gegen jeden beliebigen Feind ihre Hénde anbieten:
aber sich nicht mit dem Blute Unschuldiger beflecken wollen. Di€
Botschaft schlieBt: «Auch jetzt hat uns diese @uBerste Lebensgefah?
nicht zur Emporung getrieben; die Verzweiflung, die in Gefahren 80
stark ist, hat uns, o Kaiser, nicht gegen Dich bewaffnet. Siehe, wir
haben Waffen und widerstehen nicht, weil wir lieber sterben als toter
wollen, und es vorziehen, schuldlos unterzugehen, als schuldig zu leben-
Wenn Du weiter etwas gegen uns beschlieBest, wenn Du noch etwa®
befiehlst, wenn Du Feuer, Folter, Schwert gegen uns in Bewegung
setzest, wir sind bereit, alles zu erdulden. Wir bekennen uns als
Christen, wir konnen Christen nicht verfolgen!» Die Antwort Maxi-
mians besteht darin, daB er die ganze christliche Legion hinrichte?
14Bt, so daB die Erde von den zu Tode getroffenen Leibern bedeck®
ward und die Biche von dem kostbaren Blute flossen. «So ist jen®
geradezu engelgleiche Legion vernichtet worden, welche, wie wir glau-
ben, nunmehr mit den Engellegionen im Himmel stets den Herrn Gott
Zebaoth lobpreist».

Die ilteste bekannte (von uns im Vorhergehenden verwendete)
Fassung der Geschichte von der Thebdischen Legion stammt von Eu-
cherius, der von 425—450 in Lyon als Bischof wirkte. Seine Darst"jl'
lung steckt voller Unwahrscheinlichkeiten und Unméglichkeiten. Ein

628



*omischer Kaiser, der eine Legion in der Stirke von 6600 Mann nach
dem Westen holt, um sie gegen die Christen marschieren zu lassen und
der dann die gesamte christliche Legion abschlachten lasst! Alle
Schriftsteller des 4. und 5. Jahrhunderts, auch die Kirchenschrift-
steller, die die Christenverfolgungen schildern (Euseb, Laktanz),
Schweigen iiber ein solches Martyrium, gewi ein Argument gegen
Seine Geschichtlichkeit! Eucherius verlegt den Vorgang, wie man dem
Zweiten Abschnitt seiner Erziahlung entnehmen muB, in die Diokle-
tanische Verfolgung von 303—304. Damals war zwar Maximianus
Herkuleus der Augustus des Westens, aber er hatte die spezielle Ver-
Waltung Galliens, wozu das Wallis gehorte seit 293, dem Caesar Kon-
Stantius Chlorus iibergeben und hatte sich selber die Regierung Italiens
und Ritiens vorbehalten. Die Rolle eines Christenverfolgers im Wallis,
die unsere Legende dem Maximianus zuschreibt, ist also ungeschicht-
lich. Aber diese Rolle trifft auch nicht auf den eigentlichen Beherr-
Scher des Wallis, Konstantius, zu, denn Konstantius hat die von Dio-
kletian befohlene Verfolgung nicht durchgefiihrt, nur einige Kirchen
hat er niederreifien lassen. (Auch Maximian hat in seinen Provinzen
die von Diokletian inspirierte Verfolgung nur ldssig durchgefiihrt.
Massenhinrichtungen von Christen im Westen des Reiches sind iiber-
haupt nie vorgekommen.) Eine aus Christen bestehende Legion am
Anfang des 4. Jahrhunderts ist unméglich, die Bezifferung der Le-
glonsstiirke auf 6600 Mann ist (fiir eine Legion des 4. und 5. Jahr-
hlmderts) stark iibertrieben, die Titel der drei Offiziere (primicerius,
‘ampiductor, senator militum) haben mit Legionsringen nichts zu tun.
«Thebzische Legionen» hingegen, das heiBt in der Provinz Thebais
dusgehobene und danach benannte Legionen, haben seit 293 n. Chr.
Opfer und Eid verweigert und sei darum in Acaunus niedergehauen
Worden.

Unsere Legende ist noch in einer zweiten, jiingeren (jedenfalls im
7. Jahrhundert entstandenen) Gestalt erhalten, die von einem dem
Namen nach unbekannten Ménche von St. Maurice herriihrt. In dieser
“Passio» heiBt es, Diokletian habe den Maximianus Herkuleus nach
Gallien zur Bekimpfung des Bagaudenaufstandes gesandt und habe
thm gy Verstirkung seiner Armee noch die Thebidische Legion, die
hier auf 6666 Soldaten angewachsen ist, gegeben. Maximianus habe
Rach der Uberschreitung des GroBen St. Bernhard seine Truppen sich
! Octodurum versammeln und sie heidnische Opferfeste abhalten
lassen und von ihnen verlangt, daB} sie schworen sollten, gegen die

629



Bagauden zu kampfen und die Christen als Feinde der Gotter zu ver-
folgen. Die aus Christen bestehende Thebiische Legion habe aber Opfer
und Eid verweigert und sei darum in Acaunus niedergehauen worder-

Auch diese Form der Erzihlung ist von historischen Schwierig
keiten gedriickt. Zwar ist Maximian tatsdchlich (im Jahre 286) gege?
die Bagauden, ein an der Seine sitzendes Volk, zu Felde gezogen. Ob
er dabei das Rhonetal passiert hat, wissen wir nicht. Auch ist vop
Christenverfolgungen im damaligen Zeitpunkt nichts bekannt; The-
baische Legionen, geschweige denn christliche Thebdische Legionem
gab es damals nicht. Verdachtig ist natiirlich auch, da} die altere Dar-
stellung, die Eucherius gegeben hat, von dem Zusammenhang mit de®
Bagaudenaufruhr nichts weil, immerhin wire es moglich, daB die
jilngere Passio an diesem Punkte auf ortliche Uberlieferungen, die
dem Bischof von Lyon unbekannt geblieben waren, zuriickginge. A™
unwahrscheinlichsten aber ist, daB sich Maximian zu Beginn eine?
wichtigen Feldzuges, fiir welchen er, wie unser Bericht noch ausdriick:
lich sagt, militarische Verstirkung brauchte, kurzerhand einer ganzen
Legion entledigt hat.

Miissen wir also die Erzihlung von Mauritius und seinen Mitmar-
tyrern in der Form, wie sie auf uns gekommen ist, als eine Legende
bezeichnen, so fragt es sich doch, wie diese Legende wohl entstande?
ist und ob sie nicht einen historischen Kern in sich birgt. Der am
meisten verbreitete Erklirungsversuch besteht darin, daB man di€
Zahl der Blutzeugen verkleinert: es habe sich nicht um einen Massen-
mord, sondern nur um den Mirtyrertod einiger weniger christlicher
Soldaten gehandelt, vielleicht der mit Namen genannten Offizier®
Mauritius, Exsuperius, Candidus. Deren in St. Maurice geschehene”
Blutzeugentod sei der historische Grundstock der ganzen Erzahlung:
Spiter habe man gefolgert: Wo Offiziere litten, da miissen auch Sol-
daten gestanden und mit ihnen gelitten haben. So sei in der Phantasi¢
der Nachfahren die Zahl der Mirtyrer schlieBlich bis auf 6666 angé
wachsen.

Darauf ist zu erwidern, dal Martyrien von einigen wenigen Offi-
zieren oder Soldaten von der Art, wie nach dieser Deutung eines i
St. Maurice erfolgt sein soll, tatsichlich vorgekommen sind, da aber
niemand auf den Einfall kam, diese uns bekannten Martyrien so mah-
los zu vergroBern, daB daraus die Niedermachung einer Legion wurde-
Es ist nicht einzusehen, warum nur das eine Martyrium der paar Sol-
daten zu St. Maurice (also vorausgesetzt, daB es wirklich geschehe™

630



ist) zum Martyrium von Tausenden fortgebildet ward, es miilite ge-
zeigt werden konnen, warum gerade hier das gewohnliche Ereignis
Zum ungewohnlichen wurde.

Eine eigenartige Losung hat der Ziircher Kirchengeschichtler Emil
Egli gefunden. Er verweist auf Caesar, De bello gallico III, 1—6, wo
geschildert wird, wie im Jahre 57 v. Chr. iiber 10 000 freiheitsliebende
Walliser (Seduner und Veragrer) von den Romern niedergemetzelt
Wurden. Die Erinnerung daran, sagt Egli, habe fortgedauert und sei
Von dem christlich gewordenen Walliser Volk christlich umgebildet
worden: Aus den Freiheitsmiartyrern seien Mairtyrer des Glaubens
(eben die Thebier) geworden.

Gegen Egli ist einzuwenden, daB nach Caesar die Seduner und
Veragrer beim heutigen Martigny (Octodurum) geschlagen wurden,
Nicht bei St. Maurice. DaB ein Teil der Walliser, wie Egli mochte, bei
St. Maurice niedergemacht wurde, ist eine reine Vermutung, die durch
die kurze Beschreibung der Schlacht bei Caesar nicht gestiitzt werden
kann, Egli vermag es nicht, klar zu machen, warum das Thebdermar-
Yyrium gerade in Acaunus (St. Maurice) spielt.

Ist es nicht vielleicht iiherhaupt ein Irrweg, da} wir nach den histo-
rischen Bestandteilen der Mauritiuslegende suchen? Wire es nicht
denkbar, daR die Erzihlung als frommer Betrug oder religiose Dich-
tung eines einzelnen oder mehrerer ganz in das Reich der Fabel ge-
hérte? Diese Losung des Thebierproblems ist im 18. Jahrhundert von
€inigen reformierten Forschern befiirwortet worden. Aber sie schieBt
iber das Ziel hinaus. Daf etwa erst Eucherius die Legende aufgebracht
habe, ist ausgeschlossen. Als er wohl um die Mitte des 5. Jahrhun-
derts seine Passio niederschrieb, war, wie er berichtet, bereits zu
Ehren der Thebier in St. Maurice eine Kirche errichtet, zu der eifrig
gewallfahrtet wurde. Die Thebiischen Mirtyrer erfreuten sich also
damals schon eines Kultus. Mag sein, daB die Angaben Euchers iiber
die weitverbreitete Verehrung der in St. Maurice begrabenen Thebier
€twas iibertrieben sind; daBl der Kultus in Bliite steht, ist wohl kaum
zu hezweifeln. Wenn aber ein Kultus da ist, muB auch eine Geschichte
der Mirtyrer da sein, denen der Kultus gilt. Eucherius beruft sich
denn auch fiir seinen Bericht auf eine miindliche Tradition, aus der
er geschopft habe; er behauptet, daB sie bis auf den seligen Bischof
Theodor (wohl denselben, der als Bischof von Octodurum im Jahre
381 dem Konzil von Aquileja anwohnte, siehe oben S. 533, zuriick-
gehe. Sollte diese Behauptung stimmen, so wiirde das bedeuten, daB

631



die Uberlieferung der Legende bis in das Jahrhundert, in der da°
Martyrium geschehen sein soll, bezeugt ist. Die Méglichkeit, dal die
Erzihlung tatsichlich bis auf Theodor von Octodurum zuriickreicht
wird dadurch verstirkt, daB Theodor von seiten Euchers auch als der
bezeichnet wird, der zu Ehren der Thebier in St. Maurice eine (di€
erste) Kirche («eine Basilika, die an einen michtigen Felsen angeé
lehnt war») erbaut habe. Zur Zeit Euchers bestand diese Kirche noch:
sie wurde im Jahre 520 durch eine andere ersetzt. Heute kennt St
Maurice keine Kirche mehr, die an eine Felswand angelehnt ist. Wohl
aber haben Ausgrabungen, die im Martolet, das heilt im freien PlatZ
zwischen der Felswand von Notre Dame du Sex und der heutigen Ab-
teikirche in St. Maurice vorgenommen wurden, Fundamente friitherer:
an den Felsen angelehnter Basiliken zutage gefordert, von denen ein®
mit der Basilika Theodors identisch sein diirfte.

Ueber den unmittelbaren AnlaB, der zur Errichtung der Martyrer
basilika fiihrte, berichtet Eucherius, die Leiber der Acaunensischen
Mirtyrer seien dem heiligen Theodor viele Jahre nach ihrem Leide?
offenbart worden; daraufhin habe er die Kirche erbaut. Dieser kurz€
Hinweis bekommt mehr Licht, wenn man ihn in die allgemeine Ent-
wicklung der Frommigkeit jener Zeit hineinstellt. Als die Verfolgun-
gen aufgehort hatten und die Kirche vom Staat begiinstigt wurde, als0
im 4. Jahrhundert, inshesondere seit 380, gingen die Christen daran:
die Gebeine ihrer frither gestorbenen Mirtyrer zu suchen. In Rom
zum Beispiel kannte man um 350 nur die beiden Griber des Petru?
und Paulus. Dann aber hat sich unter dem einen Papst Damasus (366
bis 384), der im Auffinden von Mirtyrerleichen besonders erfolgreich
war, die Zahl der Mirtyrergriber in Rom rasch vermehrt. In Mailand
durchwiihlte Bischof Ambrosius den Boden und fand im Jahre 380
die riesenhaften Knochen des Protasius und des Gervasius. Nur noch
einige alte Leute konnten sich dunkel an diese beiden einheimische?
Blutzeugen, die unter Diokletian getotet worden sein sollten, erinner?
Diesen Beispielen liessen sich noch zahlreiche ihnliche hinzufiige?
Das 4. und auch das 5. Jahrhundert waren erfiillt von einer wahre?
Sucht des Forschens nach Reliquien. Den Vorgang der Auffindun?
miissen wir uns so vorstellen, daB irgendwo iiberraschenderweis®
menschliche Gebeine zutage kamen, die man in dem unbewuBte?
Wunsch, Mirtyrerleichen zu besitzen, als Uberreste christlicher Mar-
tyrer einschiitzte, wie man iiberhaupt in der zufilligen Entdeckun?
ein gottliches Wunder sah.

632



Ist es, wenn man sich diesen ganzen geistigen Hintergrund vor
Allgen hilt, nicht naheliegend, anzunehmen, daB8 auch Bischof Theo-
dor von Octodurum, der Zeitgenosse des Ambrosius, durch Zufall in
St. Maurice Leichen gefunden hat, die er als Martyrerleichen ansah?
Eine solche damals nicht ungewohnliche Entdeckung von Gebeinen
wird dem Satze des Eucherius, daB die Leiber der heiligen Acaunensi-
schen Mirtyrer dem Bischof Theodor offenbart (enthiillt) worden
Seien, zugrunde liegen. In dieser Entdeckung steckt jedenfalls der
historische Kern der Legende von Mauritius und seinen Genossen!
Da in der Legende von einer so hohen Zahl von Getoteten die Rede
ist, so wird man der ansprechenden Vermutung von Krusch folgen
Miissen, der annimmt, daB Theodor nicht nur einzelne wenige Leich-
Dame, sondern ein ganzes vergessenes keltisches oder romisches Gra-
berfeld in Acaunus gefunden und es fiir ein Martyrergrab genommen
hat. Auch andernorts sind frithgeschichtliche Friedhofe spiter als
Grabstitten von Mirtyrern betrachtet worden, wie der in der fran-
zosischen Schweiz vorkommende Flurname «Martherey» beweist, mit
dem Plitze bezeichnet wurden, an denen man uralte Reihengriber
gefunden hatte.

Als Theodor die Leiber in Acaunus fand, gab es noch keine Ge-
schichte von Mauritius und seinen Thebiischen Genossen. Denn wire
damals schon eine Geschichte von einer in St. Maurice niedergemach-
ten christlichen Legion bekannt gewesen, so hidtte man kaum deren
Uberreste erst noch plotzlich zu finden brauchen. Vielmehr war es in
St. Maurice so, wie an vielen andern Orten, daB die aufgefundenen
Gebeine eine Legende erst erzeugt haben. Man muBte doch wissen, um
was fur Martyrer es sich handelte und was sie erlitten hatten.

Wie in Acaunus aus den von Theodor entdeckten Leichnamen die
Legende von den Thebiern hervorwuchs, wird im einzelnen nachzu-
Weisen wohl immer unmaoglich bleiben. Vollig undurchsichtig ist dieser
WerdeprozeB indes nicht. Schon dem Kardinal Baronius fiel es auf,
daB auch in der griechischen christlichen Legende ein Mauritius vor-
kommt und daB dieser in vieler Beziehung ein Seitenstiick zu dem
abendlindischen ist. Dieser morgenlindische Mauritius ist Soldat und
Christ und erleidet in Apamea in Syrien auf Befehl des Kaisers Maxi-
Mmian mit 70 seiner Kameraden den Mirtyrertod wegen Verweigerung
des Kaiserkultes. Das Gemeinsame zwischen den beiden Legenden ist
80 offenkundig (die Unterschiede fallen demgegeniiber nicht ins Ge-
wicht), daR ein Zusammenhang sicher ist und daB sich die Frage auf-

633



driangt, welche von den beiden Erzihlungen auf die andere eingé
wirkt hat.

Der syrische Mauritius wird zum erstenmal von Theodoret, der zt
gleicher Zeit wie Eucherius lebte, erwihnt. Also ist die griechische Le-
gende, was ihre erste Erwahnung betrifft, nicht dlter als die abend-
lindische und es wire darum auch moglich, daB die syrische Erzahlung
unter dem EinfluB der abendlindischen entstanden wire. Aber das
Umgekehrte ist der Fall; denn den 70 Soldaten des ostlichen Berich-
tes stehen 6000 Mann des westlichen Berichtes gegeniiber. Diese
Steigerung der Angaben ist aber in den Legenden immer das Zeichen
fiir die jiingere Fassung. Die Legende von der Thebierlegion ist also
abhingig von einer alteren orientalischen Legende.

Meine Auffassung ist somit die, da der Erzihlung von Mauritius
und den Thebiern als wirkliches Faktum die Entdeckung eines Gra-
berfeldes in St. Maurice zugrunde liegt und daf} dieses Faktum unter
freier Beniitzung der in Syrien beheimateten, aber wie andere grie-
chische Heiligengeschichten wohl bald nach dem Abendland gedrun-
genen Mauritiuserzahlung legendenmalig ausgestaltet worden ist.

(Wird fortgesetzt)

634



	Die Anfänge des Christentums in der Schweiz

