
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 9

Artikel: Credo!

Autor: Fueter, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Credo
von Karl Fueter

Der Titel stammt nicht von uns. Karl Barth, den wir no11

Stolz und Dankbarkeit nicht nur wegen seines schweizerischen

Bürgerbriefes, sondern neuerdings auf Grund seiner Basler Lehrtätig"
keit den Unsern nennen dürfen, setzte ihn über sein neuestes Buchî

das die sechzehn Vorlesungen enthält, die er im Februar und Mar2i

1935 an der Universität Utrecht hielt. Er will darin sicherlich nich*

nur Theologen, sondern die weiteren Kreise der Gebildeten in «Die

Hauptprobleme der Dogmatik» einführen und zwar «im Anschluß a°

das Apostolische Glaubensbekenntnis». Dieses stammt zwar trotz

seinem Namen nicht von Jesu Aposteln, geht aber auf ein schon uu1

200 n. Chr. bekanntes Symbol zurück, das seinerseits wiederum aU

frühere Grundlagen hinweist. Es bildet das offizielle Glaubensbekeuut

nis der römischen Kirche und ist von der Reformation übernonuUe!!

worden und zu ökumenischer Bedeutung gelangt; es ist das grund

legende Bekenntnis des gemeinchristlichen Glaubens.

Barths «Credo» ist ein erstaunliches Buch! Allerdings nicht für deß

Verfasser selbst. Es liegt genau in der Richtung seiner früheren Puhl1

kationen. Eine Folgerichtigkeit ohnegleichen kommt darin zum Al|S

druck, seit einmal der Ausgangspunkt gewonnen wurde. Weder

gemeine Zeitereignisse noch persönliche Erlebnisse beirren Barth

Auch hier führt er ins Zentrum in der Form konsequenter «dialek11

scher Theologie». Wir erhalten sozusagen «echtesten Barth»!
Aber für uns und die Welt ist dieses Buch erstaunlich. Wer na

Alter und Erziehung mit den Wurzeln seines Wesens ins neunzehn1

Jahrhundert hineinreicht, konstatiert eine unerhörte Wendung

Dinge. Die geistige Lage, die ein derartiges Buch heute für Verfaß
^

und Leser möglich macht, ja zu einem Ereignis werden läßt, muß S1

völlig verändert haben.

lit ^1 Karl Barth: Credo. Die Hauptprobleme der Dogmatik, dargeste

Anschluß an das Apostolische Glaubensbekenntnis. Sechzehn Vorlesungen,

an der Universität Utrecht im Februar und März 1935. Zweite Auflage. Mb*1

1935. Chr. Kaiser Verlag. 174 S.

552



Vor etwas mehr als sechs Jahrzehnten wurden unsere Schweizer
Kirchen durch die schweren Kämpfe der sogenannten «Reform» er-
3chüttert. Die kirchlich-freisinnige Richtung rang um ihr Existenz-
recht in der Kirche; das bedingte die Abschaffung des verpflichtenden
Glaubensbekenntnisses, und zwar eben des «Apostolikums», das Barth
Seinen Utrechter Vorlesungen zugrunde legt. Weder bei einer Ordi-
öation, noch bei einer Taufe sollten Pfarrer und Gemeinde darauf
gleichsam vereidigt werden. Der Kampf endete mit einem völligen
Sieg der Linken. In Neuenburg machten die Orthodoxen unter Leitung

des Theologen Frédéric Godet (1812—1900) eine Sezes-

Sl°n und gründeten die Eglise indépendante; sie konnten den Gedanken

einer «Kirche», die beide Parteien umfaßte, nicht ertragen. In
^en andern Kantonen vermied man die Trennung — die Freikirchen
ltl Genf und in der Waadt gingen auf frühere Zeiten zurück. Die
sogenannten «Positiven» wahrten sich das Recht, das Glaubensbekennt-
öls wie bisher zu verwenden; die «Reformer» erhielten die Freiheit,
es stillschweigend zu übergehen oder durch elastischere Formen zu
ersetzen. Aber man blieb beieinander und war darüber froh. Auch
auf positiver Seite schätzten die jüngern Generationen die Möglichkeit,

das apostolische Glaubensbekenntnis zurückzustellen, sei es, daß
Sle dessen Verständnis oder Anerkennung bei den Gemeindegliedern
vermißten, sei es, daß sie selbst in ihrer theologischen Entwicklung
Q°ch nicht abgeschlossen waren und gegenüber bestimmten
Formulierungen des Bekenntnisses Bedenken trugen. Um die Jahrhundertwende

beurteilte man die dogmatische Freiheit unserer Kirchen um
^er Wahrhaftigkeit willen allgemein als einen Vorteil.

Nördlich des Rheins blickte man sogar mit Neid auf die Schweiz.
'n Deutschland entbrannte in den neunziger Jahren ein heftiger Streit
l,nt das Apostolikum. Die dortigen Kirchen hatten die strenge Lehr-
Verpflichtung von früher beibehalten. Eine Auflehnung zu Berlin 1871
dachte nur vorübergehende Aufregung und führte zu keiner
grundsätzlichen Neuordnung. Das apostolische Glaubensbekenntnis wurde
ätcht nur bei der Ordination sowie bei Taufe und Konfirmation
verwendet, sondern kam jeden Sonntag im Gottesdienst zur Verlesung,
^ber es war ein offenes Geheimnis, daß viele Pfarrer einzelne Stellen
lrtl stillen umdeuteten. Andere halfen sich mit einer Abschwächung
fKr Einleitungsworte; statt vorschriftsgemäß «Lasset uns in Einmütigkeit

des Glaubens mit der gesamten Christenheit bekennen», sagten
Sle: «Wir bekennen unsern christlichen Glauben mit den Worten der

553



Väter»! Ein Skandal entstand, als im Jahr 1892 Christoph
Schrempf als Pfarrer der württembergischen Kirche sich wel*

gerte, das Apostolikum zu verlesen, trotzdem es in seiner Kirche nur

hei der Taufe gebraucht wurde. Adolf Harnack gab den
Studenten, die ihn hierüber um Rat frugen, eine gewundene Auskunftein

Bekenntnis sei stets unvollkommen, gewisse Stellen könnten um'

gedeutet werden, andere müßten allerdings einen geschichtlich ge"

bildeten modernen Christen stoßen. Aus dem konservativen Lager

erfolgte ein Sturm von Gegenerklärungen. Der preußische Obel*

kirchenrat trat für unverminderte Geltung des Bekenntnisses ein. Die

«Freunde der Christlichen Welt» in Eisenach stellten sich auf Har"

nacks Seite. Christoph Schrempf wurde abgesetzt. Er war nicht der

einzige Pfarrer, der aus dem Amt scheiden mußte.
Zu einer grundsätzlichen Klärung kam es nicht, wohl aber zu ei»er

bleibenden Beunruhigung. Wir sehen im zwangsweisen Gebrauch deS

Bekenntnisses einen Hauptgrund für das Mißtrauen, das sich damals

in Deutschland immer weiter ausbreitete und das sich in den Vorwurf

kleidete, daß die Pfarrer selber nicht glaubten, was sie lehrten. Die

protestantische Kirche litt dadurch schweren Schaden. Die Pfarrer
standen unter Zwang; das große Publikum traute bald weder deJ1

einen noch den andern. Die Erschütterung dauerte an, weil in à®r

Folgezeit neue «Fälle» von «Unglauben» eintraten (Fall Jatho und

G. Traub 1911/12). Wir schweizerischen Zuschauer waren in unsere0

Empfindungen geteilt. Die Ehrlichkeit und der Mut derer, die offe°

das Bekenntnis ablehnten, standen uns höher als die Kompromißler6
vieler, die scheinbar korrekt lehrten und unangefochten im Amt
blieben, und doch konnten wir uns an der negativen Einstellung der Fr®1'

heitsstreiter nicht freuen. Die Dankbarkeit dafür, daß bei uns <be

innere Entwicklung auch des Pfarrers nicht vorzeitig durch ein
zielles Bekenntnis abgestempelt und festgelegt wird und daß kei°

äußerer Zwang irgendwie zur Unehrlichkeit verführt, ließ zwische0

den Richtungen, die nach wie vor dogmatisch getrennt blieben, eioeI>

versöhnlichen Geist aufkommen.
Das liegt nur wenige Jahrzehnte zurück. Aber 1914 brach der W6^1

krieg aus. Dies Erleben war so aufwühlend und erschütternd, daß die

Zeit vorher weit zurückgedrängt erscheint. Vor allem der jüngefI1

Generation liegt sie ganz fern. Unter unsern Dreißig- und Vierzig

jährigen weiß niemand etwas von jenen Streitigkeiten um das Ap°st°

likum. Wie viele unter uns kennen es überhaupt? Die Freiheit ist

554



selbstverständlich geworden, daß man nicht einmal mehr ahnt, worauf
matl einst verpflichtet wurde! Und nun kommt Karl Barth und legt
seinen «Hauptproblemen der Dogmatik» mit größter Selbstverständlichkeit

das Apostolikum zugrunde!
Ina Jahre 1926 ließ der Genfer Pfarrer und Professor Georges

® e r g u e r zwölf Betrachtungen über das apostolische
Glaubensbekenntnis erscheinen.1 Es war nicht nur ein kühnes, sondern auch
ein vereinzeltes Unternehmen, nachdem der gleiche Verfasser wenige
Jahre vorher ein psychologisch-psychanalytisches «Leben Jesu» in
Bruck gegeben hatte. Der Ton dieser Meditationen, die vor einer
ländlichen Zuhörerschaft gesprochen wurden, war sehr zurückhaltend,
last entschuldigend. Unausgesprochen steht das Ganze unter der Frage,
°b und wie weit die Bekenntnisformulierungen einer fernen
Vergangenheit für den heutigen Menschen noch Wert haben können. Der
^Professor» Berguer möchte gleichsam dem «Pfarrer» Berguer
nachweisen, daß die Verbindung mit der Vergangenheit nicht abgebrochen
lsL Mit einigen Einschränkungen und Umdeutungen und mit einer
s°rgfältigen Unterscheidung zum Beispiel der «vérité historique»
and der «vérité spirituelle» kann man sich noch dazu bekennen. Es

àberwiegt doch der Eindruck, daß wir andere Menschen einer andern

sind: «Si, en regardant en face les obstacles qui nous séparent
'la passé, nous en abattons la menace, la communion avec ce passé
Fedeviendra possible et forte, et le spectacle de la continuité de la
l°i chrétienne à travers les siècles sera de nouveau pour nous un
motif de joie et d'édification» (S. VI).

Bei Barth sucht man vergeblich nach derartigen schüchternen
Vergehen, dem modernen Menschen die Vergangenheit mundgerecht zu
dachen. Auch er kennt Schranken des Bekenntnisses (und der
Dogmatik) und nennt deren drei; aber sie liegen ganz wo anders. Die
Sakramente erinnern an die Grenze, die dem erklärenden Wort vor
Bottes Unbegreiflichkeit gesetzt bleibt. Das menschliche Leben in
Seiner Unvollkommenheit trübt auch die Glaubensaussagen, und gegenüber

der Ewigkeit ist all unser Wissen Stückwerk (S. 11 f). Aber ge-
rade die Aufzählung solcher Schranken läßt den veränderten Ton
erklingen, der einer völlig veränderten Situation entspricht. Diese
^eränderung aber ist Karl Barths Werk!

1

Georges Berguer: Quatorze méditations sur le S y in -

des Apôtres. Genève 1926. Librairie Henri Robert. VII und 177 S.

555



Er selbst gehört nicht zu jener jüngern Kriegs- und Nachkriegs"

generation. In der Fragebeantwortung, die als hochinteressanter An*

hang von vierundzwanzig Seiten den Vorlesungen beigegeben ist'

erklärt er selbst in der ihm eigenen ironisierenden Art: «Ich bin auch

einmal liberal gewesen und kenne den Zauber!» (S. 157). Er hat sieb

demnach in innern Kämpfen vom Alten zum Neuem durchgerungeB-
Seine heutige Position ist erstritten — im Unterschied mancher seiner

Schüler, denen die Wiederholung dialektischer Thesen oft nur alU0

leicht fallen will! Darum hat Barth wohl auch gern die Überschrift
«Credo» in ihrer Mehrdeutigkeit gewählt. Sie kann als Hauptwort
und damit ganz objektiv als «Das Bekenntnis» (nämlich der
christlichen Kirche) verstanden werden. Sie kann als Tätigkeitswort ein

subjektiv betontes Bekennen ausdrücken: «Seht hier mein Bekenntnis!

Ich bekenne, ich bekenne laut vor aller Welt!»
Barths Schrift wird irritierte, wollüstige und ergriffene Leser fr0"

den. Ärgern müssen sich jene, die in der Überwindung des Bekenntnisses

einen Fortschritt preisen und nun sehen müssen, daß ihre
Ansicht nicht einmal eines Angriffs gewürdigt, sondern überhaupt ign°"
riert wird. Einen sinnlichen Genuß mag der literarische Ästhet finden-

Er gibt sich der Lektüre hin wie ein musikalischer Freidenker the

große Messe von Johann Sebastian Bach anhört. Der wundervolle

Aufbau, die kühnen, stets wieder herrlich ineinandergreifenden Linie11'

der überwältigende Wechsel von Furioso und Pastorale, von «DieS

irae» und «Agnus Dei», von eindringender Untermalung und scheuer

Anbetung des Mysteriums befriedigen sein Gemüt und genügen seine1

nachfühlenden Sensibilität. Der Wahrheitsgehalt des Textes wird gaf

nicht in Betracht gezogen! Barth wollte jedenfalls für eine dritte

Kategorie schreiben, für Leser, die sich ergreifen lassen und gerade

in (oder gelegentlich trotz?) der dialektischen Form Antwort auf ihfe

tiefsten Anliegen finden möchten.
Unsere Absicht war, sein «Credo» vorerst als Ganzes in die zelt

geschichtlichen Zusammenhänge zu stellen, damit der Leser in Wider

spruch, in Zustimmung oder im Wechsel von beidem das Außer

ordentliche dieses grandiosen Wurfes erkenne.

556


	Credo!

