Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 7

Artikel: Uber den Nihilismus der Nachkriegszeit
Autor: Barth, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Speiser war jahrzehntelang ohne den Titel sein wahrer und vom Volke
anerkannter Biirgermeister. Er durfte in seinen Personalien bezeugen:
«Nach einigem Widerstreben hat mir das Volk meines liehen Kantons
Baselstadt mehrere Jahrzehnte dauernd sein Vertrauen bewahrt und
ich bin ihm dafiir immer dankbar gewesen.»

Unbeantwortet moge die sich immer wieder aufdringende Fragé
bleiben: warum hat sich dieses wohlverdiente Vertrauen nicht auch
auf dem weitern Gebiete des Bundes durchgesetzt? Man wire sonst
versucht, zu antworten: das ist Basler Schicksal. Dem jungen Bundes-
staat von 1848 stellten sich Basler Organisatoren willig zur Verfiigung
Benedikt Laroche-Stehelin richtete die Post ein, Achilles Bischoff das
Zollwesen. Biirgermeister Stehlin und Hans Wieland halfen die Arme€
auf die Beine stellen. Carl Geigy, August Stihelin und Wilhel®
Schmidlin bearbeiteten die Eisenbahngesetzgebung und sorgten, nach-
dem sich die Staatsbauwiinsche, die sie zum Teil sehr eifrig unter”
stiitzten, zerschlagen hatten, wenigsiens dafur, daBl die technische
Einheitlichkeit im schweizerischen Eisenbahnwesen unter Bundesko?”
trolle gestellt wurde. Unter diesen Bahnbrechern war auch Jakob
Speiser. Er hat das neue Miinzwesen geschaffen und dabei gliicklich
den grotesken Plan des Ziirchers Leonhard Pestalozzi verhindert, de*
fir die Ostschweiz die siiddeutsche Gulden-, fiir die Westschweiz die
franzosische Frankenwihrung einfithren wollte. Aber keinen diese’
Minner hat der Bund dauernd fiir seinen Dienst gewonnen. Es waf

wie ein Verhiingnis, das sich dann an Jakob Speisers Sohn Paul wieder
holt hat.

Uber den Nihilismus der Nachkriegszeit

von Hans Barth

Die deutsche Geschichte bringt immer wieder eine eigenartige"
ithrem Wesen nach unverkennbar deutsche Erscheinung hel‘VO.r:
den Philosophen, der iiber den Staat und die Staatsformen, iiber die
Spannung zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft — kurz iiber
die gesamte, urspriinglich politische Problematik denkt, nach-denk!
und — nie handelt. Und doch besteht ja gerade nach deutscher Er-

s e . el
kenntnis ein tiefer Zusammenhang zwischen Denken und Tun, Denk

404



und Sein. Nicolaus von Cusa war Philosoph und Politiker, der sich
nicht nur als denkender Theologe in seiner Schrift «De pace fidei» mit
dem Problem der Versshnung der verschiedenen Religionen befaBte,
sondern der auch praktische Versuche zur Vereinigung der byzantini-
Schen und der katholischen Kirche unternahm. Leibniz, vom gleichen
Wunsche, wie der Cusaner, beseelt, hat mit einem franzosischen Kar-
dinal, mit Bossuet, vergeblich zwar, die religiése Einigung Europas zu
verwirklichen unternommen. Wilhelm von Humboldt hat als Staats-
mann das Bildungswesen Deutschlands im 19. Jahrhundert mafgebend
geformt. Aber Kant? Hegel? Hegel, der Philosoph des Staates par
€xcellence, hat von der Verniinftigkeit des Staates gesagt, sie bestehe,
«abstrakt betrachtet, iiberhaupt in der sich durchdringenden Einheit
der Allgemeinheit und der Einzelheit, und hier konkret dem Inhalte
Nach in der Einheit der objektiven Freiheit, das ist des allgemeinen
Substantiellen Willens und der subjektiven Freiheit als des individuel-
len Wissens und seines besondere Zwecke suchenden Willens.» Im
Willen des Staates als dem Willen des Ganzen vermag der Einzelne
auch seinen Willen zu erblicken, weil in beiden Willen die eine Ver-
nunftigkeit sich ausdriickt, die der Einzelne erfafit, wenn er sich nur
auf sje besinnt. Der Staat ist die Verwirklichung der Freiheit. Auch
das ist nur darum moglich, weil die Freiheit jedes Einzelnen zuletzt und
zutiefst mit der Freiheit, die der Staat, ochne in seinem Bestand be-
droht zu werden, gewihren und verwirklichen kann. Aber man achte
einmal auf die Begriindung, die Hegel fiir diese Ubereinstimmung der
Freiheit in allen Einzelnen gibt. Er sagt in der «Rechtsphilosophie», im
Zusatz zu § 258: «Bei der Freiheit muBl man nicht vom einzelnen
SelbsthewuBtsein ausgehen, sondern nur vom Wesen des Selbst-
h*‘l‘WuBtseins, denn der Mensch mag es wissen oder nicht, dies Wesen
ealisiert sich als selbstindige Gewalt, in der die einzelnen Indi-
Viduen nur Momente sind . . .« Das heiffit doch: selbst wenn der Ein-
Zelne seine wahre Freiheit nicht erkennen wiirde, selbst wenn er sich
dagegen auflehnte, diese Freiheit wiirde sich dennoch verwirklichen,
Wider sein Wissen und seinen Willen, weil sie selbstindige Gewalt be-
Sitzt, Es ist allerdings nicht zu bestreiten, daB auf solche Weise, das
heify wenn man den Staat von vornherein als die Ubereinstimmung
des staatlichen Willens mit dem Willen der Einzelnen bestimmt, seine
Vel‘niin‘ftigkeit also zugleich diejenige der Einzelnen sein laft, das
Problem der staatlichen Willensbildung gelost ist. Und enthebt nicht
diese Losung den Einzelnen der Anstrengung, sich um die staatliche

405



Willensbildung zu bekiimmern, da ja doch das Wesen seines Selbst-
bewuBtseins unbedingt gleichsinnig ist mit dem Wesen des staatlichen
Willens? Was Wunder, wenn Hegels Antipode, Karl Marx, in den
«Thesen iiber Feuerbach» erklirt, es gelte die Welt nicht zu inter-
pretieren, sondern sie zu verandern.

Dieses gefihrliche «es geht von selbst», diese eigentiimliche Auf-
fassung, die Idee setze sich durch, verwirkliche sich ohne den Einzel-
nen, so namlich, daB sie ihn als Mittel, als Instrument benutze, ist eine
Bestitigung fiir jene Erscheinung, daB3 der Mensch wohl denkt, nicht
aber zu handeln braucht. Spengler spottet in «PreuBentum und Sozia-
lismus» (1919) iiber jene «deutschen Gebildeten ohne praktische Be-
gabung», jene Professoren, Dichter und Denker, «die schreiben, statt
zu handeln». Sein Spott fillt auf ihn selbst zuriick, denn sind Speng-
lers Reden, so wichtige politische Gedanken zu Deutschlands Erneue-
rung sie auch enthalten mogen, schon Handeln in politischem Sinne?

Dafiir daB diese Zwiespiltigkeit in Deutschland erkannt ist, gibe
es manchen Beweis. Ich greife nur einen bedeutungsvollen heraus
der ebenso sehr durch seine schone menschliche Haltung wie durch
seine unbeirrte, klare Einstellung eindriicklich ist. Als 1929 Philipp
Witkop die «Kriegshriefe gefallener Studenten» herausgab, das «wich-
tigste Dokument aus der Kriegszeit», hat Bernard von Brentano si€
zum Vorwurf fiir seine Schrift «Uber den Ernst des Lebens» ge-
nommen. Er sagt im AnschluB an Rankes Wort, daB Luther einer
der grofiten Konservativen, die je gelebt haben, sei: «Nur seine
Luthers, Haltung, nicht seine Absichten, waren revolutiondr. Denn
auf die Gehalte zuriickkommen heilt, die Welt erschiittern, welche
die Tendenz hat, immer wieder in den Formen zu erstarren, die ibr
gefunden worden sind. Formen aber werden alt wie Menschen.

So blieb nach Luther das Reich im wesentlichen, wie es gewesel!
war. Der Protestantismus, eine Glaubensweise, die er heraufgefiibrt
hatte, verianderte es nicht. Wohl aber bereitete er am gelockerten und
fruchtbaren Boden der Aufklirung, dessen Frucht die groBen Manner
von zwei Jahrhunderten gewesen sind. Der romische Glaube hat bei un®
nicht einen groBen Mann hervorgebracht.

Als aber, vorziiglich durch die Macht der Hohenzollern, der eva’
gelische Glaube die Religion des Staates geworden war, bildete er be-
reits die Religion eines politischen Systems und nicht mehr des Volkes
und der Nation. Eben die Aufklirung hatte aus ihm die besten Manne”
und Werke heraufgeholt; getreu seiner wie ihrer fortschrittlichen v

406



fortschreitenden Gesinnung wandten sich aber diese Minner iiber ihn
hinaus und ihre Werke dienten ihm nicht mehr. Die Philosophie war
an seine Stelle getreten.

So blieb nach Kant, nach Feuerbach (dem Verfemten) und erst recht
hach Marx (dem Verbannten) der Staat vollig wie er war. Und wie war
er nun? «Die deutsche Geschichte», sagt Marx, «schmeichelt sich einer
Bewegnng, welche ihr kein Volk weder vorgemacht noch nachmachen
wird. Wir haben nimlich die Restaurationen der modernen Vilker ge-
teilt ohne ihre Revolutionen zu teilen». Wir konnen feststellen, daBl
dieser michtige Satz nur halb richtig ist; nur dort némlich, wo er von
den Restaurationen spricht, die wir geteilt haben. Es verinderte sich
Deutschland und zwar unter dem Druck der Ereignisse in Europa,
welche, wo sie anch immer ihren Ausgangspunkt nehmen mochten, zu-
letzt doch jedesmal von ihrem Geburtsland aus ganz Europa ergriffen.
Wir bekamen die Idee der Verfassung und der Konstitutionellen daher
und die Idee der Republik dorther, und beide wurden iibernommen,
als es bei uns mit dem bisherigen System jeweils absolut nicht mehr
weiterging.

BloB unsere Revolutionen bekamen wir nicht. Hegel, um nur den
zu nennen, blieb ein Professor und Schriftsteller. Staat nennen wir,
hatte er gesagt, das geistige Individuum, das Volk, sofern es, in sich
gegliedert, ein organisches Ganzes ist. Welch ein Satz! Aber war er
anzuwenden oder verwerthar; er war weder ein praktisches Postulat
Noch ein weiser Ratschlag; er war nur als Grundlage zu verwirklichen,
um von ihm aus und auf ihm einen Staat, einen neuen Staat aufzu-
bauen, Trotzdem wurde er verwertet; und mit der Zeit, wie alle Ideen,
die wir gehabt haben, bei uns «mit der Zeit» verwertet wurden. Denn
Sogar unsere Regierungen konnten auf die Dauer nicht von der Luft
oder von der Macht leben. Sie bedurften der Philosophie wenigstens
als Tdeologie. — So kam die Philosophie nie zum Staat, und der Staat
Zu keiner Philosophie.

Diese Einleitung scheint sehr umstindlich zu sein, zumal wenn man
€twa glaubte, sie hitte mit dem Gegenstand dieser Zeilen eine allzu
lose Beziehung. Denn wir versprachen ja, vom Nihilismus im Europa
der Nachkriegszeit zu reden. Nihilismus ist ein anriichiger Begriff. Seit

ietzsche, inmitten einer Welt steigender Prosperitit und gewaltiger

407



duBerer Machtzunahme der europiischen Staaten, die «Heraufkunft
des Nihilismus» prophezeite, ist der Begriff in aller Munde. Der
Mensch palit sich an vieles an, beinahe méchte man sagen, an alles.
Auch die Sache, die mit dem Wort Nihilismus bezeichnet wird, ist wie
etwas, das in der Luft liegt, das wir tiglich, stiindlich einatmen, ohne
uns iiberhaupt noch Rechenschaft dariiber zu geben. Es ist nun einmal
da, leben mufl man gleichwohl. Man hat sich angepaBt. Nietzsches Be-
griffsbestimmung enthidlt — auch heute noch — die wesentlichen
Elemente: «Der radikale Nihilismus ist die Uberzeugung einer absolu-
ten Unhaltbarkeit des Daseins, wenn es sich um die hochsten Werte,
die man anerkennt, handelt; hinzugerechnet die Einsicht, daB wir nicht
das geringste Recht haben, ein Jenseits oder ein an sich der Dinge
anzusetzen, das gottlich, das leibhafte Moral sei.»

Wir sprechen von Ernst Jiinger und Ernst Niekisch. Das menschliche
Einordnungsbediirfnis, das ebenso unabweisbar ist, wie es sich rasch
einstellt, nachdem ein Mensch seine Gedanken geformt und der Oeffent-
lichkeit iibergeben hat, fand fiir Jiinger und Niekisch eine Kategorie:
preuBischer Bolschewismus und heroischer Nihilismus." Man kann diese
Namengebung verstehen, wenn man auf die deutsche Geschichte seit
Kriegsende blickt. Im Jahre 1919 hat Karl Radek einen Aufsatz iiber
«Die auswirtige Politik des deutschen Kommunismus und der Ham-
burger nationale Bolschewismus» erscheinen lassen. Dieser AufsatZ
beginnt mit den Worten: «Schon wihrend der Verhandlungen iiber den
Versailler Frieden machte sich in gewissen biirgerlichen Kreisen
Deutschlands eine gewisse Richtung bemerkbar, die den Anschluf} an
SowjetruBland aus nationalen Griinden propagierte. Um der Entent€
Widerstand leisten zu konnen, solle man sich sogar dem Teufel —
den Bolschewisten verschreiben.» Wenn auch im damaligen Deutsch-
land solche Stimmen laut werden mochten, so ist doch nicht in Abrede
zu stellen, daB sie auf die Bismarcksche, 1890 allerdings schroff unter-
brochene Tradition der deutschen Auflenpolitik zuriickgreifen konnter
Denn erst nach der Kiindigung des deutsch-russischen Riickversiche”
rungsvertrages setzte jene Isolierung Deutschlands ein, die sich als $°
verhangnisvoll erweisen sollte. Schon Spengler hatte, ebenfalls 1919
das Stichwort vom «preuBischen Sozialismus» ausgegeben, in welche™
die Tugenden des Individualismus und des Sozialismus, wie Spengler
ihn begriff, verbunden waren. «Selbstverantwortung, Selbstbestim”

! Vergl. Erich Miiller «Nationalbolschewismus» (1933).

408



Mmung, Entschlossenheit, Initiative dort, Treue, Disziplin, selbstlose
Entsagung, Selbstzucht hier . ..

Kein Ich, sondern ein Wir, ein Gemeingefiihl, in dem jeder
mit seinem gesamten Dasein aufgeht. Auf den Einzelnen kommt
€s nicht an, er hat sich dem Ganzen zu opfern.» Mit Sozialismus in
Mmarxistischem Sinne hatte das freilich nichts zu tun: die Idee des So-
zialismus in seiner tiefsten Bedeutung sein «Wille zur Macht, Kampf
um das Gliick nicht des Einzelnen, sondern des Ganzen». Es gab einen
biirgerlichen Nationalbolschewismus, einen kommunistischen Nationa-
lismus und einen preuBischen Bolschewismus, die, obzwar grundver-
schiedene Motive in diesen drei Richtungen wirksam waren, doch alle
in einer bestimmten Orientierung der deutschen Politik am Osten iiber-
einstimmten. Dafiir zeugen denn auch die verschiedensten Namen,
angefangen bei dem nationalen Kommunisten Laufenberg und Wolff-
heim, iiber den «roten Grafen» Ulrich zu Brockdorff-Rantzau bis zu
Hans von Seeckt.

Jinger ist Offizier. Er hat den Krieg mitgemacht. Er war ein Soldat
von legendirer Tapferkeit. Er trigt den hochsten Orden, den das Kai-
serreich noch zu vergeben hatte. 1926 hat er ein Buch der Erinnerung
«In Stahlgewittern» veroffentlicht, das, alles Geschwitz iiber Krieg und
Kampf verachtend, mit nicht zu iiberbietender Sachlichkeit das Ge-
schehen an der Front darstellt. Aber nicht nur das: Jiinger ist ein
Schriftsteller von Rang. Alles, was er schrieb, zeugt dafiir: «Das aben-
teuerliche Herz» (1929), «Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt» (1932)
und «Bldtter und Steine» (1935). Doch auch dies gentigt nicht: Jinger
Ist reprisentativ. Seine Haltung verkorpert ein Stiick Deutschland.

Jiinger scheint ein Wort Pascals um seiner Richtigkeit willen sehr
zu lieben, er hat es in zweien seiner Biicher angefiihrt. Es lautet: «Jeder
Autor hat einen Sinn, in welchem alle entgegengesetzten Stellen sich
vertragen, oder er hat iiberhaupt keinen Sinn.» Das ist, beabsichtigt
oder nicht, fiir jeden Betrachter ein Anreiz zur Beantwortung der
Frage, welches denn jener eine Sinn sei. Lige er offen zutage, oder
Wiirde er sich einem raschen Zugriff ergeben, so verlore Pascals Wort
seine beschworend erregende Bedeutung. Denn gerade das mufl fest-
gehalten werden: der eine Sinn bei Jiinger ist schwierig zu fassen. Und
Jiinger erleichtert dieses Vorhaben nicht, lautet doch das 100. seiner
Epigramme in «Blatter und Steine»: «Wer sich selbst kommentiert,

409



geht unter sein Niveau». Wozu nur zu sagen wire, daB} auch der Kom-
mentar noch Niveau hitte. — Worin besteht diese Schwierigkeit, den
einen Sinn in Jiingers Schriften zu finden? Ich sehe sie darin: Jiinger
verkiindet einen neuen Mythos, den Mythos des Arbeiters. Der Arbei-
ter ist eine neue menschliche Gestalt, die schicksalshaft notwendig sich
formt, eine Gestalt, die sich vom Ritter etwa, vom Biirger, wenn man
diese Formen des Menschseins in ihren typischen Wesen nimmt, radi-
kal unterscheidet. Der Arbeiter ist ein Soldat, der alle soldatischen
Tugenden auch in Zeiten, die wir Frieden nennen, bewahrt und betatigt.
Die kriegerische Haltung ist die Form eines ganzen Lebens. Der Ar-
beiter herrscht und dient zugleich. Er herrscht, weil seine Gestalt die
Gestalt der Zukunft ist. Er dient, weil der Sinn seiner Existenz sich
in der Hingabe an ein Ganzes erfiillt. «Jeder und jedes steht in der
Lehensordnung, und der Fiihrer wird daran erkannt, dal er der erste
Diener, der erste Soldat, der erste Arbeiter ist. Daher beziehen sich
sowohl Freiheit wie Ordnung nicht auf die Gesellschaft, sondern auf
den Staat, und das Muster jeder Gliederung ist die Heeresgliederung,
nicht aber der Gesellschaftsverirag. Daher ist der Zustand unsererl
duBersten Stirke erreicht, wenn iiber Fithrung und Gefolgschaft kein
Zweifel besteht.» Zum Arbeiter gehort die Technik wie zum Ei die
Schale. «Die Technik, das heiBt die Mobilisierung der Welt durch die
Gestalt des Arbeiters, ist, wie die Zerstorerin jedes Glaubens iiber-
haupt, so auch die entschiedenste antichristliche Macht, die bisher 1o
Erscheinung getreten ist». Der Arbeiter ist, gleich dem «namenlosen
Soldaten», «Triger eines HochstmaBes von aktiven Tugenden, von Mut,
Bereitschaft und Opferwillen». Der Arbeiter ist wie der Soldat ersetz-
bar. Hinter jedem Gefallenen steht bereits die Ablosung in Reserve-
Arbeiter und Krieger gehoren zusammen, weil der Weltkrieg nicht
etwa «eine Summe von Nationalkriegen» ist, sondern vielmehr als «ein
umfassender Werkvorgang» betrachtet werden muB, «bei dem di€
Nation in der Rolle der ArbeitsgroBe erscheint». «Die nationale AD-
strengung miindet aus in ein neues Bild, nimlich in die organische Kon-
struktion der Welt». Der Sinn des Arbeiters ist Opfer, Opfer fiir das
Ganze. Den Arbeiter kennzeichnet eine bis ins Letzte und Tiefst®
gehende Sachlichkeit. Denn die Technik, mit der er verbunden ist, ist
ebenfalls die sachlich-rationale Beherrschung der Natur. Jede Verge™
dung von Energie ist ein Verbrechen. Der Arbeiter hat nur eine Funk-
tion in einem iibergeordneten Plan: er ist ein Ridchen, das, wer!
nur minimal exzentrisch, ausgewechselt werden muB. Er ist ein Bohre®

410



der, wenn seine Spitze nur wenig verkriimmt, unniitz ist und zum alten
Eisen geworfen zu werden verdient. Die Gestalt des Arbeiters bedeutet
die «radikale Vernichtung der individuellen Freiheit». Weil es nichts
anders im Reich des Arbeiters geben soll, was nicht Funktion des Staa-
tes wire. Die Gestalt des Arbeiters ist der Verzicht, die bedingungs-
lose Verneinung aller Ideale, die aus fritheren Zeiten iiberliefert sind.
— Das ist das eine. Und nun das andere. Eben das, was ausmacht, daf
der eine Sinn in Jiingers Werk sich schwer erschlieBt. Wer ist denn
J linger selbst? Was macht sein «abenteuerliches Herz» so fesselnd und
erschiitternd, seine «Blitter und Steine» fiir ein von der Farbenpracht
des Herbstwaldes oder von dem durch die Strenge der Gestalt geord-
Neten Spiel des Lichts in Kristallen fasziniertes Auge so anziehend?
Wer ist denn dieser Jinger, der Huysmans schatzt, Angelius Silesius
zitiert, Tristam Shandy liest, von Baudelaire spricht, sich in «einem
der tiefsten Triumer», Novalis, auskennt? Wer ist denn dieser Jiinger,
der diese klassische Feststellung macht, die ebenso viel Gefiihl fiir eine
Erde und ihre Frucht wie fiir die differenzierteste Fahigkeit des Ge-
Nusses verrat: «Nichts macht mit einer Landschaft vertrauter als der
GenuB der Weine, die auf ihrer Erde gewachsen und von ihrer Sonne
durchleuchtet sind.» Wer ist dieser Jiinger, der das «Lob der Vokale»
80 klug und beschwingt zu sagen weil? Wer ist dieser Jiinger, der in
der Kultur des alten Europa so beneidenswert sicher beheimatet ist,
des alten unwiederbringlichen Europa? Denn das neue Reich des Ar-
beiters ist nicht nur der radikale Verzicht auf die individuelle Frei-
heit, sondern auch der radikale Verzicht auf das, was wir im besten
Wortsinne die Kultur Europas nennen. Wo hat ein Reich des Arbei-
ters Raum fiir eine Gestalt wie Jiinger? Wo darf man ungestraft einen
Mythos formen, der das Vergangene, noch stiickweis Vorhandene, ver-
heint, und dennoch diesem Vergangenen huldigen, indem man, es ge-
ieflend und verehrend zugleich, es nennt und beschwért? Nicht stich-
haltig wire die Berufung auf die sachliche Sprache Jiingers, die —
ehen weil so sachlich — die Sprache eines technisch rationalen Zeit-
alters sein konnte. Denn gerade dieses Ich, wie es Jiinger noch ist,
dieses Ich, das noch dariiber meditiert, ob ein Genull des Genusses
moglich sei und auf solche Frage diese Antwort gibt: «Nun, fiir mich
kann kein Zweifel bestehen, dall man nicht nur einen in sich tragt,
der sich freut, sondern auch einen, der sich iiber diese Freude freut.
Man muB es verstehen, dem Kinde zuzulachen, das man in sich trigt —
gleichsam sein Cervantes und Don Quichote in einem zu sein.» Wie

411



ordnet sich dieses alles in ein Reich des Arbeiters, dieses Reich der
auflersten, prizisen Funktionalisierung, der Planung bis in die letzten
Bezirke menschlicher Existenz? Wer darf da noch Triume wieder-
geben, wie das Jiinger tut in seinen «Aufzeichnungen bei Tag und bei
Nacht», wo doch der traumlose Schlaf des prizis funktionierenden:
miiden Arbeiters das Natiirliche wire. Kann es in einer restlos ratio-
nalisierten Welt noch diese drei Schliissel zu allen Erlebnissen geben:
den Rausch, den Schlaf und den Tod? Einen Sinn habe jeder Autor. 50
sagt Pascal. Wo ist er bei Jiinger? Sollte er darin bestehen, dal Jiinger
ein Ubergang ist, ein Mensch der iiberwunden werden soll. . «und
eben das soll der Mensch fiir den Ubermenschen sein: ein Gelachter
oder eine schmerzliche Scham». Unsere Frage wird keineswegs ein-
facher, wenn wir den Mythos des arbeitenden Menschen uns deutlicher
ins BewuBtsein heben, oder wenn wir ihn in der hiillenlosen Darstel-
lung der dritten imperialen Figur, dem Arbeiter, zur Kenntnis nehmen.
die Niekisch gegeben hat. Der Krieg — das ist fiir Jiinger ein Anfang
Der Krieg forderie die totale Mobilmachung. «Es laBt sich nun ver-
folgen, wie die wachsende Umsetzung des Lebens in Energie, der zu-
gunsten der Beweglichkeit fliichtiger und fliichtig werdender Gehalte
aller Bindungen, dem Akt der Mobilmachung, die zu verfiigen noch
bei Kriegsausbruch noch in manchen Landern das ausschlieBliche und
von keiner Gegenzeichnung abhingige Recht der Krone war, einel
immer entscheidenderen Charakter verleiht. Die Erscheinungen, die
das bedingen, sind mannigfaltiger Art. So verschwindet mit der Ver-
wischung der Stinde und der Beschneidung der Privilegien des Adels
zugleich der Begriff der Kriegerkaste dahin; die bewaffnete Vertretuns
des Landes ist nicht mehr die Pflicht und das Vorrecht des Beruf*
soldaten allein, sondern sie wird zur Aufgabe aller Waffenfihigen iiber-
haupt. So macht es die ungeheure Vermehrung der Kosten unmiiglicha
die Fithrung des Krieges aus einem festen Kriegsschatze zu bestreiter:
es ist vielmehr die Anspannung aller Kredite, die Erfassung auch des
letzten Sparpfennigs notwendig, um die Maschinerie des Krieges im
Gange zu erhalten. So fliet auch das Bild des Krieges als einer b‘?’
waffneten Handlung immer mehr in das weitgespannte Bild eines &
gantischen Arbeitsprozesses ein.» Eine Riistung bis ins innerste Mark,
bis in den feinsten Lebensnerv ist erforderlich. Dies ist die Aufgab®
der totalen Mobilmachung. Aber, darin liegt nun — wie mir scheint —
das Entscheidende. Die totale Mobilmachung beschriinkt sich nicht
auf die Zeit des Krieges. Sie ist vielmehr die Form, die das Leben i

412



Zeitalter der Massen und der Maschinen notwendig annehmen muf. Die
lotale Mobilmachung wird zur Lebensform des Arbeiters. Im Reiche
des Arbeiters ist sie ein permanenter Zustand. «Die totale Mobil-
Machung wird weit weniger vollzogen, als sie sich selbst vollzieht. Sie
5t in Krieg und Frieden der Ausdruck des geheimnisvollen und zwin-
genden Anspruchs, dem dieses Leben im Zeitalter der Massen und Ma-
Schinen uns unterwirft.» Jiinger sieht die totale Mobilmachung in
threm Sinn fiir Deutschland. «Und wie das eigentliche Ergebnis eines
a_llfrlchtlg gefiithrten Lebens nichts anderes als der Gewinn des eigenen
Ueferen Charakters ist, so kann auch das Ergebnis dieses Krieges fiir
die wirklichen Krieger kein anderes als der Gewinn eines tieferen
Deutschlands sein.» Was aber ist in concreto dieses tiefere Deutsch-
land? Doch wohl kaum der rein geographische Raum. Sind es die
DOme die sein Boden tragt, die Menschen, die sein Boden ernihrt,
thre tiefsten Gedanken? Doch kaum, erkldrt doch Jiinger in der Ein-
le“Unﬂ zur Sammlung «Krieg und Krieger» (1930), es sei das Kenn-
ze1(3hen des deutschen Nationalismus, «da er den Anteil sowohl am
ldealismus der GroBviter als auch am Rationalismus der Viter ver-
l01'311» habe. Was aber bleibt? Auch Jiinger ist nicht in der Lage, die
Beuen Werte sichtbar zu machen.

Ernst Niekisch stoBt unbekiimmerter vor zur Weltbedeutung der
Gestalt des Arbeiters. Diese Weltbedeutung liegt schon beschlossen
n Seinem Begriff des Arbeiters als der dritten imperialen Figur. Was
mperigl ist, hat keine nationale Grenze, es gehort der Welt an. «Im

erkraum ist der Arbeiter Funktionstriger einer technischen Planung.

I erzeugt Konstruktionsteile, die nicht gegen andere Teile mit Profit
8etauscht, sondern mit diesen allein nach sachlicher ZweckmiaBigkeit
0 einem Ganzen zusammengefiigt werden. Er ist im Rahmen der Be-
tl‘iebSbeleﬂrsch.';l.ft kein Individuum, das ein Eigenrecht geltend machen

1ionnte er ist eingeordnete Produktionskraft, deren Leistung erst
Im Zusammenhang und Zusammenklang mit den Leistungen der gesam-
ten Arbeitsgruppe Sinn empfingt und ein in sich geschlossenes Sach-
Werk ergibt.» Der Arbeiter lebt in einer Welt unbedingter Diesseitig-
‘eit. Aller Glaube an eine Jenseitigkeit, an absolute Werte ist ver-
.flogen. Das Reich der technischen ratio, das das Reich des Arbeiters
St hat «kein transzendentes Zentrum». Die Welt ist allein aus sich
zfl verstehen und zu beherrschen. Der Kosmos ist eine Maschine. Es
8ibt pyr eine technische Logik. Niekisch bemerkt richtig, dall vom

*andort der feudalen und biirgerlichen Welt aus «dieser Vorgang der

413



Entleerung ein Abstieg, ein Verfall, ein Weg ins Nichts» sei. Es fragt
sich nur, ob der Mensch so ist, wie ihn Jiinger und Niekisch seher
Eines muBl gesagt werden, Jiinger entspricht jedenfalls diesem Bild
vom neuen Menschen nicht. Wo der Mensch ein Ridchen oder ein®
Schraube ist, gibt es keine «Aufzeichnungen bei Tag und bei Nacht>:
Diese — wollten wir wirklich ernst machen mit dem Mythos des A
beiters — wiiren vollsiindig iiberfliissig. Sie haben nur Berechtigu?®
und Bestand in einem Lebensraum, der den Menschen als solchen Wil
digt und ehrt, und in dem er nicht nur als Maschinenteil mit der Be’
stimmung maximal praziser Funktion begriffen wird.

»

Heroischer Nihilismus — ein Wort mit pathetisch-aufreizende™
Klang. Ein Held zu sein, der das Dasein trigt, ohne jeglichen Rekur®
auf einen Wert, einen Sinn, das ist gewaltig, kithn, furchtbar — aber €
ist ein menschenunmégliches Unterfangen. Jiinger weil um seine”
Nihilismus. Doch die Etikette macht es nicht aus. Worum geht es? Um
den Menschen, der «ein Zweck an sich selbsts ist, nicht nur Funkti®”
nar, nicht nur Teil einer Maschine. Wozu funktioniert schlieﬁlich
eine Maschine? Einfach nur, um reibungslos ihre berechnete Toure™
zahl zu errcichen? Es ist der Mensch, der die Maschine geschaffe?
hat. Sie ist auch fiir ihn da. Im 585. Aphorismus von «Menschlich®®
Allzumenschliches» sagt Nietzsche: «Die Menschheit verwendet scho-
nungslos jeden Einzelnen als Material zum Heizen ihrer groBen M];it
el

schinen: aber wozu dann die Maschinen, wenn alle Einzelnen (das b
die

die Menschheit) nur dazu niitzen, sie zu unterhalten? Maschinen,
sich Zweck sind — ist das die umana commedia?»> Und eine ander®
Frage ist nicht abzuweisen. Ist die totale Mobilmachung ein Zustall‘ ?
der auf Zeiten durchzuhalten ist? Kann diese bis ins Letzte vorget™®
bene Erfassung aller technischen Miachte und Instrumente dieser bis
in das Tiefste des Menschlichen hinabreichende Griff die Zusammen-‘
ordnung der Technik und ihres Schopfers in einem Plan vollbringe®*
Kann diese Mobilisierung zum Zustand, zum Leben im Alltag, gemal ’
werden? Ist diese heroische Anstrengung eine mogliche LehenSfomf
fiir alle, aber auch alle Tage? Und dann eine andere Frage, die Frag¢’
w o z u diese iibermenschliche Anstrengung? Der Krieg hat die totd l.e
Mobilmachung erzwungen. Er hat sie gerechtfertigt. Jene Frage hat mll
Niitzlichkeitserwiigungen nichts zu tun, wie das Jiinger doch we

glaubt. Sie ist allerdings im tiefsten Sinne d i e Lebensfrage, bessel die

414



Firage nach dem Sinn des Todes im Leben. Man wird sich hier nicht
®Inigen, denn die Metaphysik des Todes ist eines jeden eigenste Sache
ind — Tat. Man kann sterben, um einem GrofBeren das Leben zu er-
alten, seinem Land, der Heimat. Dann ist das Leben die Rechtferti-
sung des Todes. Wenn aber im Tode selbst, wenn im Sterben das Le-
®n seine grofite Tat vollbringt, dann ist das Leben nur eine Vorberei-
tung auf diese letate Tat, die alles andere — als Vorhergehendes —
fechtfertigt, dann enthiillt sich im Tod der Sinn des Daseins.

*

Mit Pascal haben wir begonnen. Pascal moge das letzte Wort haben.
“er Krieg ist ein Leiden. Man sollte ihn nicht metaphysisch, man sollte
hn nicht mit einer Todesphilosophie heroisieren. Denn das Leben ist
Vor dem Tod. «Le temp: guérit les douleurs et les querelles, parce
Ton change on n’est plus la méme personne. Ni I'offensant ni Poffensé
"€ sont plus eux-mémes. C’est comme un peuple qu’on irrite et qu’on
'®Verra aprés deux générations. Ce sont encore les francais, mais non
les meémes.»

Alexandre Calame
von Gotthard Jedlicka

Seit dem Tode von Alexandre Calame ist der Ruhm dieses Malers
Immer wieder umstritten worden, wenn auch nicht mit Leiden-
Schaft. Er ist kein Kiinstler, den man leidenschaftlich umstreiten
ann. PDall es sich so verhilt, geht auf verschiedene Griinde zuriick.
Alles, wag ihn betrifft, spielt sich in gemaBigten Formen ab. Und so
Wird er fiir unsere Zeit wiederentdeckt, ohne daB diese Wieder-
*Mtdeckung, die manche angenehme Uberraschung bringt, eine tie-
°re Erschiitterung ausloste. Calame war in seiner Zeit vor allem als
*n Spezialist der Berge und der expressiven Schweizerlandschaft be-
“thmt, Man nahm seine Bilder nach Hause mit, um die Reise in die
chweiz in einer andern Form immer wieder erleben zu konnen. Und
:as man in den Bergen erlebt hatte, legte man auch in das kiinstlerische

“rlebnis der Bilder hinein. So sehr man Calame dadurch auf der einen
®lle iiberschitzte, so sehr unterschitzte man ihn wiederum auf der

415



	Über den Nihilismus der Nachkriegszeit

