
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 3 (1935-1936)

Heft: 7

Artikel: Über den Nihilismus der Nachkriegszeit

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Speiser war jahrzehntelang ohne den Titel sein wahrer und vom Volke

anerkannter Bürgermeister. Er durfte in seinen Personalien bezeuget
«Nach einigem Widerstreben hat mir das Volk meines lieben Kantons
Baselstadt mehrere Jahrzehnte dauernd sein Vertrauen bewahrt und

ich bin ihm dafür immer dankbar gewesen.»
Unbeantwortet möge die sich immer wieder aufdrängende Frag6

bleiben: warum hat sich dieses wohlverdiente Vertrauen nicht auch

auf dem weitern Gebiete des Bundes durchgesetzt? Man wäre sonst

versucht, zu antworten: das ist Basler Schicksal. Dem jungen Bundesstaat

von 1848 stellten sich Basler Organisatoren willig zur Verfügung-
Benedikt Laroche-Stehelin richtete die Post ein, Achilles Bischoff das

Zollwesen. Bürgermeister Stehlin und Hans Wieland halfen die Arme6
auf die Beine stellen. Carl Geigy, August Stähelin und Wilhelm
Schmidlin bearbeiteten die Eisenbahngesetzgebung und sorgten, nachdem

sich die Staatsbauwünsche, die sie zum Teil sehr eifrig
unterstützten, zerschlagen hatten, wenigstens dafür, daß die technische

Einheitlichkeit im schweizerischen Eisenbahnwesen unter Bundeskontrolle

gestellt wurde. Unter diesen Bahnbrechern war auch Jakob

Speiser. Er hat das neue Münzwesen geschaffen und dabei glücklich
den grotesken Plan des Zürchers Leonhard Pestalozzi verhindert, der

für die Ostschweiz die süddeutsche Gulden-, für die Westschweiz die

französische Frankenwährung einführen wollte. Aber keinen dieser

Männer hat der Bund dauernd für seinen Dienst gewonnen. Es rvar

wie ein Verhängnis, das sich dann an Jakob Speisers Sohn Paul wiederholt

hat.

Über den Nihilismus der Nachkriegszeit
von Hans Barth

Die deutsche Geschichte bringt immer wieder eine eigenartig6'
ihrem Wesen nach unverkennbar deutsche Erscheinung hervor-

den Philosophen, der über den Staat und die Staatsformen, über die

Spannung zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft — kurz über

die gesamte, ursprünglich politische Problematik denkt, nach-denk

und — nie handelt. Und doch besteht ja gerade nach deutscher Ër

kenntnis ein tiefer Zusammenhang zwischen Denken und Tun, Denke®

404



und Sein. Nicolaus von Cusa war Philosoph und Politiker, der sich
nicht nur als denkender Theologe in seiner Schrift «De pace fidei» mit
dem Problem der Versöhnung der verschiedenen Religionen befaßte,
sondern der auch praktische Versuche zur Vereinigung der byzantinischen

und der katholischen Kirche unternahm. Leibniz, vom gleichen
Wunsche, wie der Cusaner, beseelt, hat mit einem französischen
Kardinal, mit Bossuet, vergeblich zwar, die religiöse Einigung Europas zu
verwirklichen unternommen. Wilhelm von Humboldt hat als Staatsmann

das Bildungswesen Deutschlands im 19. Jahrhundert maßgebend
geformt. Aber Kant? Hegel? Hegel, der Philosoph des Staates par
excellence, hat von der Vernünftigkeit des Staates gesagt, sie bestehe,
«abstrakt betrachtet, überhaupt in der sich durchdringenden Einheit
der Allgemeinheit und der Einzelheit, und hier konkret dem Inhalte
Uach in der Einheit der objektiven Freiheit, das ist des allgemeinen
substantiellen Willens und der subjektiven Freiheit als des individuellen

Wissens und seines besondere Zwecke suchenden Willens.» Im
Willen des Staates als dem Willen des Ganzen vermag der Einzelne
auch seinen Willen zu erblicken, weil in beiden Willen die eine Ver-
uünftigkeit sich ausdrückt, die der Einzelne erfaßt, wenn er sich nur
auf sie besinnt. Der Staat ist die Verwirklichung der Freiheit. Auch
'las ist nur darum möglich, weil die Freiheit jedes Einzelnen zuletzt und
zutiefst mit der Freiheit, die der Staat, ohne in seinem Bestand
bedroht zu werden, gewähren und verwirklichen kann. Aber man achte

dnmal auf die Begründung, die Hegel für diese Übereinstimmung der
Freiheit in allen Einzelnen gibt. Er sagt in der «Rechtsphilosophie», im
Zusatz zu § 258: «Bei der Freiheit muß man nicht vom einzelnen
Selbstbewußtsein ausgehen, sondern nur vom Wesen des

Selbstbewußtseins, denn der Mensch mag es wissen oder nicht, dies Wesen

realisiert sich als selbständige Gewalt, in der die einzelnen
Individuen nur Momente sind .« Das heißt doch: selbst wenn der Ein-
zelne seine wahre Freiheit nicht erkennen würde, selbst wenn er sich
dagegen auflehnte, diese Freiheit würde sich dennoch verwirklichen,
Vode.r sein Wissen und seinen Willen, weil sie selbständige Gewalt be-

8"zt. Es ist allerdings nicht zu bestreiten, daß auf solche Weise, das
beißt wenn man den Staat von vornherein als die Übereinstimmung
des staatlichen Willens mit dem Willen der Einzelnen bestimmt, seine

^ernünftigkeit also zugleich diejenige der Einzelnen sein läßt, das
Problem der staatlichen Willensbildung gelöst ist. Und enthebt nicht
diese Lösung den Einzelnen der Anstrengung, sich um die staatliche

405



Willensbildung zu bekümmern, da ja doch das Wesen seines
Selbstbewußtseins unbedingt gleichsinnig ist mit dem Wesen des staatlichen
Willens? Was Wunder, wenn Hegels Antipode, Karl Marx, in den

«Thesen über Feuerbach» erklärt, es gelte die Welt nicht zu
interpretieren, sondern sie zu verändern.

Dieses gefährliche «es geht von selbst», diese eigentümliche
Auffassung, die Idee setze sich durch, verwirkliche sich ohne den Einzelnen,

so nämlich, daß sie ihn als Mittel, als Instrument benutze, ist eine

Bestätigung für jene Erscheinung, daß der Mensch wohl denkt, nicht
aber zu handeln braucht. Spengler spottet in «Preußentum und
Sozialismus» (1919) über jene «deutschen Gebildeten ohne praktische
Begabung», jene Professoren, Dichter und Denker, «die schreiben, statt

zu handeln». Sein Spott fällt auf ihn selbst zurück, denn sind Spenglers

Reden, so wichtige politische Gedanken zu Deutschlands Erneuerung

sie auch enthalten mögen, schon Handeln in politischem Sinne?

Dafür daß diese Zwiespältigkeit in Deutschland erkannt ist, gäbe

es manchen Beweis. Ich greife nur einen bedeutungsvollen heraus,

der ebenso sehr durch seine schöne menschliche Haltung wie durch

seine unbeirrte, klare Einstellung eindrücklich ist. Als 1929 Philipp
Witkop die «Kriegsbriefe gefallener Studenten» herausgab, das «wichtigste

Dokument aus der Kriegszeit», hat Bernard von Brentano sie

zum Vorwurf für seine Schrift «Über den Ernst des Lebens» ge"

nommen. Er sagt im Anschluß an Rankes Wort, daß Luther einer

der größten Konservativen, die je gelebt haben, sei: «Nur seine,

Luthers, Haltung, nicht seine Absichten, waren revolutionär. Denn

auf die Gehalte zurückkommen heißt, die Welt erschüttern, welche

die Tendenz hat, immer wieder in den Formen zu erstarren, die ihr

gefunden worden sind. Formen aber werden alt wie Menschen.
So blieb nach Luther das Reich im wesentlichen, wie es gewesen

war. Der Protestantismus, eine Glaubensweise, die er heraufgeführt
hatte, veränderte es nicht. Wohl aber bereitete er am gelockerten und

fruchtbaren Boden der Aufklärung, dessen Frucht die großen Männer

von zwei Jahrhunderten gewesen sind. Der römische Glaube hat bei un^

nicht einen großen Mann hervorgebracht.
Als aber, vorzüglich durch die Macht der Hohenzollern, der

evangelische Glaube die Religion des Staates geworden war, bildete er
bereits die Religion eines politischen Systems und nicht mehr des Volkes

und der Nation. Eben die Aufklärung hatte aus ihm die besten Männer

und Werke heraufgeholt; getreu seiner wie ihrer fortschrittlichen un

406



fortschreitenden Gesinnung wandten sich aber diese Männer über ihn
hinaus und ihre Werke dienten ihm nicht mehr. Die Philosophie war
an seine Stelle getreten.

So blieb nach Kant, nach Feuerbach (dem Verfemten) und erst recht
nach Marx (dem Verbannten) der Staat völlig wie er war. Und wie war
er nun? «Die deutsche Geschichte», sagt Marx, «schmeichelt sich einer
Bewegung, welche ihr kein Volk weder vorgemacht noch nachmachen
wird. Wir haben nämlich die Restaurationen der modernen Völker
geteilt ohne ihre Revolutionen zu teilen». Wir können feststellen, daß
dieser mächtige Satz nur halb richtig ist; nur dort nämlich, wo er von
den Restaurationen spricht, die wir geteilt haben. Es veränderte sich
Deutschland und zwar unter dem Druck der Ereignisse in Europa,
Welche, wo sie auch immer ihren Ausgangspunkt nehmen mochten,
zufetzt doch jedesmal von ihrem Geburtsland aus ganz Europa ergriffen.
Wir bekamen die Idee der Verfassung und der Konstitutionellen daher
Und die Idee der Republik dorther, und beide wurden übernommen,
als es bei uns mit dem bisherigen System jeweils absolut nicht mehr
Weiterging.

Bloß unsere Revolutionen bekamen wir nicht. Hegel, um nur den

zu nennen, blieb ein Professor und Schriftsteller. Staat nennen wir,
hatte er gesagt, das geistige Individuum, das Volk, sofern es, in sich

gegliedert, ein organisches Ganzes ist. Welch ein Satz! Aber war er
anzuwenden oder verwertbar; er war weder ein praktisches Postulat
uoch ein weiser Ratschlag; er war nur als Grundlage zu verwirklichen,
Uni von ihm aus und auf ihm einen Staat, einen neuen Staat
aufzuhauen. Trotzdem wurde er verwertet; und mit der Zeit, wie alle Ideen,
die wir gehabt haben, bei uns «mit der Zeit» verwertet wurden. Denn
sogar unsere Regierungen konnten auf die Dauer nicht von der Luft
oder von der Macht leben. Sie bedurften der Philosophie wenigstens
a's Ideologie. — So kam die Philosophie nie zum Staat, und der Staat
zu keiner Philosophie.

*

Diese Einleitung scheint sehr umständlich zu sein, zumal wenn man
etwa glaubte, sie hätte mit dem Gegenstand dieser Zeilen eine allzu
l°se Beziehung. Denn wir versprachen ja, vom Nihilismus im Europa
der Nachkriegszeit zu reden. Nihilismus ist ein anrüchiger Begriff. Seit
Nietzsche, inmitten einer Welt steigender Prosperität und gewaltiger

407



äußerer Machtzunahme der europäischen Staaten, die «Heraufkunft
des Nihilismus» prophezeite, ist der Begriff in aller Munde. Der
Mensch paßt sich an vieles an, heinahe möchte man sagen, an alles.

Auch die Sache, die mit dem Wort Nihilismus bezeichnet wird, ist wie

etwas, das in der Luft liegt, das wir täglich, stündlich einatmen, ohne

uns überhaupt noch Rechenschaft darüber zu geben. Es ist nun einmal

da, leben muß man gleichwohl. Man hat sich angepaßt. Nietzsches

Begriffsbestimmung enthält — auch heute noch — die wesentlichen
Elemente: «Der radikale Nihilismus ist die Überzeugung einer absoluten

Unhaltbarkeit des Daseins, wenn es sich um die höchsten Werte,
die man anerkennt, handelt; hinzugerechnet die Einsicht, daß wir nicht
das geringste Recht haben, ein Jenseits oder ein an sich der Dinge

anzusetzen, das göttlich, das leibhafte Moral sei.»

Wir sprechen von Ernst Jünger und Ernst Niekisch. Das menschliche

Einordnungsbedürfnis, das ebenso unabweisbar ist, wie es sich rasch

einstellt, nachdem ein Mensch seine Gedanken geformt und der Oeffent-
lichkeit übergeben hat, fand für Jünger und Niekisch eine Kategorie:
preußischer Bolschewismus und heroischer Nihilismus.1 Man kann diese

Namengebung verstehen, wenn man auf die deutsche Geschichte seit

Kriegsende blickt. Im Jahre 1919 hat Karl Radek einen Aufsatz über

«Die auswärtige Politik des deutschen Kommunismus und der
Hamburger nationale Bolschewismus» erscheinen lassen. Dieser Aufsatz

beginnt mit den Worten: «Schon während der Verhandlungen über den

Versailler Frieden machte sich in gewissen bürgerlichen Kreisen
Deutschlands eine gewisse Richtung bemerkbar, die den Anschluß an

Sowjetrußland aus nationalen Gründen propagierte. Um der Entente
Widerstand leisten zu können, solle man sich sogar dem Teufel "

den Bolschewisten verschreiben.» Wenn auch im damaligen Deutschland

solche Stimmen laut werden mochten, so ist doch nicht in Abrede

zu stellen, daß sie auf die Bismarcksche, 1890 allerdings schroff
unterbrochene Tradition der deutschen Außenpolitik zurückgreifen konnten-

Denn erst nach der Kündigung des deutsch-russischen Rückversiche-

rungsvertrages setzte jene Isolierung Deutschlands ein, die sich als so

verhängnisvoll erweisen sollte. Schon Spengler hatte, ebenfalls 1919'

das Stichwort vom «preußischen Sozialismus» ausgegeben, in welchem

die Tugenden des Individualismus und des Sozialismus, wie Spengler

ihn begriff, verbunden waren. «Selbstverantwortung, Selbstbestim

1 Vergl. Erich Müller «Nationalbolschewismus» (1933).

408



niung, Entschlossenheit, Initiative dort, Treue, Disziplin, selbstlose

Entsagung, Selbstzucht hier
Kein Ich, sondern ein Wir, ein Gemeingefühl, in dem jeder

mit seinem gesamten Dasein aufgeht. Auf den Einzelnen kommt
es nicht an, er hat sich dem Ganzen zu opfern.» Mit Sozialismus in
marxistischem Sinne hatte das freilich nichts zu tun: die Idee des

Sozialismus in seiner tiefsten Bedeutung sein «Wille zur Macht, Kampf
um das Glück nicht des Einzelnen, sondern des Ganzen». Es gab einen
bürgerlichen Nationalbolschewismus, einen kommunistischen Nationalismus

und einen preußischen Bolschewismus, die, obzwar grundverschiedene

Motive in diesen drei Richtungen wirksam waren, doch alle
m einer bestimmten Orientierung der deutschen Politik am Osten
übereinstimmten. Dafür zeugen denn auch die verschiedensten Namen,
angefangen bei dem nationalen Kommunisten Laufenberg und Wolff-
l'eim, über den «roten Grafen» Ulrich zu Brockdorff-Rantzau bis zu
Hans von Seeckt.

*

Jünger ist Offizier. Er hat den Krieg mitgemacht. Er war ein Soldat
von legendärer Tapferkeit. Er trägt den höchsten Orden, den das

Kaiserreich noch zu vergeben hatte. 1926 hat er ein Buch der Erinnerung
«In Stahlgewittern» veröffentlicht, das, alles Geschwätz über Krieg und
Kampf verachtend, mit nicht zu überbietender Sachlichkeit das

Geschehen an der Front darstellt. Aber nicht nur das: Jünger ist ein
Schriftsteller von Rang. Alles, was er schrieb, zeugt dafür: «Das
abenteuerliche Herz» (1929), «Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt» (1932)
Und «Blätter und Steine» (1935). Doch auch dies genügt nicht: Jünger
ist repräsentativ. Seine Haltung verkörpert ein Stück Deutschland.

Jünger scheint ein Wort Pascals um seiner Richtigkeit willen sehr

zu lieben, er hat es in zweien seiner Bücher angeführt. Es lautet: «Jeder
Autor hat einen Sinn, in welchem alle entgegengesetzten Stellen sich

vertragen, oder er hat überhaupt keinen Sinn.» Das ist, beabsichtigt
°der nicht, für jeden Betrachter ein Anreiz zur Beantwortung der
Erage, welches denn jener eine Sinn sei. Läge er offen zutage, oder
würde er sich einem raschen Zugriff ergeben, so verlöre Pascals Wort
seine beschwörend erregende Bedeutung. Denn gerade das muß
festgehalten werden: der eine Sinn bei Jünger ist schwierig zu fassen. Und
Jünger erleichtert dieses Vorhaben nicht, lautet doch das 100. seiner
Epigramme in «Blätter und Steine»: «Wer sich selbst kommentiert,

409



geht unter sein Niveau». Wozu nur zu sagen wäre, daß auch der
Kommentar noch Niveau hätte. — Worin besteht diese Schwierigkeit, den

einen Sinn in Jüngers Schriften zu finden? Ich sehe sie darin: Jünger
verkündet einen neuen Mythos, den Mythos des Arbeiters. Der Arbeiter

ist eine neue menschliche Gestalt, die schicksalshaft notwendig sich

formt, eine Gestalt, die sich vom Ritter etwa, vom Bürger, wenn man
diese Formen des Menschseins in ihren typischen Wesen nimmt, radikal

unterscheidet. Der Arbeiter ist ein Soldat, der alle soldatischen

Tugenden auch in Zeiten, die wir Frieden nennen, bewahrt und betätigt-
Die kriegerische Haltung ist die Form eines ganzen Lebens. Der
Arbeiter herrscht und dient zugleich. Er herrscht, weil seine Gestalt die

Gestalt der Zukunft ist. Er dient, weil der Sinn seiner Existenz sich

in der Hingabe an ein Ganzes erfüllt. «Jeder und jedes steht in der

Lehensordnung, und der Führer wird daran erkannt, daß er der erste

Diener, der erste Soldat, der erste Arbeiter ist. Daher beziehen sich

sowohl Freiheit wie Ordnung nicht auf die Gesellschaft, sondern auf

den Staat, und das Muster jeder Gliederung ist die Heeresgliederung,
nicht aber der Gesellschaftsvertrag. Daher ist der Zustand unserer
äußersten Stärke erreicht, wenn über Führung und Gefolgschaft kein
Zweifel besteht.» Zum Arbeiter gehört die Technik wie zum Ei die

Schale. «Die Technik, das heißt die Mobilisierung der Welt durch die

Gestalt des Arbeiters, ist, wie die Zerstörerin jedes Glaubens
überhaupt, so auch die entschiedenste antichristliche Macht, die bisher m

Erscheinung getreten ist». Der Arbeiter ist, gleich dem «namenlosen

Soldaten», «Träger eines Höchstmaßes von aktiven Tugenden, von Mut,
Bereitschaft und Opferwillen». Der Arbeiter ist wie der Soldat ersetzbar.

Hinter jedem Gefallenen steht bereits die Ablösung in Reserve-

Arbeiter und Krieger gehören zusammen, weil der Weltkrieg nicht

etwa «eine Summe von Nationalkriegen» ist, sondern vielmehr als «ein

umfassender Werkvorgang» betrachtet werden muß, «bei dem <Re

Nation in der Rolle der Arbeitsgröße erscheint». «Die nationale

Anstrengung mündet aus in ein neues Bild, nämlich in die organische
Konstruktion der Welt». Der Sinn des Arbeiters ist Opfer, Opfer für das

Ganze. Den Arbeiter kennzeichnet eine bis ins Letzte und Tiefste

gehende Sachlichkeit. Denn die Technik, mit der er verbunden ist, ist

ebenfalls die sachlich-rationale Beherrschung der Natur. Jede Vergeudung

von Energie ist ein Verbrechen. Der Arbeiter hat nur eine Funktion

in einem übergeordneten Plan: er ist ein Rädchen, das, wenn

nur minimal exzentrisch, ausgewechselt werden muß. Er ist ein Bohrer,

410



der, wenn seine Spitze nur wenig verkrümmt, unnütz ist und zum alten
Eisen geworfen zu werden verdient. Die Gestalt des Arbeiters bedeutet
die «radikale Vernichtung der individuellen Freiheit». Weil es nichts
anders im Reich des Arbeiters geben soll, was nicht Funktion des Staates

wäre. Die Gestalt des Arbeiters ist der Verzicht, die bedingungslose

Verneinung aller Ideale, die aus früheren Zeiten überliefert sind.
Das ist das eine. Und nun das andere. Eben das, was ausmacht, daß

der eine Sinn in Jüngers Werk sich schwer erschließt. Wer ist denn
Jünger selbst? Was macht sein «abenteuerliches Herz» so fesselnd und
erschütternd, seine «Blätter und Steine» für ein von der Farbenpracht
des Herhstwaldes oder von dem durch die Strenge der Gestalt geordneten

Spiel des Lichts in Kristallen fasziniertes Auge so anziehend?
Wer ist denn dieser Jünger, der Huysmans schätzt, Angelius Silesius

stiert, Tristam Shandy liest, von Baudelaire spricht, sich in «einem
der tiefsten Träumer», Novalis, auskennt? Wer ist denn dieser Jünger,
der diese klassische Feststellung macht, die ebenso viel Gefühl für eine
Erde und ihre Frucht wie für die differenzierteste Fähigkeit des

Genusses verrät: «Nichts macht mit einer Landschaft vertrauter als der
Genuß der Weine, die auf ihrer Erde gewachsen und von ihrer Sonne

durchleuchtet sind.» Wer ist dieser Jünger, der das «Lob der Vokale»
so klug und beschwingt zu sagen weiß? Wer ist dieser Jünger, der in
der Kultur des alten Europa so beneidenswert sicher beheimatet ist,
des alten unwiederbringlichen Europa? Denn das neue Reich des
Arbeiters ist nicht nur der radikale Verzicht auf die individuelle Freiheit,

sondern auch der radikale Verzicht auf das, was wir im besten
Wortsinne die Kultur Europas nennen. Wo hat ein Reich des Arbeiters

Raum für eine Gestalt wie Jünger? Wo darf man ungestraft einen
Mythos formen, der das Vergangene, noch stückweis Vorhandene,
verneint, und dennoch diesem Vergangenen huldigen, indem man, es

genießend und verehrend zugleich, es nennt und beschwört? Nicht
stichhaltig wäre die Berufung auf die sachliche Sprache Jüngers, die —-

eben weil so sachlich — die Sprache eines technisch rationalen
Zeitalters sein könnte. Denn gerade dieses Ich, wie es Jünger noch ist,
dieses Ich, das noch darüber meditiert, ob ein Genuß des Genusses

möglich sei und auf solche Frage diese Antwort gibt: «Nun, für mich
kann kein Zweifel bestehen, daß man nicht nur einen in sich trägt,
der sich freut, sondern auch einen, der sich über diese Freude freut.
^Jan muß es verstehen, dem Kinde zuzulachen, das man in sich trägt —
gleichsam sein Cervantes und Don Quichote in einem zu sein.» Wie

411



ordnet sich dieses alles in ein Reich des Arbeiters, dieses Reich der

äußersten, präzisen Funktionalisierung, der Planung bis in die letzten
Bezirke menschlicher Existenz? Wer darf da noch Träume wiedergeben,

wie das Jünger tut in seinen «Aufzeichnungen bei Tag und bei

Nacht», wo doch der traumlose Schlaf des präzis funktionierenden,
müden Arbeiters das Natürliche wäre. Kann es in einer restlos
rationalisierten Welt noch diese drei Schlüssel zu allen Erlebnissen geben:
den Rausch, den Schlaf und den Tod? Einen Sinn habe jeder Autor. So

sagt Pascal. Wo ist er bei Jünger? Sollte er darin bestehen, daß Jünger
ein Übergang ist, ein Mensch der überwunden werden soll. «und

eben das soll der Mensch für den Übermenschen sein: ein Gelächter
oder eine schmerzliche Scham». Unsere Frage wird keineswegs
einfacher, wenn wir den Mythos des arbeitenden Menschen uns deutlicher
ins Bewußtsein heben, oder wenn wir ihn in der hüllenlosen Darstellung

der dritten imperialen Figur, dem Arbeiter, zur Kenntnis nehmen,

die Niekisch gegeben hat. Der Krieg — das ist für Jünger ein Anfang-
Der Krieg forderte die totale Mobilmachung. «Es läßt sich nun
verfolgen, wie die wachsende Umsetzung des Lebens in Energie, der

zugunsten der Beweglichkeit flüchtiger und flüchtig werdender Gehalte

aller Bindungen, dem Akt der Mobilmachung, die zu verfügen noch

bei Kriegsausbruch noch in manchen Ländern das ausschließliche und

von keiner Gegenzeichnung abhängige Recht der Krone war, einen

immer entscheidenderen Charakter verleiht. Die Erscheinungen, die

das bedingen, sind mannigfaltiger Art. So verschwindet mit der
Verwischung der Stände und der Beschneidung der Privilegien des Adels

zugleich der Begriff der Kriegerkaste dahin; die bewaffnete Vertretung
des Landes ist nicht mehr die Pflicht und das Vorrecht des Berufs*

Soldaten allein, sondern sie wird zur Aufgabe aller Waffenfähigen
überhaupt. So macht es die ungeheure Vermehrung der Kosten unmöglich,

die Führung des Krieges aus einem festen Kriegsschatze zu bestreiten,

es ist vielmehr die Anspannung aller Kredite, die Erfassung auch des

letzten Sparpfennigs notwendig, um die Maschinerie des Krieges un

Gange zu erhalten. So fließt auch das Bild des Krieges als einer
bewaffneten Handlung immer mehr in das weitgespannte Bild eines g1"

gantischen Arbeitsprozesses ein.» Eine Rüstung bis ins innerste Mar'4'

bis in den feinsten Lebensnerv ist erforderlich. Dies ist die Aufgabe

der totalen Mobilmachung. Aber, darin liegt nun — wie mir scheint

das Entscheidende. Die totale Mobilmachung beschränkt sich nich1

auf die Zeit des Krieges. Sie ist vielmehr die Form, die das Leben un

412



Zeitalter der Massen und der Maschinen notwendig annehmen muß. Die
10tale Mobilmachung wird zur Lebensform des Arbeiters. Im Reiche
des Arbeiters ist sie ein permanenter Zustand. «Die totale
Mobilmachung wird weit weniger vollzogen, als sie sich selbst vollzieht. Sie
lst in Krieg und Frieden der Ausdruck des geheimnisvollen und zwin-
§enden Anspruchs, dem dieses Leben im Zeitalter der Massen und Ma-
8chinen uns unterwirft.» Jünger sieht die totale Mobilmachung in
rtirem Sinn für Deutschland. «Und wie das eigentliche Ergebnis eines

aufrichtig geführten Lebens nichts anderes als der Gewinn des eigenen
tieferen Charakters ist, so kann auch das Ergebnis dieses Krieges für
('*e wirklichen Krieger kein anderes als der Gewinn eines tieferen
Deutschlands sein.» Was aber ist in concreto dieses tiefere Deutschend?

Doch wohl kaum der rein geographische Raum. Sind es die
Dome, die sein Boden trägt, die Menschen, die sein Boden ernährt,
Are tiefsten Gedanken?' Doch kaum, erklärt doch Jünger in der
Einleitung zur Sammlung «Krieg und Krieger» (1930), es sei das Kenn-
2etchen des deutschen Nationalismus, «daß er den Anteil sowohl am
Realismus der Großväter als auch am Rationalismus der Väter ver-
Sen» habe. Was aber bleibt? Auch Jünger ist nicht in der Lage, die
teuen Werte sichtbar zu machen.

Ernst Niekisch stößt unbekümmerter vor zur Weltbedeutung der
Destalt des Arbeiters. Diese Weltbedeutung liegt schon beschlossen
111 seinem Begriff des Arbeiters als der dritten imperialen Figur. Was
imperial ist, hat keine nationale Grenze, es gehört der Welt an. «Im
^erkraum ist der Arbeiter Funktionsträger einer technischen Planung.
Dt

erzeugt Konstruktionsteile, die nicht gegen andere Teile mit Profit
Setaugcht, sondern mit diesen allein nach sachlicher Zweckmäßigkeit

einem Ganzen zusammengefügt werden. Er ist im Rahmen der Be-

'r'ehsbelegschaft kein Individuum, das ein Eigenrecht geltend machen
' • • könnte, er ist eingeordnete Produktionskraft, deren Leistung erst
lrtl Zusammenhang und Zusammenklang mit den Leistungen der gesam-
tetl Arbeitsgruppe Sinn empfängt und ein in sich geschlossenes Sach-
Werk ergibt.» Der Arbeiter lebt in einer Welt unbedingter Diesseitigst.

Aller Glaube an eine Jenseitigkeit, an absolute Werte ist
verlogen. Das Reich der technischen ratio, das das Reich des Arbeiters
l8t> hat «kein transzendentes Zentrum». Die Welt ist allein aus sich
211 verstehen und zu beherrschen. Der Kosmos ist eine Maschine. Es

^ t nur eine technische Logik. Niekisch bemerkt richtig, daß vom
andort der feudalen und bürgerlichen Welt aus «dieser Vorgang der

413



Entleerung ein Abstieg, ein Verfall, ein Weg ins Nichts» sei. Es fragt

sich nur, ob der Mensch so ist, wie ihn Jünger und Niekisch sehen-

Eines muß gesagt werden, Jünger entspricht jedenfalls diesem Bild

vom neuen Menschen nicht. Wo der Mensch ein Rädchen oder eWe

Schraube ist, gibt es keine «Aufzeichnungen bei Tag und bei Nacht»-

Diese — wollten wir wirklich ernst machen mit dem Mythos des

Arbeiters — wären vollständig überflüssig. Sie haben nur Berechtigung
und Bestand in einem Lebensraum, der den Menschen als solchen würdigt

und ehrt, und in dem er nicht nur als Maschinenteil mit der

Bestimmung maximal präziser Funktion begriffen wird.

*

Heroischer Nihilismus —- ein Wort mit pathetisch-aufreizenden1

Klang. Ein Held zu sein, der das Dasein trägt, ohne jeglichen Rekurs

auf einen Wert, einen Sinn, das ist gewaltig, kühn, furchtbar — aber es

ist ein menschenunmögliches Unterfangen. Jünger weiß um seinen

Nihilismus. Doch die Etikette macht es nicht aus. Worum geht es? Um

den Menschen, der «ein Zweck an sich selbst» ist, nicht nur Funktionär,

nicht nur Teil einer Maschine. Wozu funktioniert schließlich

eine Maschine? Einfach nur, um reibungslos ihre berechnete Touren
zahl zu erreichen? Es ist der Mensch, der die Maschine geschafft1
hat. Sie ist auch für ihn da. Im 585. Aphorismus von «Menschlich68

Allzumenschliches» sagt Nietzsche: «Die Menschheit verwendet sch°

nungslos jeden Einzelnen als Material zum Heizen ihrer großen
schinen: aber wozu dann die Maschinen, wenn alle Einzelnen (das heiß*

die Menschheit) nur dazu nützen, sie zu unterhalten? Maschinen, ^je

sich Zweck sind — ist das die umana commedia?» Und eine andere

Frage ist nicht abzuweisen. Ist die totale Mobilmachung ein Zustan '

der auf Zeiten durchzuhalten ist? Kann diese bis ins Letzte vorgetr'6
1 *

q

bene Erfassung aller technischen Mächte und Instrumente dieser

in das Tiefste des Menschlichen hinabreichende Griff die ZusammeI^

Ordnung der Technik und ihres Schöpfers in einem Plan vollbringet
Kann diese Mobilisierung zum Zustand, zum Leben im Alltag, gern»

werden? Ist diese heroische Anstrengung eine mögliche Lebensf°rll|
für alle, aber auch alle Tage? Und dann eine andere Frage, die Frac®

wozu diese übermenschliche Anstrengung? Der Krieg hat die to
^

Mobilmachung erzwungen. Er hat sie gerechtfertigt. Jene Frage hat
^

Nützlichkeitserwägungen nichts zu tun, wie das Jünger doch

glaubt. Sie ist allerdings im tiefsten Sinne die Lebensfrage, besser,

414



prage nach dem Sinn des Todes im Leben. Man wird sich hier nicht
eUngen, denn die Metaphysik des Todes ist eines jeden eigenste Sache
Utld — Tat. Man kann sterben, um einem Größeren das Leben zu
ersten, seinem Land, der Heimat. Dann ist das Leben die Rechtferti-
"1111 g des Todes. Wenn aber im Tode selbst, wenn im Sterben das Le-

en seine größte Tat vollbringt, dann ist das Leben nur eine Vorberei-
tung auf diese letzte Tat, die alles andere — als Vorhergehendes —
rechtfertigt, dann enthüllt sich im Tod der Sinn des Daseins.

*

Mit Pascal haben wir begonnen. Pascal möge das letzte Wort haben.
Per Krieg ist ein Leiden. Man sollte ihn nicht metaphysisch, man sollte
'Mi nicht mit einer Todesphilosophie heroisieren. Denn das Leben ist
v°r dem Tod. «Le temp: guérit les douleurs et les querelles, parce
Ti on change on n'est plus la même personne. Ni l'offensant ni l'offensé
ne sont plus eux-mêmes. C'est comme un peuple qu'on irrite et qu'on
teverra après deux générations. Ce sont encore les français, mais non
'es mêmes.»

Alexandre Calame
von Gotthard Jedlicka

dem Tode von Alexandre Calame ist der Ruhm dieses Malers

Limmer wieder umstritten worden, wenn auch nicht mit Leiden-
ScMift. Er ist kein Künstler, den man leidenschaftlich umstreiten

arm. Daß es sich so verhält, geht auf verschiedene Gründe zurück.
Mies, was ihn betrifft, spielt sich in gemäßigten Formen ab. Und so
Vvir<l er für unsere Zeit wiederentdeckt, ohne daß diese Wieder-
ßr>t(lecknng, die manche angenehme Überraschung bringt, eine tie-
®re Erschütterung auslöste. Calame war in seiner Zeit vor allem als

"lri Spezialist der Berge und der expressiven Schweizerlandschaft be-
'Mimt. Man nahm seine Bilder nach Hause mit, um die Reise in die

chweiz in einer andern Form immer wieder erleben zu können. Und
^as man in den Bergen erlebt hatte, legte man auch in das künstlerische

^"lebnis der Bilder hinein. So sehr man Calame dadurch auf der einen
eite überschätzte, so sehr unterschätzte man ihn wiederum auf der

415


	Über den Nihilismus der Nachkriegszeit

